
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 11 (1991)

Heft: 22

Artikel: Die Négritude - von Europa missverstanden? : Zum 85. Geburtstag von
Léopold S. Senghor

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeid

Die Négritude - von Europa missverstanden?
Zum 85. Geburtstag von Léopold S. Senghor

Am 9. Oktober 1991 wurde der senegalesische Dichter und Ex-Präsident,
Philosoph und Staatsmann Léopold Dédar Senghor fünfundachzig Jahre alt.
Er zählt zu den Begründern der Négritude, eine nach dem Zweiten Welt-
krieg im frankophonen Raum sowohl äusserst dynamische Literatur- als

auch Entkolonialisierungsbewegung. Sie wurde breit vernetzt und begeistert
mitgetragen von Dichtern und Denkern, Ethnologen und sogar Naturwis-
senschaftlern aus dem afro-karibischen Raum, Frankreich und Deutschland,
wie z.B. Aimé Césaire, Léon Damas (aus der Karibik) Jean-Paul Sartre,
Teilhard de Chardin, Gabriel Marcel (Frankreich), Janheinz Jahn und Hu-
bert Fichte (Deutschland). Wie ein Monument dafür steht im deutschen
Sprachraum bis heute die 1954 von Janheinz Jahn zusammengestellte Ge-
dichtanthologie "Schwarzer Orpheus". Im französischen Raum ist die von
Senghor 1948 selbst herausgegebene "Antologie de la nouvelle poésie nègre
et malgache de langue française" mit einem Vorwort von Jean-Paul Sartre,
betitelt "Orphée noir", in die Geschichte eingegangen.

Die Négritude kam jedoch zu Beginn der Sechzigerjahre unter heftigen
Beschuss und wurde angeklagt, ein rassistisches Produkt zu sein - Sartre
sprach von einem "antirassistischen Rassismus" - ein Phänomen an der
Oberfläche, ein Stehenbleiben bei der Haut. Die anglophonen Afrikaner
standen eher kritisch zu dieser Bewegung. Sie formulierten ihre politische
Philosophie um den Begriff der African Personality herum (Nkrumah, Ke-
nyatta, Kaunda und teilweise auch Nyerere). Der nigerianische Dramatiker,
Denker und Literaturnobelpreisträger Wole Soyinka wehrte sich gegen die
Négritude mit dem längst geflügelten Wort: "Ein Tiger verkündet (pro-'
claim) nicht seine Tigritude, er lebt sie und handelt danach." Dem fügte der
grösste nigerianische Novellist Chinua Achebe hinzu: "Ein Tiger schreit
nicht seine Tigritude hinaus, denn im Gegensatz zum Mensch ist er kein spre-
chendes Wesen." Andererseits weiss ich, dass beide Giganten sich gut ver-
stehen und dass Soyinka in seiner mytholoigschen Suche nach dem tausend-

köpfigen Yoruba Ogun in unendlich vielen Vertiefungen und Umschreibun-
gen, in immer neuen Worten und Vergleichen mit Chaos- und Kosmos-Bil-
dern ähnlich wie Senghor das "Neger-Sein" erforscht. Es geht nicht um die
Haut und deren Oberfläche, sondern um die Poren und Furchen, die wie
Wurzeln und Zechen in die Tiefe drängeln, ins Lebendige und zum Kern vor-
stossen, zu den Nerven des afrikanischen Labyrinths.

Senghor hat sich zwar gegen Verengungen und Einvernahmen stets ge-
wehrt und betont, dass vor allem die Anglophonen für solche Klänge kein
Gehör hätten und sich letztlich der Poesie und des Tanzes schämten und erst
zufrieden seien, wenn ein Erfolg sich in Handel und Geschäft abzeichne. Sol-
che Bemerkungen wiederum machten ihn bei der damaligen Linken und den

WIDERSPRUCH -22/91 95



Sozialisten, zu denen sich Senghor zählte und mit denen er sich als Staatschef
auch international verbündete, verdächtig. Doch eine sachliche Auseinan-
dersetzung wurde immer schwieriger, da Senghor als Politiker und Präsident
und nicht mehr als Philosoph und Dichter beurteilt wurde. Die kritische
Welt mass seine Gedanken und Texte an den Taten, der politischen Hilflo-
sigkeit und den wirtschaftlichen Niedergängen. Die Erklärung des Misser-
folgs nach der Unabhängigkeit 1960 sowohl in Senegal als auch in Afrika ge-
nerell wurde in Senghors Négritude gesucht. Für die Sozialisten waren die
Person und die Poesie von Senghor zu wenig sozialistisch, für Weltbank und
Internationaler Währungsfonds konfus, d.h. sozialistisch. Senghor und die
Négritude gerieten allerorten zwischen Stuhl und Bank. Er selbst sah in den
tendenziösen Interpretationen ideologische Absichten und verstand diese
als Resultat des Ost-West-Konflikts.

Zur Zeit seines 85. Geburtstags hat sich die Weltkonstellation in jeder
Hinsicht grundlegend verändert. Senghor selbst ist seit 1980 nicht mehr Prä-
sident Senegals; er hat sich aus eigenem Entschluss von der Politik zurückge-
zogen und lebt je zur Hälfte in Senegal und Frankreich. Der Ost-West-Kon-
flikt, respektive der Kalte Krieg ist beendet. Auf der einen Seite ist die Lage
Afrikas insgesamt desolat, selbst dort, wo von Négritude nie etwas zu spüren
war. Andererseits ist ein Demokratisierungsprozess in Gang gekommen, der
noch sehr diffus, aber unaufhaltsam ist.

Was ist Négritude?

Scheinbar ist die Zeit reif für eine neue Diskussion über Négritude. Sie war
nicht geplant. Da erschien zur Buchmesse Senghors "Mein Bekenntnis", das

er in aller Ruhe 1988 schrieb. Doch auch unabhängig davon-gibt es Zufälle?

- erschienen zwei wichtige Beiträge zur neuen Erschliessung der Welt der
Négritude: Hans-Jürgen Heinrichs "Lebendige Négritude" und von Mat-
thias O. Ezioba "Afrikas Ort in den Weltkulturen: Brennpunkt Brasilien".
Gleichsam als Klammer kommt dazu das interessante Buch von Heinz Kim-
merle, Philosophie in Afrika - Afrikanische Philosophie; auch es weist neue
Wege und trägt zu einer erweiterten Sicht bei. Nach fünfundzwanzig Jahren
bloss ethnozentrischer Sozialismus-Debatte kommt es endlich wieder zu ei-
nem Gespräch über afrikanische Philosophie.

Ich greife aus Senghors Essays, dem abgeklärten Werk "Mein Bekennt-
nis", drei Schlüsselzitate zur Négritude heraus. Sie deuten an, dass Senghor
vieles in einem Wort ausdrückte, dass jedoch diese Vielfalt eine Welt wider-
spiegelte, die über die Macht des Wortes oder der Dichtung immer wieder
(prozessual) geeint werden kann.
Das Wort: Das Wesentliche der Négritude liegt im Wort: in der - gesunge-
nen und getanzten - Dichtung... Die Handlung ist die Materialisierung des

Wortes, ein Endergebnis."
Die Befreiung: "Ich für meinen Teil definiere sie nochmals als 'Gesamtheit
der Werte der schwarzen Zivilisation'. Immerhin hat sich ihre Bedeutung
seit den dreissiger Jahren, als Aimé Césaire das Wort in seiner Zeitung 'L'é-

96 WIDERSPRUCH-22/91



tudiant noir' herausbrachte, verändert: es geht um den Kampf für die Befrei-

ung aus den Ketten der kulturellen Kolonisierung, aber vor allem für einen

neuen Humanismus."
Der aufhenfische Stil: "Die Négritude ist eine bestimmte Art, Mensch zu
sein, vor allem als Mensch zu leben. Sie bedeutet Sensibilität und folglich
mehr Seele als Denken. Charakteristisch sind in dieser Hinsicht solche afri-
kanischen Ausdrücke wie 'ich will, dass du mich fühlst' und nicht 'ich will,
dass du mich verstehst'. Diese Art zu fühlen wird am besten in der neuen Ne-
gerdichtung wiedergegeben, in der afrikanischen oder amerikanischen, fran-
zösisch- oder englischsprachigen... Zur 'aufrechten Négritude' bekehrt, um
mit Aimé Césaire zu sprechen, haben wir uns natürlich als Neger ausge-
drückt, indem wir uns, wenn wir daran dachten, vom authentischen Stil un-
serers Volkes, ob antillisch oder negroafrikanisch, leiten liessen."

Und anschliessend zitiert Senghor Sartre, der das, was er meinte, fühlte,
dachte, dichtete, lebte und zu tun versuchte, europäisch und in unserer Tra-
dition so aussprach und traf: "So ist die Négritude dialektisch; sie ist weder
nur noch vor allem das Aufblühen atavistischer Instinkte; sie stellt die Über-
schreitung einer von freien Denkentwürfen definierten Situation dar." Und
Senghor fügt unmittelbar bei: "Diesen Satz sollte man sich merken."
Die Poesie: Sie ist für Senghor etwas Wesentliches, sein Herzstück, seine
Hacke der Kultivierung, das Werkzeug zum Bewusstwerden, zum Sich-Er-
wärmen, zum Lieben, Schöpfen, Werden und Meistern dessen, was mit dem
Wort beschworen wurde. Er steht in der Menschheitstradition derer, die
überzeugt sind: "Im Anfang war das Wort."

Und welches Wort mit welchem Rhythmus - das macht genau das Wesen
der Schöpfung aus: ob skandiert, gesungen oder getanzt, ob eingegeben, ge-
träumt, nachgestottert, gelernt, diktiert, ob aufoktroyiert erhalten oder ma-
nipuliert eingeflüstert: immer ist es eine neue lebensbestimmende Variante
einer Materialisierung des Wortes; das Endergebnis drückt immer das Vor-
ausgegangene mit aus.

Die Dichtung entspricht der Schmiede: beide sind in der Mythologie jeder
Schöpfungsgeschichte zentral. Zuviele in der Moderne haben der Wahl des

Wortes in der Genesis kaum Beachtung geschenkt: sie sahen bloss das Resul-
tat. Doch dieses entspricht der Weise, wie Gott Yahwe sprach. Die Wahl,
Kombination und Aussprache der Worte bestimmen den nachfolgenden
Rhythmus. Mehr noch: die Alliterationen, Assonanzen, Paronomasien,
Wort- und Tonspiele bilden bereits die Grundlage der Verknüpfungen und
Vernetzungen, der Verwandschaften und Gemeinschaften. Das macht die
Grundlage entweder eines monodischen Gesangs oder der Polyphonie aus,
und von hier kann Senghor auf Ursprünge zurückschliessen. Senghor ist bei-
spielsweise überzeugt, dass Choral und Polyphonie afrikanischen Ursprungs
sind. Mit seiner Négritude stiess Senghor nicht -wie oftmals unterstellt- zur
Wildheit zurück, sondern stiess zum Wesen von Afrikan/tät vor.

Die Schöpfung geht in der Poiesis weiter und deshalb kann sie zur Waffe
der Befreiung werden. "Und das wirksamste Instrument unserer Befreiung
wäre die Négritude, genauer gesagt die Poiesis: die Schöpfung."

WIDERSPRUCH -22/91 97



Die Mïsc/iung: Schöpfung oder/und Dichtung bedeutet, "aus etwas ETWAS
machen", d.h. eine amorphe und diffuse Masse kneten und mischen, bis sie
ETWAS - Konkretes und Bestimmtes ist. Das Entscheidende in diesem Pro-
zess der Schöpfung/Dichtung ist das Mischen, das Resultat ist ein Ge-Misch.
Mischen heisst Bezüge herstellen. Diese stets sich ändernde Schau der Mi-
schung macht die afrikanische Macht der Négritude aus; doch sie wurde von
Europäern zu einseitig, geradlinig oder gar rassisch verstanden. Für Senghor
- so habe ich beim erneuten Durchgehen des Gesamtwerks den Eindruck ge-
wonnen - bedeutet Mischung Verbrüderung/Verschwesterung und ist daher
sozialistisch; ist einbeziehend, verbindend, verknüpfend, nach allen Men-
sehen ausgreifend und daher internationalistisch.

Meines Erachtens haben wir Europäer "Sozialismus" aus afrikanischen
Mündern ethnozentrisch missverstanden. Wir meinten, dass Senghor (aber
auch andere) das Einheitliche zu stark betonen und alles über einen Leisten
schlugen. Doch wenn von Mischung und Verknüpfung ausgegangen wird,
kann keiner jemals zu einem im europäischen Sinn reinen "Neger-Sein"
kommen, da dieses von Anfang an nur in einer bestimmten Komposition und
Symphonie von 'Versen' bestand. Eine solche Mischung schliesst den Bezug
zum gesamten historischen Ur-Material ein und daher auch eine durch den

Ausspruch oder Poiesis ins Leben gerufene Partizipation mit ein.
Erst vor diesem Hintergrund wird es klarer, warum Senghor die ganze

Welt herbei-ziehen kann, zitiert, sie als Bild oder Metapher einsetzt, und
doch nicht das meint, was bei uns assoziiert wird, wenn Hegel oder Marx als

Namen im Text figurieren, wenn Phönizien und Brasilien ineinanderüberge-
hen, wenn Heidegger oder Bergson auftreten, Tempels und Frobenius mit-
begrüsst werden. In unserer Lektüre sind das Beweis-Zitate, Autoritäten,
bei Senghor sind es Bezüge, Zugänge: das ist der grosse Unterschied.

Was der in der Schweiz lebende Nigerianer Matthias Ezioba anhand von
Brasilien erlebt hat und beschreibt, kommt all dem sehr nahe und würde
nach Senghor der Négritude nicht widersprechen, sondern sie geradezu aus-
machen: "Demnach ist, was die Schwarzen der Welt gebracht haben, in die
sie wider Willen verpflanzt wurden, nicht eine 'Négritude', sondern etwas
viel Wichtigeres: eine grosse schöpferische Empfindsamkeit, eine Spann-
kraft, die sowohl der Kunst wie der Geschichte der Neuen Welt neue Berei-
che eröffnet hat. Die kreolische, in Amerika aus Indianern und Europäern
entstandene Klasse erreichte ihre volle Reife erst, als sie von der Empfind-
samkeit der Schwarzen mitberührt wurde."

Die Mischung ist gleichzeitig immer auch eine Synthese. Ezioba stellt die-
se glänzend am Beispiel Brasilien in seinem Buch dar.

Entkolonisierung

Für Senghor bedeutete eine Entkolonialisierung aufgrund seines Denkens,
seiner Einsichten und Gedichte niemals ein Loslösen, ein Abkoppeln, ein
Auflösen des Ganzen und Zerlegen in Teile, wobei jeder Teil egoistisch Frei-
heit fordert und in der Verarmung endet, an Hunger stirbt. Letzlich kämpft

98 WIDERSPRUCH - 22/91



er/sie um Würde und den Respekt. Négritude war wohl mehr eine Chiffre,
eine von (zu) vielen missverstandene Beschwörung. Dass sie jedoch etwa
fünfundzwanzig Jahre lang eine Bewegung war, die beseelte und begeisterte,
die Scharen wirklich zur Unabhängigkeit mitriss, die Massen aus der stum-
men Lethargie herausriss, die selbst Europäer wachrief, eine Konstellation
zu einer bestimmten Wahrnehmung schuf, hat gezeigt, dass Négritude wirk-
lieh mehr als Haut-Oberfläche war. Sie war ein bedeutsamer Anfang der
Entkolonisierung.

Doch nicht so, wie sie Linke oder auch Marxisten verstanden, die Senghor
immer wieder, weil er sie in sein Denken einbezog, als einen der Ihren ver-
einnahmten. Es war zuvieles Wunschdenken, Instrumentalisieren oder ein-
fach ideologische Isolation. Senghor störten seine Bindungen zu Frankopho-
nie und Katholizismus, seine Vorliebe für Bergson und Frobenius niemals.
So etwas hatte für ihn nichts mit Kolonialismus zu tun. Was ihn für Afrika
und alle Unterdrückten störte, war das westliche Nichtzugestehen einer ei-
genständigen afrikanischen Kultur und Seele, ihrer Geschichte und Person-
lichkeit. Dass diese Geschichte und Persönlichkeit etwas Gemischtes und so-
mit eine Gemeinsamkeit ist, das störte ihn niemals.

Das, was im deutschen Titel "Sprich deine Sprache, Afrika!" von Michel
Kayoya, dem ermordeten Priesterdichter aus Burundi, ausgedrückt ist, das
suchte Senghor. Aus diesem und solchem Sprechen würde eine neue Welt
entstehen, darin würde Entkolonisierung stattfinden, wäre in Afrika wieder
das im Werden, was es stets war. So ist Afrika - wenn es spricht und gehört
wird - stets die NEUE WELT.

Doch - und das ist die Dialektik - die eigene Sprache kann nicht in Besitz

genommen werden oder rein bleiben, denn dann wäre es keine afrikanische
Sprache mehr, deren Grösse das Herstellen von Bezügen und das Einbezie-
henkönnen ist. Das isolierte Original gibt es nicht; das museal ausgestellte
Authentische ist ruhend ein Verrat. Ausgang ist stets schon eine Synthese;
auch der Prozess muss synthetisieren; das momentane Ende ist erneut Syn-"
these.

Im Wort Synthese atmet die Symbiose: Afrikanität ist letztlich der ewig-
alltägliche Versuch des Zusammenlebens. Die Mischung ist ein Zusammen-
sein verschiedener Einheiten in der Vielfalt. Afrika - das zeigt Senghor uner-
müdlich - stand von Anfang an DAZWISCHEN, zwischen Asien und Euro-
pa, zwischen Wüste und fruchtbarster mitteleuropäischer Landschaft, zwi-
sehen Denk- und Öko-Systemen usw. Afrika ist so etwas wie in der Ökologie
ein System dazwischen, ein ÖKOTON.

Literatur:
(die mich zum Nach- und Über-Denken anregte)

Lépold Sédar Senghor: Négritude und Humanismus. Herausg. und übertragen von Janheinz
Jahn, Düsseldorf/Köln 1967.

Léopold Sédar Senghor: Mein Bekenntnis. Essays. Aus dem Französischen übersetzt von Irene

WIDERSPRUCH -22/91 99



Selle. Reclam-Verlag, Leipzig 1991.
Heinz Kimmerle: Philosophie in Afrika. Afrikanische Philosophie. Annäherungen an einen in-

terkulturellen Philosophiebegriff. Edition Qumran Campus Verlag, Frankfurt 1991.
Wole Soyinka: The Credo of Being and Nothingness. Spectrum Books Ltd., Ibadan 1991.
Hans-Jürgen Heinrichs: Lebendige Négritude. Probleme der afrikanischen Literatur. Basler

Magazin, Nr. 31, 3. Aug. 1991.
Matthias O. Ezioba: Afrikas Ort in den Weltkulturen. Brennpunkt Brasilien. Neue Zürcher

Zeitung, Nr. 213,14./15. Sept. 1991.
AI Imfeid: Vision und Waffe. Afrikanische Autoren, Themen, Traditionen. Unionsverlag, Zü-

rieh 1981.

AI Imfeid: Afrika im Umbruch. In: Neue Wege, Heft 10, Zürich 1991.

Christian Neugebauer

Bilder Afrikas in Europa
Über Versuche zur neokolonialen Ordnung des Fremden in der Philosophie
und Ethnologie

There are two ways of losing oneself:
through fragmentation in the particular or
dilution in the 'universal'.
A. Césaire, 1956

Weltweit kann man den Abbau von Demokratie und Menschenrechten und
eine Restauration nationaler und religiös-fundamentaler Kräfte, gerade in
Europa und den U.S.A., beobachten. Nationalismus und religiöser Funda-
mentalismus sind die konstitutiven Kräfte der Begründung eines neuen He-
gemonieverhältnisses zwischen dem "Norden" und dem "Süden". Bisher
durchlief idealtypisch das Hegemonieverhältnis drei Stufen, die dialektisch
ineinander übergingen, d.h. die vorhergehende Form der Ausbeutung wird
modifiziert unter Dominanz der neuen erhalten: Kolonialismus und Sklave-
rei (Handelskapital), Imperialismus (Industriekapital) und Neokolonialis-
mus (Finanzkapital). Seit 1980 ist die Hegemonie in die Phase der "Rekolo-
nialisierung" (Yusuf Bangura )(1) oder des "Neuen Imperialismus" (Lionel
Cliffe)(2) getreten, die derzeit zwei Optionen in sich trägt:

Erstens: Die "unfreiwillige Abkoppelung" (André GunderFrank)(3). Ihr
liegt unausgesprochen die These von Rosa Luxemburg zugrunde, wonach
die kapitalistische Akkumulation für den Erhalt ihrer Bewegung der nicht-
kapitalistischen Formation in ihrer Umgebung bedarf (4). Zweitens: Die
Vorbereitung des Dritten Weltkriegs des "Nordens" gegen den "Süden".
Ein Krieg, bei dem es vor dem Hintergrund einer ökologischen, ökonomi-
sehen (Überproduktion) und sozialen Schere (Kluft zwischen Arm und
Reich wird immer grösser; Ethnisierung, Feminisierung und Kontinentali-
sierung der Armut) nicht mehr um blosse Unterwerfung geht, sondern um

100 WIDERSPRUCH-22/91


	Die Négritude - von Europa missverstanden? : Zum 85. Geburtstag von Léopold S. Senghor

