
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 11 (1991)

Heft: 22

Artikel: Feminismus, Ökologie und Entwicklung : Frauenbewegung zwischen
Krisenmanagement und neuer Ethik : einige Fragen

Autor: Märke, Erika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erika Märke

Feminismus, Ökologie und Entwicklung
Frauenbewegung zwischen Krisenmanagement und neuer Ethik,
einige Fragen *

Die Zuspitzung der ökologischen, wirtschaftlichen, sozialen und militäri-
sehen Krisen in den vergangenen zehn bis fünfzehn Jahren geht einher mit
der Entstehung und Ausbreitung zahlreicher sozialer Bewegungen, insbe-
sondere der Frauen-, Friedens- und Ökologiebewegung und der Gruppen
und Netzwerke internationaler Solidaritäts- und Entwicklungsarbeit. Viele
Menschen haben durch ihr Engagement in einem dieser Bereiche etwas über
seine Verflechtung mit den anderen Bereichen erfahren, wobei der Faszina-
tion des Begreifens oft genug die Resignation über die Begrenzung des Han-
delns folgte.

Gerade zum jetzigen Zeitpunkt gibt es aktuelle Gründe, über die Weiter-
arbeit von sozialen Bewegungen - im eigenen Lande wie international -
nachzudenken. Hiervon möchte ich drei benennen: Zum e/nen hat die femi-
nistische Debatte als Kehrseite des Pluralismus Verhärtungen zwischen den
unterschiedlichen Strömungen hervorgebracht (Delmar 1989). Sie bewir-
ken, dass die jeweiligen Diskussionen immer stärker um sich selbst kreisen
und Anzeichen von Stagnation aufweisen, und dass die entsprechenden frau-
enpolitischen Strategien oft nur bestimmten Gruppen nutzen und den herr-
sehenden Strukturen wenig anhaben können (wenn nicht gar diese ungewollt
weiter stützen). Die Verhärtungen mögen etwas mit unserer Sehnsucht nach
"Einheit in Gleichheit" (wie sie sich etwa im Begriff "sisterhood" ausdrückt)
zu tun haben, die durch die Erkenntnis enttäuscht wurde, dass Frauen auf-
grund von Rasse, Klasse, Kultur usw. unterschiedlich sind. Pluralismus posi-
tiv zu sehen und zu einer "Solidarität in Vielfalt" zu kommmen, ist zwar als

Postulat und gelegentlich als Aktionserfahrung innerhalb der Frauenbewe-

gung vorhanden, hat sich aber bisher wenig in der Theoriebildung und der
Weiterentwicklung frauenpolitischer Konzeptionen niedergeschlagen.

Zum zweiten ist die Entwicklungspolitik in einer Sackgasse. Gerade
nichtstaatliche Entwicklungsorganisationen erfüllen angesichts der Ver-
schärfung der Krisen und der Dominanz des Weltwirtschafssystems mehr
und mehr die Funktion, die schlimmsten Schäden notdürftig abzumildern:
durch Programme des Krisenmanagements, der Nothilfe und der Aufrecht-
erhaltung einer minimalen sozialen Infrastruktur. Von dem Anspruch, eine
Entwicklungsarbeit zu betreiben, die sich von der staatlicher und internatio-
naler Stellen unterscheidet und von dem politischen Biss, diese in Opposi-
tion zu Regierungen, Weltbank und anderen Strukturen umzusetzen, ist we-
nig geblieben. Entwicklungsethische Diskussionen sind realpolitischem Kai-
kül gewichen, das theoretisch-konzeptionelle Weiterdenken als Ergebnis
konkreter Erfahrungen stagniert (vgl. hierzu Märke 1990, 57-61).

Drittens droht eine neue Welle der Instrumentalisierung und Ausbeutung

WIDERSPRUCH -22/91 77



der bereits am stärksten belasteten Bevölkerungsgruppen - vor allem der
Frauen - im Zusammenhang mit der ökologischen Krise, nachdem sie schon

an den Folgen von Verschuldung und Strukturanpassungsprogrammen be-
sondern schwer zu tragen haben (Commonwealth Expert Group on Women
and Structural Adjustment 1989). Während die Fakten über Art und Um-
fang der Naturzerstörung nach und nach ins öffentliche Bewusstsein drin-
gen, mehren sich gleichzeitig die widersprüchlichen, oft irreführenden Er-
klärungen über Ursachen und Verursacherinnen. Dabei fällt auf, dass denje-
nigen, für deren Alltag die Zerstörung natürlicher Lebensgrundlagen beson-
ders schwerwiegende Folgen hat, umgekehrt ein Grossteil der Schuld an der
Zerstörung angelastet wird. So werden z.B. das Brennholzsammeln und die
Subsistenzlandwirtschaft (beide in der Verantwortung der Frauen) fälschli-
cherweise häufig an erster Stelle als Gründe für die Abholzung der Wälder
genannt und die Energieknappheit und Umweltverschmutzung in einen un-
mittelbaren Zusammehangmit dem Bevölkerungswachstum gebracht vgl.
Dankelmann/Davidson 1990). Die so verursachten Naturschädigungen, zu
denen sich die Menschen unter dem Druck der Armut oft gezwungen sehen,
stehen jedoch in keinem Verhältnis zu denen, die durch die Mammutprojek-
te von Industrie und Grosslandwirtschaft, gigantische Infrastrukturvorha-
ben und moderne Kriegsführung (wie im Falle des Golfkrieges) angerichtet
werden. Und doch sind es wieder vor allem die Frauen, von denen zusätzli-
che Arbeit im Umweltschutz erwartet wird, obwohl ihr Arbeitstag ohnehin
aufgrund sich verschlechternder Bedingungen ständig länger und schwerer
wird. Die sich mehrenden Konferenzen und Programme internationaler Or-
ganisationen machen deutlich, in welchem Umfang das ökologische Krisen-
management auf die Leidtragenden abgewälzt werden soll (z.B. ILO 1987,
IUCN 1989;87, UNEP 1989, UN 1990)

Wir müssen uns in der Frauenbewegung fragen, wie wir mit diesem massi-

ven Anforderungsdruck umgehen wollen. Ist die Beschränkung auf die Rol-
le von Trümmerfrauen in der Entwicklungsruine Natur unausweichlich oder
zwingen uns nicht die oben beschriebenen Krisen auch dazu, über eine neue
ökofeministische Ethik nachzudenken, an der sich unser Handeln orientie-
ren kann, wenn es uns aus der Rolle der Märtyrerinnen und Mittäterinnen
herausführen soll? Ökofeministische Ansätze unterscheiden sich von den
meisten ökophilosophischen Strömungen darin, dass sie die fortschreitende
Naturzerstörung als Folge des patriarchalen androzentrischen Weltbildes
begreifen, während letztere einen geschlechtsneutralen Andropozentrismus
dafür verantwortlich machen. Anderen feministischen Ansätzen - wie z.B.
liberalen, sozialistischen und manchen kulturfeministischen - hat der Ökofe-
minismus voraus, in unterschiedlichen Ausprägungen von Unterdrückung
und Ausbeutung (Sexismus, Rassismus, Kolonialismus usw.) die gemeinsa-
me Grundlage zu erkennen: die patriarchale Konzeption von Herrschaft
(Warren 1990). Für viele westliche Feministinnen liberaler oder sozialisti-
scher Prägung sind weder Ökologie noch Entwicklung notwendigerweise fe-
ministische Anliegen; ihr Ziel ist die Gleichstellung mit den Männern, ihr
Verhältnis zur Natur ist utilitaristisch: Natur gilt auch ihnen als Ressource im

78 WIDERSPRUCH-22/91



Dienste der Menschen. Für Ökofeministinnen hingegen - insbesondere aus
südlichen Ländern - bedingt der Kampf gegen die strukturellen Ursachen
des Sexismus auch den Kampf gegen die Ausbeutung und Zerstörung der
Natur und anderer Kulturen, da allesamt lediglich verschiedene Variationen
der Unterwerfung unter die gleiche männliche Herrschaftslogik sind

(DAWN 1985, Jain 1990, Pietilä 1988). Aus dieser Sicht müssen also Femi-
nismus, Ökologie und Entwicklung in Theorie und Praxis in einen neuen Zu-
sammenhang gebracht werden.

Um aber zu vermeiden, dass ein solcher Zusammenhang lediglich ein
pragmatisches Zweckbündnis zur Krisenbewältigung darstellt, ist eine Aus-
einandersetzung mit den historisch-gesellschaftlichen Konzepten von "Na-
tur" und "Gesellschaft" ("Gender") und ihrer Bedeutung für die Entwick-
lung der patriarchalen Gesellschaft mit den verschiedenen Ausprägungen
von Herrschaft und Zerstörung nötig. In diesem Zusammenhang erscheinen
mir die folgenden Fragen wichtig.

I. Wo liegen die religiösen und sozialen Ursprünge der Dualisierung
Mensch/Natur, verbunden mit einer Wertehierarchie "besser/schlechter",
die das patriarchate Modell von Herrschaft/Unterordnung begründen?

Welche Gründe und Folgen sind mit der Feminisierung der Natur und der
Naturalisierung der Frau einerseits und der Distanzierung/Entfremdung des
Mannes von der Natur sowie seiner Identifizierung mit einem transzenden-
ten, unsterblichen (nicht-natürlichen Gott zumindest in der jüdisch-christli-
chen Religion) anderseits verbunden? Welche Rolle spielt hierbei auf psy-
chologischer Ebene die Angst vor dem Tod als dem absoluten Ende des

Selbst, wie sie aus einem linearen Evolutionsverständnis erwächst, im Un-
terschied zu einer Vorstellung, die Geburt und Tod als naturgemässe Be-
standteile wiederkehrender Zyklen der Reproduktion wahrnehmen kann?

II. Welche Bedeutung hat des Mannes Distanzierung von und Erhebung
über die Natur für die ökologische Krise?

Sie ermöglichen beispielsweise die Begründung eines Herrschafts- und
Dienstverhältnisses, indem man die Verfügbarkeit der Natur für menschli-
che Zwecke als ihre ausschliessliche raison d'être deklariert. Nach wie vor
sprechen wir häufig von der Notwendigkeit, sparsam mit den "natürlichen
Ressourcen" umzugehen, ohne uns des funktionalistischen Prinzips, der an-
thropozentrischen Arroganz und des androzentrischen Ursprungs dieser

Haltung bewusst zu sein. Dies hat zur Folge, dass wir lediglich "Umwelt-
schütz" betreiben, das heisst ein etwas weitsichtigeres Wirtschaften mit den
"Ressourcen", damit auch langfristig menschliche Bedürfnisse befriedigt
werden können. Es besteht jedoch ein folgenreicher Unterschied zwischen
diesem "Environmentalem" (King 1984, 129) und der Erkenntnis aus den
Ansätzen von Ökofeminismus und "Deep Ecology" (vgl. z.B. Lovelock
1982, Cheney 1987, Zimmermann 1987), dass der Mensch ein Teil der Natur

WIDERSPRUCH-22/91 79



ist und menschliche und nichtmenschliche Natur gleichwertig sind.

III. Welche Implikationen hat die durch Distanzierung verursachte Ent-
fremdung des Mannes von der Natur in Verbindung mit dem patriarchalen
Herrschaftsanspruch?

Wenn wir in einem ganzheitlichen Verständnis die Erde als einen komplexen
Organismus sehen - wie dies jahrhundertelang der Fall war (Merchant 1981)

-, dessen Komplexität im Verlauf der Evolution zugenommen hat, dann
muss eine Entfremdung von der Natur auch die Einsicht in ihre Vielfalt und
in das komplizierte, organische Zusammenwirken dieser Vielfalt reduzie-
ren. Um diese geheimnisvolle Komplexität dennoch beherrschen zu können,
musste sie entmystifiziert und statt ihrer ein abstrakter, naturunabhängiger
Rationalismus zum höchsten Lehrmeister der Wahrheit erhoben werden.
Gleichzeitg vereinfachte man den komplexen Organismus, indem man ein
mechanistisches Weltbild installierte. Diesem Reduktionismus entspricht
das Konzept einer abgehobenen Expertenwissenschaft, die ihre Erkenntnis-
se eher aus Laborexperimenten als aus konkreter Lebenserfahrung bezieht
und die aufgrund der Beobachtung und Manipulation winzigster Teile (Ato-
me, Gene) auf den Gesamtzusammenhang meint schliessen zu können und
damit unabsehbare Folgen für den ganzen Globus provoziert (Rose 1989).
Wenn die Stabilität des Ökosystems Erde gerade in der durch Evolution ent-
standenen Komplexität liegt (wie viele Ökologen entgegen der Darwinschen
Selektionsthese hervorheben, vgl. z.B. Goldsmith 1988), dann verringert
der wissenschaftlich legitimierte Reduktionismus die Stabilität und damit die
Überlebenschancen der Erde, wie dies zum Beispiel am Artensterben deut-
lieh wird (Shiva 1988, Gnanadason 1989).

IV. In welcher Weise schlägt sich die Distanzierung und Entfremdung des

Mannes von der Natur in der patriarchalen Ethik nieder und welche Folgen
hat dies für die Ökologie der Gegenwart?

Die dualistische Trennung und wertmässige Hierarchisierung von Natur und
Kultur, Subjekt und Objekt, Ratio und Gefühl und deren geschlechtliche
Zuordnung beinhaltet auch eine Abspaltung des Mannes von seiner inneren
Natur, d.h. seinem Gefühl, und eine Beeinträchtigung seiner Beziehungsfä-
higkeit (Gilligan 1986). Seine Identität bildet sich durch Autonomie und
Konkurrenz. Die maskuline Ethik ist geprägt durch Rigidität und abstrakte
Prinzipien; sie bezieht ihre Gültigkeit mehr aus einer systemimmanenten
Logik als aus den erlebbaren sozialen Folgen. Gefühle und Beziehungswerte

- Liebe, Fürsorge, Vertrauen, Gegenseitigkeit usw.-spielen in dieser Ethik
höchstens eine marginale Rolle. Auch hier ist zu untersuchen, inwieweit dies

gegenwärtig einem eher technokratischen Ansatz des ökologischen Krisen-
managements als einer radikalen Neudefinition des Verhältnisses zwischen
Mensch und Natur Vorschub leistet (Kheel 1985; 143).

80 WIDERSPRUCH -22/ 91



V. In welcher Weise lässt sich das herrschende Verständnis von Entwicklung
aus den bisher skizzierten Zusammenhängen ableiten?

Neben der ökonomischen Vereinnahmung steckt in dem herrschenden Ent-
wicklungsmodell auch das Element der kulturellen Vereinheitlichung. Plu-
ralismus und vielfältige Andersartigkeit von Werten, Lebens- und Wirt-
schaftsformen, Religionen, Sprachen usw. werden abgewertet, eingeebnet
und dem Vorbild des westlichen weissen Mannes angeglichen (ohne dies al-
lerdings jemals erreichen zu können). Kolonialismus, Missionsgeschichte
und Entwicklungspolitik sind einige Dimensionen dieses Universalitätsan-
Spruches. Im Gegensatz hierzu müsste es aus ökofeministischer Sicht darum
gehen, Differenzen zu respektieren, die Gleichwertigkeit des "Anderen" an-
zuerkennen, sich einfühlsam für die Andersartigkeit zu interessieren und sie

zu verstehen, ohne zu zerstören.
Es erscheint mir gerade für die feministische Debatte in den nördlichen

Ländern wichtig, diese grundlegenden Fragen nicht bereits als abgehakt zu
betrachten, sondern sie im Zusammenhang Feminismus-Ökologie-Entwick-
lung noch einmal neu zu überdenken. Meines Erachtens ist dies umso not-
wendiger, als in der Frauenbewegung der nördlichen Länder eine starke
Tendenz dazu besteht, Frauenbefreiung mit der Befreiung der Frauen von
der Natur gleichzusetzen, um sich so des historischen Erbes der Naturalisie-

rung der Frau zu entledigen. Eine Klärung der gemeinsamen strukturellen
und ideologischen Grundlagen von Sexismus, Kolonialismus, Rassismus
und "Naturismus" hingegen kann helfen zu verdeutlichen, warum es um die

Befreiung der Frauen und der Natur (und der Männer) von der maskulinen
Ethik und der patriarchalen Herrschaftslogik geht.

Literatur:

CHENEY, Jim, 1987: Eco-Feminism and Deep Ecology, in: Environmental Ethics; Vol. 9, S.

115-145.
Commonwealth Expert Group on Women and Structural Adjustment. Engendering Adjust-

ment for the 1990s, London 1989.

DANKELMANN, Irene/DAVIDSON, Joan, 1990: Frauen und Umwelt in den südlichen Kon-
tinenten, Wuppertal.

DAWN, 1985: Development, Crises and Alternative Visions:, Third World Womens Perspecti-
ves, Stavangar/Norway.

DELMAR, Rosalind, 1986: What is Feminism? In: Mitchell, Juliet/Oakley, Ann: What ist Fe-
minism, Oxford.

GILLIGAN, Carol, 1986: A Different Voice in Moral Decisions, in: Eck, Diana L./Jain, De-
vacki: Speeking of Faith, New Delhi.

GNANADASON, Arun, 1989: Die Suche nach einer neuen Weltordnung, in epd Dokumenta-
tion Nr. 25, S. 44-52.

GOLDSMITH, Edward, Gaia 1988: Some Implications for Theoretical Ecology, in: The Ecolo-
gist, Vol. 18, No. 4/5, S. 64-74.

INTERNATIONAL, Labour Office, 1987: Linking Energy with Survival. A Guide to Energy,
Environment and Rural Women's Work, Geneva.

IÜCN. The World Conservation Union, 1989: From Strategy to Action. The IUCN Response to
the Report of the World Commission on Environment and Development, Gland.

JAIN, Devaki, 1990: Can we have a Women's Agenda for Global Development?, (unpubl.).

WIDERSPRUCH-22/91 81



November.
KHËEL, Marti, 1985: The Liberation of Nature: A Circolar Affair, in: Environmental Ethics,

Vol. 7, S. 135-149.

KING, Ynestra, 1984: Healing the Wounds: Feminism, Ecology and Natur/Culture Dualism,
in: Jaggar/Bordo: Gender, Body and Knowledge.

LOVELOCK, James E. Gaia, 1982: A New Look at Life on Earth, New York.
MÄRKE, Erika, 1990: Das Recht auf eine andere Entwicklung, in: Donner-Reichle, Carola/

Klemp, Ludgers: Frauenwort für Menschenrechte, Saarbrücken/Lauderdale.
MERCHANT, Carolyn, 1989: The Death of Nature, New York (erstm. veröff. 1980).
PIETILA, Hilkka, 1988: Woman's Voice in the North/South Dialogue-Strategiesfor Indepen-

dence and Solidarity, in: ifda dossier 68, Nov.-Dez., S. 41-49.

ROSE, Hilary, 1986: Women's Work: Women's Knowledge, in: Mitchell, Juliet/Oaklay, Ann:
What is Feminism, Oxford.

SHIVA, Vandana, 1988: Staying Alive, New Delhi. Dt. Das Geschlecht des Lebens. Frauen,
Ökologie und Dritte Welt. Berlin 1989.

UN 1990: Global Outlook 2000. An Economic, Social, and Environmental Perspektive, USA.
UNEP 1989: The State of World Environment.
WARREN, Karen, 1990: The Power and Promise of Ecological Feminism in: Environmental

Ethics, Vol. 12, No. 2, S. 125-143.

ZIMMERMANN, Michael E., 1987: Feminism, Deep Ecology and Environmental Ethics in:
Environmental Ethics, Vo. 98, Spring, S. 21-44.

* Erschienen in: FORUM entwicklungspolitischer Aktionsgruppen. Zeitschrift des BUKO, Nr.
153, Bremen 1991. Mit Beiträgen u.a. von Mascha Madörin: Männliche Ökonomie - Öko-
nomie der Männlichkeit, Wirtschaft, Wirtschaftstheorie und phallokratische Ordnung.

EDITION NAHUA
HOFAUE 51

5600 WUPPERTAL 1

Themen:

Virginia Vargas: Frauenbewe-

gung in Lateinamerika • Ma-
xine Molyneux: Die Interes-
sen der Frau im revolutionä-
ren Staat • Sofia Montenegro:
Frauen: Das Heim und die
Politik • Susana Bianchi: Das
Weibliche und das Männliche
im kulturellen Spannungsfeld
• Patricia Portecarrero: Die
Frau im Entwicklungsprozeß

82 WIDERSPRUCH-22/91


	Feminismus, Ökologie und Entwicklung : Frauenbewegung zwischen Krisenmanagement und neuer Ethik : einige Fragen

