
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 11 (1991)

Heft: 22

Artikel: Die Motivationen der Conquista

Autor: Dussel, Enrique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Enrique Dussel

Die Motivationen der Conquista*

Im vorliegenden Aufsatz (1) befassen wir uns nur mit den "tatsächlichen Mo-
tivationen" dieses Ereignisses der Conquista - falls damit der tiefste
"Grund" des Tuns dieser "Invasoren" angegeben werden soll, welche die
"neuzeitliche" Expansion Europas vornahmen. 1992 wird ein halbes Jahr-
tausend dieser herrischen "Planetarisation" voll. Dabei muss man sich auch
bewusst sein, dass die "Conquista" zwar auf die "Entdeckung" folgt, dass es
sich aber dabei um zwei verschiedene Akte handelt, die zum Teil auch unter-
schiedliche Beweggründe haben. Auf alle Fälle erhellen die Beweggründe
der Entdeckung die der Conquista.

Der erste Aspekt, den wir hervorheben möchten, ist denn auch der, dass

die "Conquista" der Neuen Welt, einer für die frühere euro-afro-asiatische
"Welt" absolut unbekannten Welt, entgegen der Meinung einiger, ein das
christliche "Europa" - und nicht nur Portugal und Spanien - betreffendes
Ereignis ist. In der Weltgeschichte ist es "Europa", das im 15. Jahrhundert
seine Grenzen überschreitet, und deswegen kommt die Unfähigkeit Portu-
gals und Spaniens, einen Industrie-Kapitalismus zu entwickeln, zu dem es

unter anderen Horizonten in der Mitte und im Norden dieses Kontinents
kommen wird, Europa als Ganzem zugute. Darum trifft auch die Verant-
wortung für die Conquista die Christen und Europa.

Das "periphere" Christliche Europa

Um die "weltweite" Bedeutsamkeit der Conquista der Neuen Welt zu erfas-
sen (2), ist es wichtig, zunächst anzuerkennen, dass sich das christliche Euro-
pa bis zum Ende des 15. Jahrhunderts in einer seiner Geographie, seiner Be-
völkerung, seiner Geschichte, seiner Wirtschaft usw. nach "peripheren" La-
ge befand.

Hegel hat uns daran gewöhnt, die Weltgeschichte von einer Bewegung her
zu erklären, die von Osten nach Westen verläuft gemäss folgendem Schema,
das von rechts nach links zu lesen ist (3):

£ez£>eg««g IWfgesc&zcte (z<Jeo/ogzsc&e /»rerpretatz'onj

A) Modernes Europa -4- - Mittelalter «- - Rom •«— Griechenland •«— Persien •<— Indien —- China

B) Neuzeit -Mittelalter — Altertum —

Die Pfeile in A) geben die Richtung des Wachstums der "Freiheit", der
"Entwicklung", der "Subjektivität" an, das (für Hegel) die Christenheit zur
Zielachse hat. Die Pfeile in B) geben die Richtung der "Erklärung" an: Man
geht, gleichsam umgekehrt, von der Grundlage zum Grundgelegten hin; was
erklärt wird, ist das "Zustandegekommene" (für Hegel das neuzeitliche

WIDERSPRUCH - 22/91 7



christliche Europa, England und Deutschland), und das Vorausgegangene
ist seine Vorgeschichte. So gelingt dem christlichen Europa faktisch gewiss
schon seit dem 15. Jahrhundert (seit 1492), dann aber auch ideologisch, phi-
losophisch und theologisch seit der "Aufklärung" eine "Rekonstruktion"
der Weltgeschichte, in welcher Europa sich nach hinten projiziert und sich
als "Zentrum" dieser Geschichte vom Beginn an versteht, dank der "euro-
zentrischen" Deutung des Adams-Mythos: "seit Adam und Eva". Die Chri-
stenheit, Europa, "europäisiert" die Hebräer und Juden, die Griechen und
die Römer, die Urchristen, ja sogar die Byzantiner (4).

In Wirklichkeit hingegen wird die neolithische Umwälzung, die in Meso-
potamien mit der Organisation von Städtebünden im vierten Jahrtausend, in
Ägypten im dritten Jahrtausend v.Chr., etwas später im Indus-Tal, heute Pa-

kistan, sodann in China beginnt, sich ostwärts bewegen, den Pazifischen
Ozean überqueren und durch den Einfluss der polynesischen und weiterer
Kulturen Ostasiens bis zur Neuen Welt gelangen. (Die klassische Kultur von
Teotihuacân im Tal von Mexiko blüht von 400 bis 800 n.Chr. und die von
Tiahuanaco beim Titicacasee in Bolivien etwas früher.) Ein gigantischer
"Marsch zum Orient". Der Bewohner der Neuen Welt gehörte zum äusser-
sten Orient, der seinen Rassen, Sprachen und Religionen nach asiatisch ist.

1492 zählte das Europa der Christenheit von Wien, das kurz vorher von
den Türken belagert worden war, bis Sevilla, da nämlich im Januar dieses
Jahres der letzte Kreuzzug der Christenheit Granada den Händen der Mus-
lime in Europa wieder entriss, nach dem katastrophalen Bevölkerungs-
Schwund im 14. Jahrhundert etwas weniger als sechzig Millionen Einwohner
(ungefähr drei- oder viermal weniger als allein schon das chinesische Reich
in dieser Epoche) und nahm eine winzige Ecke der Erdkarte ein. Diese war
weithin durch die muslimische Welt, den immensen Dar-el-Islam be-
herrscht, der von Marokko über die Sahara bis zum heutigen Tunis, bis zu
Ägypten, zum Kalifat von Bagdad, zu den iranischen Königreichen, zum
Mongolenreich reichte - kurz danach bis zu den Handelssultanaten von Ma-
lakka und Indochina, ja bis zur Insel Mindanao im Süden der Philippinen.
Die einzige tatsächlich weltumspannende Universalität, die im 15. Jahrhun-
dert bestand, war muslimisch: vom Atlantik bis zum Pazifik (von den mon-
golischen Khanaten Grossrusslands, die kurz vorher vom Fürstentum Mos-
kau besiegt worden waren, bis zu den Königreichen der afrikanischen Savan-
ne). Die lateinisch-germanische europäische Christenheit war "peripher" -
und ist in der Weltgeschichte nie "zentral" gewesen.

Durch die Kreuzzüge, ein Phänomen, das u.a. durch das Bevölkerungs-
Wachstum infolge der grossen Umstellung der Landwirtschaft vom zehnten
Jahrhundert an hervorgerufen wurde (5), hatte das Europa der Christenheit
versucht, das Zentrum des zeitgenössischen Welthandels zu erobern (Palä-
stina und Ägypten, wo das Mittelmeer, das bis Lepanto, 1571, nicht ein
christliches Meer war, und das 'Arabermeer', später der Indische Ozean, an-
einander grenzten). Die Händler von Venedig, Amalfi, Neapel, Genua,
Barcelona waren den "Kreuzfahrern" behilflich, das Heilige Grab zurück-
zuerobern, ein noch durch das Genie des Bernhard von Clairvaux vorgeleg-

8 WIDERSPRUCH-22/91



ter Beweggrund; in Wirklichkeit aber waren sie Instrument eines Wirtschaft-
liehen und politischen Expansionsprojektes der Handelsmächte der Chri-
stenheit im Mittelmeerraum. Die Muslime brachten alle diese Kreuzzüge
zum Scheitern, und das Europa der Christenheit blieb weiterhin auf sich

selbt beschränkt und "peripher".

Die "Expansion" Europas: die Eroberung der Neuen Welt

Es ist keineswegs verwunderlich, dass das Europa der Christenheit gerade an
seinen äussersten Enden aus der jahrhundertelangen Umklammerung durch
die muslimische Welt ausbrechen konnte. Das Fürstentum Moskau, das

Dritte Rom, dehnte sich über die Tundra nach Osten aus und wird zu Beginn
des 17. Jahrhunderts den Pazifik erreichen. Das Zarenreich wird der ortho-
doxen ("östlichen", nicht eigentlich "europäischen") Welt die Gegenwart
des Christentums in Nordasien gewährleisten.

Portugal hingegen beginnt seit dem Ende des 14. Jahrhunderts, entschie-
dener jedoch seit 1430, als es Ceuta in Afrika den Muslimen entriss, die Ex-
pansion der "europäischen" Christenheit. Vor der vollen Entfaltung dieser
Expansion sind die Renaissance und die Reformation - und nachher auch
noch die Aufklärung - "innereuropäische", jedoch nicht "weltweite" Ge-
schehnisse. 1492 ist das erste Datum von europäischer Weltweite. Von da an
wird sich im 16. Jahrhundert die "Zenträlität" Europas aufzubauen begin-
nen dank Portugal und Spanien, die später im holländischen, französischen,
englischen, deutschen "Zentraleuropa" als "halb-peripher" beiseite gelas-
sen und ausgebeutet werden, vor allem seit der industriellen Revolution im
18. Jahrhundert, jedoch schon viel früher von der Finanzmacht der europäi-
sehen Bankiers (6).

Die sogenannte "Conquista" Amerikas, die hauptsächlich von der spani-
sehen Christenheit durchgeführt wurde, ist in dieser europäischen "Expan-
sion", konkreter in der des Mittelmeerraumes, anzusiedeln, von dort wer-
den die Schiffsleute, ein Grossteil der finanziellen Hilfsmittel und die der
muslimischen Welt des östlichen Mittelmeers zuwiderlaufenden Interessen
kommen. Eigentlich war zu Beginn der Atlantik ein westliches Meer des

Mittelmeers bis zur zweiten Seefahrt des Kolumbus im Jahre 1493. Seit die-
sem Zeitpunkt wurde das Mittelmeer zu einem östlichen Nebenmeer des At-
lantiks, und es wird zusammen mit der muslimischen "Zenträlität" in Lepan-
to sterben. Lepanto war ein Sieg des mit dem Blut der Indios und der Neger-
Sklaven aus Afrika in der Neuen Welt gewonnen spanischen Goldes und Sil-
bers.

Die anfänglich portugiesisch-spanische Expansion der europäischen Chri-
stenheit ging unter dem merkantilistischen System vor sich. Der Handel der
muslimischen Welt wurde zum Teil durch Portugiesen ersetzt, welche die
muslimische Welt durch die Edelmetalle der Neuen Welt, durch einen Infla-
tionsprozess, der das Geld der muslimischen Welt entwertete, verarmen lies-
sen. Dieser Handel wurde von Spanien enorm ausgeweitet, indem es neue
Märkte und Produkte erschloss, die miteinander im Austausch stehen konn-

WIDERSPRUCH-22/91 9



ten. Der Merkantilismus transferierte nach Europa gewaltige Mengen von
"Geld", Gold und Silber, das sich auf dem Weg über Spanien, zunächst über
Sevilla und dann über Cadiz, in den Truhen der Bankiers in Genua, Augs-
bürg und Amsterdam und mit der Zeit in London ablagerte. Spanien ver-
stand es, sich "Geld" zu verschaffen, doch konnte es dieses infolge der Zer-
Störung des aufkommenden Bürgertums (Juden, Mauren, Communeros/
Aufständische usw.) nicht in Kapital umwandeln (7).

Die "Akteure" der Conquista

Die massgebenden Akteure der Conquista waren zumindest das Geldkapital
(8), der Staat (Spanien und der "Estado de las Indias"), die Conquistadoren,
die Missionare und diejenigen, welche die Folgen zu tragen hatten (das
Herrschafts-"Objekt"). Ihr Tun überschnitt sich in allen Richtungen - ob-
wohl die "gesellschaftlichen Beziehungen" unterschiedliche Steuerungen
und deswegen auch unterschiedliche Richtungen hatten (9). Jeder dieser
"Akteure" übte verschiedene Funktionen aus, denn man muss sich vor Au-
gen halten, dass überdies innerhalb einer jeden dieser Klassen oder Klassen-
fraktionen Unterschiede bestanden. Die vier ersten bildeten den "geschieht-
liehen" und hegemonischen Machtblock und der fünte bildete den Ursprung
des "Gesellschaftsblocks" der Unterdrückten, des lateinamerikanischen
"Volkes"(10).

Z)ze /««/ <3er (®or 7539)

(3) Das (spanische und europäische) Geldkapital
b a

• (1) Der spanische Staat

d e

(2) Der «Adel» «-
(der Conquistator)

" (4) Die Kirche
(der Missionar)

(5) Der Indio
Der Negersklave

Erklärung der schematischen Darstellung: Die
Zahlen in Klammern geben die «Akteure» an;
die Pfeile (a, b...) die «gesellschaftlichen Bezie-

hungen»; die Pfeilrichtung die Herr-
schaftspraxis, die ihr unterworfene Praxis.

Die Krone, die Könige mit der Einheit Kastiliens und Aragons 1479 und
der in Bildung begriffene spanische Staat, der gleichzeitig der "Estado de las

10 WIDERSPRUCH-22/91



Indias" war, kontrolliert mit seiner "Herrschaft" die ganze Struktur der Con-
quista (c, d, und e): "Gott, Unser Herr, geruhte, Uns die Herrschaft über
diese Welt zu geben..."(11) Zweifellos ist der Staat der entscheidende "Ak-
teur". Zweitens ist es der spanische "Adel", mit seinen "Fraktionen": die
Granden, d.h. Grossgrundbesitzer, die einen bestimmenden Einfluss auf das

Landwirtschafts- und Weidesystem der "mesta" (Vieh- und Schafzüchter-
Vereinigung) ausübten; die Titelträger; die Caballeros (Ritter) und schliess-
lieh die Hidalgos (die Edelleute, neun Zehntel des Adels), die dann die vor-
herrschenden, jedoch nicht einzigen militärischen "Akteure" der Conquista
waren. Sie waren das Bollwerk der Monarchie, deren bevorrechtete Unter-
tanen (c). Die Landwirtschafts- und Viehzuchtskrise, die Entvölkerung Spa-
niens treiben sie als Conquistadoren nach Westindien.

Drittens die Kaufleute (zu Beginn die des spanischen Mittelmeers), die
Geldbesitzer in Spanien (in Andalusien und Kastilien), die zahlen oder Geld
leihen für die Abenteuer der Conquista, welche sehr bald von den grossen
ausländischen Finanziers Zentraleuropas (von den Fugger, Welser, Ehinger
usw.) abhängen werden. Sie besassen eine gewaltige Macht, selbst über die
Monarchie (a) und den Adel (b). Die Schwäche des spanischen Bürgertums
infolge der Vertreibung der Juden, der Mauren und infolge der Niederlage
der Communeros in den Kriegen von 1519 und 1521, in denen Karl V., von
seinen Beratern inspiriert, die dem flämischen Finanzkapital hörig waren,
die Ansätze zu einem spanischen Bürgertum endgültig zerstört, wird in den
letzten fünf Jahrhunderten das Schicksal der spanischen und lateinamerika-
nischen Welt bestimmen. Hinzuzurechnen sind noch die Kaufleute, Händ-
1er, Bergleute, Grossgrundbesitzer und Pflanzer mit ihren Sklaven, die dann
in Spanisch-Amerika aufkommen werden.

Viertens die Kirche, die den dritten Teil der Ländereien Spaniens besass

und neben der Krone und dem Adel die dritte Macht des Reiches war. Mit
ihrem zahlreichen Klerus, ihren mächtigen Bischöfen und Erzbischöfen, die

sogar auf militärischer Ebene zu fürchten waren, und ihrer kulturellen
Macht in den Universitäten durchdrang sie das ganze Alltags- und Gesell-
schaftsieben. Aufgrund eines gut organisierten Patronatssystems hatte die
Christenheit jedoch den König zum Haupt. Rom stand dahinter, doch wird
das Patronat kein direktes Eingreifen des Papstes in der Neuen Welt zulas-
sen bis zur Zeit nach den Befreiungskriegen, ab 1826. Die Missionare wer-
den bei der Conquista eine wesentliche Rolle spielen.

Das Ganze bildet die spanische Christenheit, analog, wenn auch mit Un-
terschieden, zu der Portugals, die sich in die "Conquista" als in eine unmit-
telbare Weiterführung der "Reconquista" stürzt; diese endet im Januar 1492

und jene beginnt im Oktober des gleichen Jahres. Der fünfte "Akteur", nun
der Neuen Welt selbst, sind der Indio und später auch der Negersklave. Die-
se werden die Basis der Machtpyramide, die Herrschaftsobjekte bilden; sie

machen am Ende des 16. Jahrhunderts 99% der Bevölkerung aus, wenn wir
die Mestizen, Zambos, Mulatten und Kreolen hinzurechnen. Es handelt sich

um den "Anderen", den Armen (12).

WIDERSPRUCH-22/91 il



Die "Motivationen" der Conquista

In erster Linie und global hat als Grund-"Motivation" das Erreichen eines
"Ideals der Christenheit" zu gelten, die jedoch nicht mehr feudalistisch oder
mittelalterlich war, sondern der Renaissance angehörte, der ersten Epoche
der Neuzeit. Doch die Beweggründe haben sich noch nicht differenziert. Die
Einheit der politischen, wirtschaftlichen, kulturellen und religiösen Motiva-
tionen liegt in einer unteilbaren Struktur vor. Weil es sich um einen ersten
Moment der Neuzeit handelt, ist es aber schon eine in Bildung begriffene ka-
pitalistische (merkantilistische) "Geld"-Welt. Der "Reichtum" besteht in
Gold, noch nicht im eigentlichen Industriekapital.

Die Final-"Ursache", sagt Bartolomé de Las Casas, "wegen der die Chri-
sten über so viele, über eine solche Unzahl von Seelen Tod und Verderben
gebracht haben, lag einzig darin, dass sie zu ihrem Endziel das Gold nahmen
und sich in kürzester Zeit mit Reichtum vollstopfen und es zu sehr hohen
Stellungen bringen wollten, die zu ihrer Person in keinem Verhältnis stan-
den"(13). Damit wird gleichzeitig treffend als "Motivation" (Grund) der
Reichtum angegeben (das Gold, das "Geld" des Merkantilismus) und die
"Ehre", die der "Hidalgo" oder der, der das sein möchte, auch wenn das "zu
seiner Person in keinem Verhältnis steht", erstrebt. Es handelt sich nicht,
wie im Fall der ostindischen und westindischen Handelsgesellschaften der
Holländer und Engländer, um eine wesentlich kapitalistische "Motivation",
sondern um etwas Früheres. Deswegen steht sie nicht im Widerspruch zum
"Ideal der Christenheit" bei der Reconquista gegen die Muslime, wo die
Glaubensverteidigung, das Erringen von Ehre und Reichtum gleichzeitige
Motivationen waren.

Haltbar ist weder die "schwarze Legende", die spanienfeindliche Darstel-
lung der spanischen Kolonialgeschichte, die zu Beginn des 17. Jahrhunderts
in den Niederlanden in ihrem Kampf gegen Spanien erfunden und sodann
von England in seinem Kampf um die Weltherrschaft verwendet wurde; die-
se benutzten Bartolomé, um den Prozess der Conquista zu kritisieren, ver-
folgten jedoch die gleichen Absichten wie diese und gingen noch ungerech-
ter vor. Noch ist die "hispanistische Legende" haltbar, die nach 1930 in der
Falange Francos und in den lateinamerikanischen Populismen und innerhalb
des katholischen Konservativismus - wie im Fall von Joseph Höffner - ent-
stand, um das Handeln Spaniens und des Katholizismus zu rechtfertigen, oh-
ne den Genozid an den Eingeborenen und die endgültige ungerechte Herr-
schaft über sie irgendwie zu berücksichtigen; Bartolomé de Las Casas sollte
Lügen gestraft werden; die hispanistischen Apologeten waren darauf hin-
aus. Es handelt sich um eine andere Opposition, um die des kritischen latein-
amerikanischen Denkens und Theologisierens, die bei der Erwägung sämtli-
eher Faktoren schliesslich dazu neigt, die Position des Eingeborenen, des

Negersklaven, des Kreolen, der Unterdrückten als eine Option einzuneh-
men, die dem Evangelium entspricht.

Erstens rechtfertigt die Motivation der praktischen, politischen Herr-
schaft die Zerstörung der militärischen Verteidigung - sofern es eine solche

12 WIDERSPRUCH-22/91



überhaupt gab - des alten Inhabers der Souveränität. Das ist die Tat des

Staates, der Krone, des "Estado de las Indias", der seit 1524 im "Consejo de
Indias" ("Indienrat") strukturiert war. Deswegen ist die "Conquista" vor al-
lern ein Besetzungskrieg - "die Herrschaft über diese Welt" (14), - dem die
angeblich unschuldige "Entdeckung" vorausging und der durch die "Koloni-
sierung" und "Ausbeutung" im eigentlich Sinn fortgesetzt wurde: "Ich flehe
Eure Majestät mit lästiger Inständigkeit an, das, was die Tyrannen erfanden,
anstrebten und begingen, und was sie als Conquista bezeichnen, weder zu
gewähren noch zu gestatten ..."(15); und weiter: "Sie (Eure Majestät) ge-
währe es ihnen nicht (denn das ist nicht möglich) ohne Verletzung des natür-
liehen und göttlichen Gesetzes und infolgedessen ohne sehr schwere Tod-
Sünden, welche schreckliche ewige Strafen verdienen ...; vielmehr bringe
(Eure Majestät) diese teuflische Forderung auf ewig zum Schweigen" (16).

Auf einer Insel, an einem Strand, in einem Volk, im aztekischen Mexiko
oder im Inka-Cusco das Kreuz aufzupflanzen, ist ein Akt von "Herrschaft",
von "Besitznahme"; es ist eine Proklamation der Souveränität des hispani-
sehen Staates in Person des Königs. Diese "Herrschaftsbeziehung" ist eine
Sünde, eine grundlegende, eine strukturelle. Diese "Motivation" wird zwei-
tens, für die europäische Expansion des letzten halben Jahrtausends grund-
legend. Sie ist das theologische Grundfaktum der ganzen Moderne-und die
Postmodernen sind ebenso "eurozentrisch" - wie die Heideggers und Nietz-
sches, die nicht nur mit dem cartesianischen "Ego cogito" begannen, son-
dern auch mit dem "Ego conquiro" des Königs vermittels des empirischen,
konkreten Conquistadors, eines Hernân Cortés und eines Pizarro: "Macht-
wille" gegenüber dem "Anderen" (17). Diese praktische Position gründet
offensichtlich auf einer "Theologie der Christenheit", einer Theologie der
Expansion der westlichen christlichen Kultur gegen die Muslime und die
Heiden, die in ihren Verkehrtheiten und Zaubereien rettungslos sterben.

"Sich in kürzester Zeit mit Reichtum vollstopfen"

Das ist der Aspekt, auf den man mit Recht grosses Gewicht gelegt hat; wir
haben jedoch zu verdeutlichen versucht, dass dieses Motiv, obwohl es (mate-
riell) den politischen Faktor bestimmt, durch ihn hinwiederum (praktisch)
bestimmt wird" (18). Hier spielen voll und ganz die "Motivationen" mit, die
drei "Akteure" in die Tat umgesetzt haben: als ihr empirischer Verwirkli-
eher der Conquistador; als der, der diesen mit seiner Macht unterstützt, die
absolute Monarchie; und als letzter Nutzniesser das merkantilistische Fi-
nanzkapital in Spanien und in Portugal und zuletzt in Italien, in den Nieder-
landen, in Deutschland und England. Es handelt sich um die "Wirtschaft-
produktive" Conquista, welche Edelmetalle, Geld und Tropenerzeugnisse
verschafft, die deshalb so wertvoll sind, weil sie die in Bildung begriffene
Macht des europäischen Bürgertums als Luxus zum Ausdruck bringen.

Diese Motivationen liegen schon sehr klar in den Trägern der "Entdek-
kung" vor, welche die "Motivationen" der Conquista vorwegnehmen. Im
Vertrag vom 17. April 1492 sagte die Krone in bezug auf Christoph Kolum-

WIDERSPRUCH-22/91 13



bus, nachdem dieser darauf insistiert hatte, dass darin keines seiner Vorrech-
te fehle: "Eure Hoheiten, als die Herren über die besagten Ozeane sollen Sie

von jetzt an den genannten Herrn Christoph Kolumbus dazu veranlassen
dass alle, gleich welche Handelswaren, seien es nun Perlen, Edelsteine,
Gold, Silber, Spezereien und irgendwelche andere Dinge und Handelswa-
ren, von welcher Art, Anzahl und Beschaffenheit sie auch sein mögen, in-
nerhalb der Grenzen dieser Admiralität gekauft, eingetauscht, zuerkannt,
gewonnen und besessen werden..." (19).

Es ist aufschlussreich, dass Kolumbus die möglichen neuen "Reichtü-
mer", auf die man stossen könnte, im einzelnen aufgezählt haben will. In
einigen unserer Arbeiten haben wir uns mit dem Thema eingehend befasst
(20), und es nähme kein Ende, wenn man die so vielen bekannten Beispiele
dafür vorlegen wollte, wie die Conquistadoren vor irgend etwas anderem
Gold, Perlen, Reichtum suchten: "Ein Kazike namens Hatuey sagte zu
ihnen: 'Ihr wisst schon, dass man sagt, die Christen seien hierhergekommen

weil sie einen Gott haben, den sie anbeten Seht hier den Gott der Chri-
sten.' Er hielt einen Korb voller Gold und Schmucksachen vor sich und sag-
te: 'Seht den Gott der Christen Wenn wir ihn behalten, müssen sie, um ihn
uns zu entreissen, uns schliesslich töten; werfen wir ihn in den Fluss'"(21).

Zu Beginn war es das Gold, das man in den Flüssen fand. Doch schon 1520

gab es in Santo Domingo kein Gold mehr. Damals begann die Ausbeutung
des Zucker und die Versklavung der Neger. Die "Encomienda" (Lehen)
machte den "Haciendas" (Farmen zur landwirtschaftlichen Ausbeute), der
"Mita" (Frondienst zur Erzausbeute), den "Plantaciones" (Pflanzungen zur
Ausbeute von Tropenerzeugnissen) Platz. Der Indio und sodann auch der
Negersklave waren die "Arbeitskräfte", die von den Herren ausgebeutet
wurden. Die praktisch-politische Herrschaftsebene tritt jetzt hinsichtlich der
Natur mit der Produktion in Beziehung: wirtschaftliche, praktisch-produkti-
ve Ebene (22).

Die Theologie von Juan Ginés de Sepülveda in Spanien und die des Paters
Vieira in Brasilien sind authentische "Herrschaftstheologien": Sie rechtferti-
gen die Herrschaft über den Indio, über den Sklaven (23) und betrachten die
"Conquista" und die "Sklaverei" als "zivilisierende", heute würden wir sa-

gen "moderne" Prozesse. Wohlgemerkt: Diese Theologie rechtfertigt die
Motivationen der Conquistadoren und wird zu etwas, das den Interessen der
Krone zuwiderläuft, denn diese wurde schon seit der Mitte des 16. Jahrhun-
derts inne, dass die "Encomenderos" und die spanischen Eliten die Macht
des Königs in den Kolonien beeinträchtigten. Damit erhielten die propheti-
sehen Missionare Raum, um diese Herrschafts- und Versklavungsbestrebun-
gen zu kritisieren - mit Unterstützung der Krone.

Durch die päpstlichen Bullen "Aeterni Regis" von 1455 für Portugal und
"Inter coetera" von 1493 für Spanien womit der römische Papst begann, die
lateinamerikanische Kirche an den spanischen Staat auszuliefern und später,
als man Texas, Neu- Mexiko und Kalifornien 1848 von Mexiko losriss und als
sich 1898 Puerto Rico, Kuba und die Philippinen von Spanien befreiten, an
die Vereinigten Staaten (24), wurde die Kirche zu einem inneren Element

14 WIDERSPRUCH-22/91



der Machtstruktur der Krone, der "Christenheit Westindiens" gemacht, die
unter der absoluten Kontrolle des "Indienrates" stand. Die "Leyes de los
Reynos de las Indias" sind gleichzeitig ein kirchliches und ein ziviles Gesetz-
buch. Die Evangelisation unterliegt der Macht und Verantwortung der Mo-
narchie, obwohl die Kirche der direkte Träger der Mission, der "geistlichen
Conquista" ist-wie Robert Ricard sie nannte, ohne dabei zu beachten, dass
zwischen "Conquista" und "Evangelisation" eine "contradictio terminor-
um" vorliegt (25); eine Frage, die Bartolomé de Las Casas in seinem Werk
"Del ünico modo" (1538) behandelt, um zu beweisen, dass es notwendig sei,
die Evangelisierung gewaltlos durchzuführen (26).

Schon Kolumbus brachte diese Motivation in seinem Tagebuch auf der er-
sten Seereise von 1492 zum Ausdruck: "Als Katholiken, Christen und Für-
sten, die den heiligen christlichen Glauben lieben und zum Wachstum brin-
gen und als Feinde der Sekte Muhammads und aller Götzendienste und Hä-
resien gedachten Eure Hoheiten, mich, Christoph Kolumbus, zu den ge-
nannten Teilen Indiens zu senden, um zu sehen auf welche Art und Weise
man diese zur Bekehrung zu unserem heiligen Glauben bringen kann"(27).

Da die Religion die Grundlage des Staates ist (28), verwandelte sich die re-
ligiöse Motivation der Evangelisierung der Indios, wie vorauszusehen war,
in die Rechtfertigung der Conquista. Sie war schliesslich das einzige Argu-
ment, das sich vernünftigerweise angeben liess. Auf diese Weise wurde das
Herrschaftsunternehmen zu einem Fetisch; das "Gold Westindiens" wurde
zu einem "Gott", wie Domingo de San Tomas im 16. Jahrhundert in Bolivien
schrieb: "Es werden vier Jahre her sein, seit man, um dieses Land vollends
ins Verderben zu stürzen, einen Höllenschlund entdeckt hat, in dem Jahr für
Jahr eine grosse Menge von Menschen eintritt, welche die Habsucht der Spa-
nier ihren Göttern opfert: es ist eine Silbermine namens Potosl". (Aus einem
Brief des Domingo de Santo Tomas, des späteren Bischofs von La Plata in
Bolivien, vom 1. Juli 1550 [AGI, Charcas 313]). Eine treffende theologische
Verschränkung von Bergbauwirtschaft und Götzendienst, Gold und Silber
sind zu einem Todes-"Gott" geworden. Die von der Kirche geleistete Evan-
gelisierung rechtfertigte das Tun der politischen Gewalt, der wirtschaftli-
chen Macht, und gab der Kirche die absolute Kontrolle über die Kultur (das
Bildungswesen, die ideologische Ebene und die Sitten). Die Einheimischen
und die Negersklaven waren als geschichtlich-kulturelle Subjekte mit eige-
nen Rechten absolut negiert.

Unleugbar evangelisierten zur gleichen Zeit viele Missionare und Christen
in Schlichtheit und Armut und hoben dabei die Kirche von der herrschenden
spanischen Gesellschaft ab; sie waren jedoch nie tonangebend und hatten
nie die Kontrolle über die ganze Kirche inne: dank gewissen Personen waren
sie in gewissen Epochen, in gewissen Regionen massgebend; die Macht-
struktur aber blieb stets beim "Indienrat", und sie unterstanden dem Patro-
nat als Organ der Christenheit. Dass die Jesuiten in ihren Werken dem In-
dienrat die Macht nicht zugestanden, wurde mit der Zeit zu einem der Grün-
de ihrer Vertreibung (1759 aus Braslien und 1767 aus Spanisch-Amerika),
die zusammen mit den schon im 16. Jahrhundert geschehenen Vertreibun-

WIDERSPRUCH-22/91 15



gen der Juden, Mauren und Communeros Lateinamerika jeder Möglichkeit
beraubte, im 18. Jahrhundert die industrielle Revolution in Gang zu brin-
gen.

Die kritsche Prophétie gegen götzendienerische Motivationen

Seit 1510 erhob in Hispanola, heute Santo Domingo, mit Antonio de Monte-
sinos eine Gruppe von Dominikanern die Stimme, um die "Gesellschaftsbe-
Ziehungen" der Herrschaft über den Indio, die sogenannte "Encomienda" -
der Indio musste während einer gewissen Zeit für den Spanier gratis arbeiten

-zu kritisieren. Diese Ausbeutung war von Bartolomé de Las Casas 1513 im

Zeitpunkt seiner "Bekehrung" klar aufgedeckt worden"(29).
In der Zeit zwischen 1504 und 1620 war ein Drittel der Bischöfe Dominika-

ner und Anhänger von Las Casas; einige von ihnen erlitten, wie Antonio de

Valdivieso in Nicaragua, das Martyrium; andere, z.B. Pablo de Torres in Pa-

nama, wurden vertrieben (30). Diese prophetische Generation wusste die
Motivationen der verschiedenen Akteure der Conquista zu "unterschei-
den". Unter Tausenden von Zeugnissen in Dokumenten, die wir kopiert und
herausgegeben haben, führen wir den folgenden Text an, worin der Bischof
Juan Ramirez von Guatemala in bezug auf die Frauen der Indios schreibt:
"Die sechste Gewalttat und Vergewaltigung, von der man in den anderen
Nationen und Königreichen noch nie gehört hat, besteht darin, dass den
Frauen gegen ihren Willen, und den Gattinnen gegen den Willen ihrer Gat-
ten, den zehn- oder fünzehnjährigen kleinen Jungfrauen und Mädchen ge-
gen den Willen ihrer Eltern Gewalt angetan wird Sie werden aus ihren
Häusern gerissen und gezwungen, in fremden Häusern einiger Kommenden-
inhaber und anderer Personen zu dienen wo sie manchmal mit den Haus-
besitzern, mit Mestizen oder Mulatten oder Negern verkuppelt wer-
den"(31).

Einige Missionare und Bischöfe, ausschliesslich Glieder der Kirche, konn-
ten diese prophetische Funktion erfüllen. Sie waren jedoch eine Minderheit,
die in einzelnen Momenten vorherrschend war, wie dann, als sie zu Beginn
der Conquista in Santo Domingo auf die Ernennung der Hieronymiten hin-
wirkten, oder 1542 auf die Promulgation der "Leyes Nuevas"; in beiden Fäl-
len scheiterten sie aber. Sie wurden (seit 1492 bis jetzt) von der herrschen-
den, an der Macht befindlichen spanischen oder kreolischen Klasse aus dem
Felde geschlagen, obwohl diese Klassen oder Klassenfraktionen in der lan-

gen Geschichte von fünf Jahrhunderten der Herrschaft wechselten. Im Be-
freiungsprozess (seit 1809) und seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil (mit
Medellln im Jahre 1968) wird dieses Prophetentum von neuem aufkommen
und zeitweilig die Oberhand haben, dann aber von neuem zum Ersticken ge-
bracht werden (32).

Einige prophetische Glieder der Kirche kritisierten damals die Conquista-
doren, indem sie sich auf den König stützten(33), denn es war ja taktisch
richtig, zugunsten des "Fernen" zu kämpfen, um die dem Indio "nahen"
Herren zu besiegen; doch war es ihnen nicht möglich, um das Reich des

16 WIDERSPRUCH -22/91



"Goldes" herumzukommen, das jedenfalls abgöttisch herrschte. Für sie be-
stand die Hauptmotivation der Conquista in folgendem: "Die unersättliche
Habsucht und Herrschsucht, die sie hatten, und die grösser war, als sie in der
Welt sein konnte, denn diese Länder waren so glücklich und so reich Sie
hatten vor ihnen nicht mehr Respekt und sie brachten ihnen nicht mehr Be-
achtung und Wertschätzung entgegen, ich sage nicht: als Tieren, sondern so-
viel und weniger als dem Mist auf den Plätzen"(34). Das war der Beginn der
Moderne -der gegenüber sich heute viele als "Postmoderne" ausgeben- des

Kapitalismus, worin die neue Welt als Vermittlung von Ausbeutbarkeit - die
Natur war Vermittlung von Reichtum - und Herrschaft dienen musste. Die
anderen Menschen, "der Andere" waren ebenfalls Vermittlung, die man
dem neuen "Gott": dem Gold, dem Geld, dem Moloch opferte.

Die Aufdecker der "realen" Motivationen

Es gab jemand, ein "Objekt" der Conquista, der mit seinen Augen eines

"Andern", mit seinen Augen eines "Armen", mit seinen klaren Augen, da er
sich ausserhalb der Totalität des Systems befand, das man damals zu errich-
ten begann - und das 1992 das triumphierende erste halbe Jahrtausend der
Ausbeutung der peripheren neuen Welten des Südens vollenden wird - den
"Sinn" und die "realen" Motivationen des Tuns der europäischen Conqui-
stadoren entdeckte. Es war der Indio und später auch der afrikanische Ne-
gersklave. Lesen wir bloss einen Text einer Prophétie aus den unter den
Mayas Mittelamerikas geschriebenen Chilam-Balam-Büchern von Chu-
mayel. Im "Geschlechterbuch" lesen wir:

"Im elften Ahau beginnt man mit der Zählung der Zeit... Nur in einer ver-
derbten Zeit, durch die verderbten Priester fand bei uns Traurigkeit Ein-
gang, fand bei uns das Christentum Eingang.

Denn die guten Christen kamen hierher mit dem wahren Gott, doch das

war der Anfang unseres Elends, der Anfang der Besteuerung, der Anfang
des Almosens, die Ursache, aus der die geheime Zwietracht hervorging,
der Anfang der Kämpfe mit Feuerwaffen, der Anfang der Zusammenstösse,
der Anfang der Beraubung von allem, der Anfang der Sklaverei wegen der
Schulden, der Anfang der den Schultern auferlegten Schulden,
der Anfang des Sterbens durch das Schwert, der Anfang des beständigen
Streits, der Anfang des Leidens.
Es war der Anfang des Werks der Spanier und der Patres" (35).

Da sich der Indio ausserhalb der "Kommunikationsgemeinschaft" befand
und an dieser Gemeinschaft nicht teilhatte, sondern davon ausgeschlossen
war (Fernandéz de Oviedo sagte, die Conquistadoren seien "wegen ihrer
Unsitten bestialisch" geworden, d.h. obwohl sie vernunftbegabt waren, gal-
ten sie nicht als vernünftig), konnte er das Tun der Europäer (in der für die
Invasoren "Neuen" Welt, die aber für die Indios die von jeher dagewesene
Welt war) sehen und es mit einem äusserst klaren "Gespür" hermeneutisch
interpretieren. Er war "der Arme", dem das "Himmelreich" gehört, der
"Herzensreine", der die "Motivationen" entdeckt, die das Leiden seines

WIDERSPRUCH -22/91 17



elenden, gefolterten, ausgemergelten Körpers hervorrufen, von 1492 bis
1992 und noch lange darüber hinaus.

Aus der Sicht der Indios waren die "Entdeckung" und die "Conquista" ein
und dieselbe Bewegung: eine "Invasion", die "Invasion" in "unsere" Welt
(für die Europäer in Amerika), die zu "ihrer" Welt wurde, während die Ur-
einwohner davon "ausgeschlossen" wurden. In dieser Sicht hatten sie alle-
der Conquistador mit seiner Sucht nach Reichtum, Ehre und Ruhm eines

"Hidalgo", der aber in Wirklichkeit oftmals ein "Hijo de Nadie", "Nie-
mandssohn" war, die Kirche, die zu "evangelisieren" vorgab, doch mit Aus-
nähme der Propheten die Conquista nur rechtfertigen konnte, der König,
der, obwohl man ihn wegen seines Fernseins nicht kannte, als ein allmächti-
ger ausländischer Gott gefürchtet war; und in den Augen der Indios waren
die Bankiers von Genua und Augsburg, welche die wahren, "unsichtbaren
Götter", Fetische waren, noch viel weniger sichtbar- alle hatten ihre Lände-
reien besetzt, ihre Götter getötet, ihnen ihre Frauen, ihre Söhne entrissen.
Es war für sie das Ende einer Welt.

Am Schluss möchten wir darauf hinweisen, dass es, nachdem nun die
"Berliner Mauer", die Westen und Osten trennte, im November 1989 gefal-
len ist, jetzt notwenig sein wird, eine unendlich grössere und höhere Mauer
ins Auge zu fassen, um sie ebenfalls niederzureissen: die Mauer, welche die
reichen Länder des Kapitalismus von den armen kapitalistischen Ländern
und vom "freien Markt" trennt. Die Nord/Süd-Mauer sollte jetzt das Thema
sein, und man müsste sich daran erinnern, dass man sie nicht erst in den sech-

ziger Jahren dieses Jahrhunderts, sondern 1492 aufzubauen begann; und
1992 wird man ihre triumphale Auswirkung feiern, während in der täglichen
Ideologie und in der vorherrschenden Theologie die elenden Länder des Sü-
dens wiederum dem Blick entzogen werden.

*Aus dem Spanischen übersetzt von Dr. August Berz. Erschienen in Concilium. H 6/90. Die
Stimme der Opfer. Mit Beiträgen von L. Boff, S. Gutierrez, L. Hurbon u.a.m. Nijmegen NL
1990. Wir danken der Redaktion für das Recht zum Nachdruck.

Anmerkungen

1) Vgl. meine Aufsätze. Die moderne Christenzeit vor dem "anderen". Vom "rüden Indio"
bis zum "guten Wilden": CONCILIUM 15 (1979) 649-656; Entdeckung oder Invasion

Amerikas?; ebd. 24(1988) 510-514, sowie meine Bücher: Die Geschichte der Kirche in La-
teinamerika (Mainz 1988); Les évêques hispano-américains, défenseurs et évangélisateurs
de l'indien (1504-1620) (Wiesbaden 1970; Bibliographie XXI-LXI); Desintegraciön de la

Cristiandad y liberation (Sfgueme, Salamanco 1978). Vgl. insbesondere Fernando Mires,
En nombre de la cruz. Discusiones teolögicas y politicas frente al holocausto de los indios

(DEI, San José 1986). Deutsch: Im Namen des Kreuzes. Der Genozid an den Indianern
während der spanischen Eroberung. Theologische und politische Diskussionen (Exodus,
Freiburg i.Ue. 1989). Dokumentation in: Eberhard Schmitt (Hg.), Die grossen Entdek-
kungen, Bd. II (München 1982).

2) Vgl. meinen Vortrag am IAMS (Rom): Future of Mission in the Third Millenium, in: Mis-
sion Studies (Aachen), V, 2 (1988) 66-889 (auch in: Towards a History of the Church in the
Third World, Working Commission (EAT-WOT) (Bern 1983).

18 WIDERSPRUCH-22/91



3) Für Hegel beginnt alles mit der "orientalischen Welt" (Philosophie der Geschichte, Teil I,
in: Werke, Bd. 12 [Frankfurt a.M.] 142ff), mit der "griechischen Welt (ebd. 275ff) usw.
Oder in der "Weltgeschichte" (Rechtsphilosophie, aaO. Bd. 7, 509ff.) Zu einer eingehen-
deren Darlegung der (europäischen) Ost-West-Sicht der Weltgeschichte und der West-Ost-
Sicht (die notwendig ist, um die Geschichte der heutigen Dritten Welt zu erklären) vgl.
mein Werk: Historia General de la Iglesia en América Latina, Bd. I, Einleitung (Si'gueme,
Salamanca 1983) 1-100, sowie das Kapitel: Historia Latino-americana, in: Filosofia ética la-
tinoamericana (1973) (Edicol, México 1977) 27ff (La Aurora, Buenos Aires^ 1988).

4) Samir Amin, Eurocentrism: Monthly Review (New York 1989) - eine arabische, mediter-
rane Sicht, doch sehr dienlich (L'eurocentrisme. Paris 1988).

5) Vgl. Giovanni Cherubini, Agricoltura e società rurale nel medioevo (Sansoni, Florenz
1972); George Duby, L'économie rurale et la vie des campagnes dans l'Occident médiéval
(Aubier, Paris 1962) usw. Zwischen 1000 und 1340 wuchs die Bevölkerung in Europa von
24 Millionen auf gut 50 Millionen an.

6) Vgl. I. Wallerstein, The Modern World-System (Academic Press, New York, Bd. I 1974;
Bd II 1980); Maurice Dobb, Estudiossobre eldesarollodel capitalismo (Siglo XXI, Buenos
Aires 1971).

7) Diese Unfähigkeit, "Geld" in "Kapital" zu verwandeln, erklärt, weshalb Spanien schon

früh, schon gegen Ende des 16. Jahrhunderts, verarmte, während zunächst in den Nieder-
landen, dann im England Cromwells das Wachstum beginnt und mitten im 17. Jahrhundert
das Bürgertum in Europa seinen ersten Triumph feiert. Marx schildert diese Verwandlung
des Geldes in Kapital treffend (vgl. Das Kapital I, Kap. 4(MEGA 11,6) 128-161). Vgl. mei-

ne Arbeit: La producciön teörica de Marx (Siglo XXI, México 1985).
8) Das noch nicht durch die "Subsumption" der "lebendigen Arbeit" (Marx) als Lohnarbeit in

den Produktionsprozess übergeführte "Geld" lässt sich als die erste "Bestimmung" des Ka-
pitals ansehen, jedoch nicht im strengen Sinn, d.h. als Industriekapital. Deswegen war Spa-
nien an der noch unentwickelten "Akkumulation" des "Geld-Schatzes" beteiligt, die im
merkantilistischen Geldumlauf aufkam. Die Neue Welt gab dem in Bildung begriffenen ka-

pitalistischen modernen Europa völlig zinslos das Startdarlehen.
9) Vgl. den theologischen Sinn der "gesellschaftlichen" (nicht "gemeinschaftlichen") Bezie-

hung in meiner "Etica comunitaria" (deutsch: Ethik der Gemeinschaft, Patmos, Düssel-
dorf 1989), Kap. 2-3 und 11-12; als Sünde (Praxis), als strukturelle, institutionelle, ge-
schichtliche Herrschaft.

10) Zu einer Gesamtsicht vgl. Ciro Cordosa-Héctor Pérez Brignoli, Historia Econömica de
América Latina, Bd. 1 (Ed. Critica, Barcelona 1979) 108-211 zu unserem Thema.

11) Titel 1, Gesetz 1 des Buches I der "Leyes de los Reynosde las Indias" (1681 zusammenge-
stellt) (Consejo de Hispanidad, Madrid 1943) Bd. I-II.

12) Zum "Anderen" als dem "Armen" in Anwendung der Kategorie "Exteriorität" von E. Le-
vinas auf den Prozess der Conquista vgl. mein Werk: Para una ética de la liberaciön latinoa-
mericana, Bd. I-II (Siglo XXI, Buenos Aires 1973); Bd. III (Edicol, México 1977) (von dem
sich T. Todorov und andere inspirieren lassen, ohne die Quellen anzugeben; vgl. The Con-

quest of America (Harper and Row, New York 1985).
13) Brevi'sima relaciön de la destrucciön de las Indias (Buenos Aires 1966) 33.

14) Aus dem angeführten Titel 1, Gesetz 1 des Buches I der "Leyes de los Reynos de las Indias
(1681), aaO., Bd. I,S. la.

15) Brevi'sima relaciön aaO., 30.

16) aaO. 31.

17) Vgl. neuerdings mein Buch "Etica comunitaria", Kap. 2ff. Deutsch: Ethik der Gemein-
schaft (Patmos, Düsseldorf 1989).

18) Marx weist darauf hin, dass die "Produktion" durch die "Verteilung" (praktisches Mo-
ment) bestimmt sein kann wie im Fall eines erobernden Volkes, welches das Land unter
den Eroberern aufteilt und so eine bestimmte Eigentumsverteilung und -form aufzwingt;
somit bestimmt es die Produktion (in: Grundrisse, Einleitung [Berlin 1974]17) - In diesem
Fall bestimmt die praktisch-politische Ebene die wirtschaftliche Produktionsebene.

19) Zitiert n: I.P. Maguidövich, Historia del descubrimiento y exploraciön de Latinoamérica
(Verlag Fortschritt, Moskau o.J.) 31.

WIDERSPRUCH-22/91 19



20) Beispielsweise in unseren neuen Bänden "El episcopado latinoamericano defensor del in-
dio (1504-1620)" (CIDOC, Cuernavaca) 1969-1971, worin man aus nicht herausgegebenen
Quellen des Archivo General de Indias (Sevilla) Hunderte von Zeugnissen für diese Gier
nach "Gold" lesen kann, die in den Augen der Conquistadoren glühte, welche für einige
Missionare ein Ärgernis waren und die "Zerstörung Westindiens", den brutalsten Geno-
zid, verursachten, mit dem die vielberedete Moderne anhebt.

21) Bartolomé de Las Casas; Obras escogidas, Bd. V (BAE, Madrid 1958) 142. Marx zitiert
den Text, ohne zu wissen, dass er von Las Casas stammt.

22) Vgl. meine "Filosoffa de la Liberaciön", Kp. 4 (auf deutsch im Verlag Argument, Hamburg
1988) - eine Kritik an Habermas, insofern er die "praktisch-produktive" Ebene verkennt
(die weder einzig, praktisch noch einzig produktiv und produktivistisch ist, d.h. weder ein-
zig praktische politische Vernunft noch einzig instrumentale Vernunft, sondern "wirt-
schaftliche Vernunft", konkrete, praktisch-produktive Vernunft - ein anderer Typus von
"Rationalität"). Die "wirtschaftliche" oder "eucharistische" Ebene (vgl. meine Arbeit:
Herrschaft und Befreiung [Exodus, Freiburg/i.Ue. 1985]) wird von Habermas' Theorie
nicht klar aufgedeckt (vgl. Edmund Arens, Habermas und die Theologie [Patmos, Düssel-
dorf 1989]. Auch Helmut Peukert gelingt es noch nicht, für die konkrete und synthetische
Ebene des Wirtschaftlichen offen zu sein, was nicht verwunderlich ist: Habermas hat das
"Ökonomische" als ein "System" an die Seite der Lebenswelt gestellt und ihr eigentliches
Wesen nicht gesehen; vgl. Helmut Peukert, Science, Action and Fundamental Theology,
Toward a Theology of Communicative Action [MIT, Massachusetts 1986]) 39-64; zu den
Einzelheiten vgl. meine Arbeit "La Introducciön de la Transformaciön de la Filosofi'a de

K.O. Apel y la Filosoffa de la Liberaciön, Dialog vom 24. November 1989 in Freiburg i.Br.
1989 (im Druck im Verlag Argument, Hamburg). Gewiss wird die Befreiungstheologie das

konstruktive (und vom eucharistisch-ökonomischen "Elend" des "brotlosen Hungers" der
Dritten Welt her kritische) Gespräch mit Habermas' Theorie von neuem beginnen müssen

(wie am Ende der sechziger Jahre ein Gespräch mit den von E. Bloch und der zeitgenössi-
sehen Frankfurter Schule her konstruierten Theologien stattfand). Die "Eurozentrik", der
"desarrollismo" (eine Tendenz, die auf Entwicklung setzt) der "offenen Gesellschaft" Pop-

pers oder Max Webers sind viel präsenter, als diese Autoren meinen; ein Nord/Süd-Ge-
spräch wird von neuem notwendig. Der "Andere" ist von der "Kommunikationsgemein-
schaft" ausgeschlossen (als der, der nicht argumentiert, weil er nicht ein Teil dieser Gesell-
schaft bildet), jedoch schon vorher von der "Teilung des Brotes" "ausgeschlossen" worden
(weil es der "Arme" ist, den John Rawls nicht in seinen formalen Diskurs situiern kann).

23) S. den in Anm. 14 zitierten Text.
24) Vgl. meinen Aufsatz "Polftica vaticana en América Latina", der demnächst in "Social

Compass" (Brüssel) erscheinen soll.
25) Das war das Thema meines in El Escorial gehaltenen Vortrags "Historia de la fe cristiana y

cambio social en América Latina", in: Fe cristiana y cambio social en América Latina (Si-
gueme, Salamanca 1973) 65-100.

26) Del ünico modo de atraer a todos los pueblos a la verdadera religion (FCE, México 1975)-
ein paradigmatisches Beispiel einer gewaltlosen "idealen Argumentationsgemeinschaft"
(wie Karl O. Apel sie definieren wird: Transformation der Philosophie, Bd. I-II [Frankfurt
a.M. 1973]).

27) Diario, Parte II (Madrid 1977) 29.

28) Vgl. Hegel, Philosophie der Religion, I. Kap. III, in: Werke, Bd. 16, aaO. 236-237.

29) Wir haben seine prophetische "Bekehrung" eingehend geschildert in: Historia General de
la Igelsia en América Latina. Bd. I, aaO. 17-24. Anhand des Textes Jesus Sirach 34, 18ff
bringt B. de Las Casas die Eucharistie mit den Wirtschaftsstrukturen in Beziehung (vgl.
meinen Aufsatz: Das Brot der Feier: Gemeinschaftszeichen der Gerechtigkeit: CONCI-
LIUM 18 [1982] 120-129). Schon 1964 haben wir uns auf diesen in der Geschichte des Pro-
phetentums in der Neuen Welt zentralen Text bezogen, in: Esprit (Paris), Juli 1965,53-65.

30) Vgl. meine Arbeit: El episcopado latinoamericano y la liberaciön de los pobres (1504-1620)
(CRT, México 1979).

31) Archivo General de Indias, Guatemala 156,10. März 1603 (man kann das angeführte Do-
kument, das siebzehn weitere Ungerechtigkeiten nennt, in meinem in Anm. 30 angeführ-

20 WIDERSPRUCH-22/91



ten Werk [S. 89-95] einsehen). Ich habe dem Thema Kapitel VII ("La erotica latinoameri-
cana") gewidmet in meinem Buch: Para una ética de la liberaciön latinoamericana, Bd. III
(Edicol, México 1977). Vgl. auch Julia Esquivel. Die eroberte und vergewaltige Frau. In:
Concilium Heft 6, 1990. Die Stimme der Opfer.

32) Zu diesen drei Momenten des Prophetentums vgl. meine Arbeit über die Geschichte der la-
teinamerikanischen Theologie in: Prophétie und Kritik (Exodus, Freiburg i.Ue. 1989).

33) Vgl. Enrique Semo, Historia del capitalismo en México. Los origenes (1521-1763) (Era,
México 1976).

34) Bartolomé de Las Casas, Brevi'sima Relaciön de la Destrucciön, S. 36.

35) In: Miguel Leön Portilla. El reverso de la conquista (Moritz, México 1978) 86. Vgl. auch

Nathan Wachtel, La vision des vaincus (Gallimard, Paris 1971); Tzvetan Todorov/Georges
Baudot, Racconti Aztechi della conquista (Einaudi, Turin 1988).

"hast noch Söhne ja": fast so liess man uns in der alten Nationalhymne singen:
"Rufst du, mein Vaterland" hiess sie. Mit solchen und ähnlichen Liedern stellte

sich die Schweiz als "Sonderfall", als "älteste Demokratie der Welt" dar.
700Jahre habe sie schon stattgefunden, die Schweizergeschichte.

1/ /i /'/• r f/ / /'/ /'/ <<

Manfred Züfle: hast noch Söhne ja. Schweizergeschichte - jugendfrei?

206 Seiten, schwarz/weiss-Illustrationen, Format 18,5x25cm, broschiert.
Fr./DM 38.50 ISBN 3 7152 0237 8

verlag pro juventute

WIDERSPRUCH -22/91 21


	Die Motivationen der Conquista

