
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 11 (1991)

Heft: 21

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Peter Furth: Phänomenologie der
Enttäuschungen. Ideologiekritik
nachtotalitär. Fischer Verlag,
Frankfurt/M. 1991. Reihe Wissen-
schaft (104 S., Fr. 14.50)

Was die Haltung der Intellektuellen in
der gegenwärtigen Situation so prekär
macht, ist sicherlich auch die Enttäu-
schung von Hoffnungen und Utopien,
die sich aus dem Abbau der Ost-West-
Konfrontation nährten. Golfkrieg und
die bedrohliche Entwicklung in Osteu-
ropa geben erneut Anlass, die so oft ge-
machte schmerzliche Erfahrung von
Enttäuschung in ihrer Übermächtigkeit
schicksalhaft zu erleiden. In dieser resi-
gnativen Gefühlslage kann sich mit der
geschichtsphilosophischen Konstruk-
tion "Wo aber Gefahr ist, wächt das
Rettende auch" (Hölderlin, E. Bloch)
keine Hoffnung verbinden, denn sie ist
schon lange mehr als fragwürdig gewor-
den.

Genau an diesem Phänomen setzt die
P/iänomeno/ogie der Enttäuschungen
des Berliner Philosophen Peter Furth
ein. Es sei hier bereits angemerkt, dass
den Leser weder psychologische Bewäl-
tigungsstrategien noch eine wiederhol-
te Lokalisierung eines neuen 'Asyl der
Hoffnung' erwartet. Vielmehr emp-
fiehlt Furth mit einem Wort A. Geh-
lens, durch eine "Umkehr der An-
triebsrichtung" den Zusammenhang
von Utopie und sozialer Motivation
selbst in den Blick zu nehmen. Um das
Karussell von Hoffnung und Enttäu-
schung anzuhalten, fordert er eine
"zeitweilige Hoffnungsaskese", damit
"aus der Not der Enttäuschung die Tu-
gend ihrer Reflexion" (S. 19) werden
kann. Möglich wird das, da die Enttäu-
schung als Diskrepanzerlebnis nicht nur
in das passive Enttäuschtsein mündet,
sondern auch die aktive Tätigkeit des
Ent-Täuschens einschliesst.

Die Schwierigkeit liegt nun darin,
dass sich eine Enttäuschungsreflexion
und die mit ihr verbundene Ent-Täu-
schung nicht automatisch einstellt. Da
es "keine naiven Enttäuschungen"
mehr gibt, muss nach den gegenwärti-
gen Bedingungen von Enttäuschbarkeit
gefragt werden, um die bisherigen Ver-
fahren der Ent-Täuschung, die selbst in
die Enttäuschung involviert sind, zum
Gegenstand der Enttäuschungsrefle-
xion zu machen.

Wo von Grenzen der Entttäuschbar-
keit die Rede ist, da wird sofort die Auf-
klärung aufgerufen. Die Stärke der Me-
thode - Entlarvung und Entmythologi-
sierung-, die sich in der Durchsetzung
der kapitalistischen Produktionsweise
bewährt hatte, wird zu ihrer Schwäche,
wenn sie sich selbst zum Gegenstand
hat. Denn die Erfahrung der beständi-
gen Produktion ihres Gegensatzes wird
nicht als ihre eigene Dialektik begrif-
fen, sondern immer nur mit der Forde-
rung ihres zukünftigen Totalwerdens
kompensiert. Für diejenigen, die sich
von der Aufklärung alles erhoffen, ist
die Anerkennung ihrer Relativität un-
erträglich. Sie wird auch unmöglich,
wenn aus der Vorverlegung des Diskre-
panzerlebnisses von der Enttäuschung
auf die Hoffnung nur eine "Romantik
der Überschreitung" resultiert, die
Nichtenttäuschbarkeit erzeugt und
schliesslich zur "Desillusionierung der
Aufklärung, zur Veralltäglichung ihres
Wesens" führt. Es gibt dann "so etwas
wie ein endloses Verenden durch das

Folgenloswerden der Aufklärung" (S.
29).

Die Pointe der Furthschen Kritik an
der Aufklärung ist nun aber nicht die
Feststellung einer ihr innewohnenden
Dialektik, sondern dass er sie aus dem
vermeintlichen Gegensatz zur Roman-
tik herausbringt - als Enttäuschungs-
lehre der Romantik der Überschrei-
tung. Wenn die Aufklärung durch den

WIDERSPRUCH - 21/91 185



Mangel an Selbstreflexivität für die
Enttäuschungsreflexion nicht zur
Orientierung werden kann, so bietet
sich eine andere Enttäuschungslehre
an, die die Selbstreflexion zum Pro-
gramm hat und die seit ihrer Formulie-
rung für Generationen von Intellektu-
eilen geradezu kanonisch zum Modell
geworden ist: Hegels Phänomenologie
des Geistes.

Liest man sie wie Furth als die "Wis-
senschaft von der Enttäuschung des Be-
wusstseins", so ist das Bestechende an
Hegels Vorgehen - das die PÄänome-
no/ogie von aussen schier unanfechtbar
machte - die Ent-Täuschung als imma-
nente Kritik. Wenn sich eine Enttäu-
schungsreflexion auch weiterhin an der
Phänomenologie Hegels orientieren
will, wofür Furth nicht nur durch die
Wahl seines Titels plädiert, dann muss
sie aber, um dem Schicksal der Hegel-
sehen Philosophie zu entgehen, zwei
Forderungen erfüllen: sie muss eine
Enttäuschungslehre ohne teleologische
Verankerung versuchen; und da die
Enttäuschungsreflexion vom Schicksal
des Entfremdungsgedankens abhängt,
bleibt zu fragen, ob die bisherigen Ent-
fremdungstheorien mit "eingebauter
Aufhebungsautomatik" durch eine re-
lativistische ersetzt werden können.

Die Vorentscheidung fällt, wenn
Furth aus der philosophiegeschichtli-
chen Darstellung der Entwicklung der
Entfremdungsvorstellungen resümiert,
dass sich Hoffnung und Enttäuschung
im Entfremdungsbegriff wiederfinden,
wenn dieser als die gegensätzliche Ein-
heit von Selbstentäusserung und Selbst-
Verlust des Subjektes begriffen wird,
wobei das erste Moment diese Einheit
dominiert. Die EmtäMschw/igsre/ferion
hat also bei der Arbeit anzusetzen!

Und damit ist nun der Punkt erreicht,
an dem sich erweisen muss, wie ernst es

um die 'Kehre des Denkens' wirklich
bestellt ist - das Verhältnis der Pböno-
meno/ogie der Enttäuschung zum Mar-
xismus. Dies nicht nur deswegen, weil
die theoretischen Analysen der Arbeit
und der Entfremdung eine Domäne des
Marxismus waren, sondern weil für den

Marxismus bis in unsere Tage im Zu-
sammenhang mit Entfremdung und
Geschichte das Wort vom Übergang
von 'der Utopie zur Wissenschaft' Pro-
gramm war. Durch eine Rekonkretisie-
rung der Hegeischen Abstraktionen
sollte dessen 'absolutes Wissen' auf ei-
ne wissenschaftliche Grundlage gestellt
werden. Der Marxismus empfahl sich,
nicht nur die Verwirklichungsbedin-
gungen der Hoffnungen und Wünsche,
sondern auch noch ihren Inhalt wissen-
schaftlich bestimmen zu können. Furth
spart nicht an Deutlichkeit, was diesen
Marxismus als Wunschwissenschaft be-
trifft: "er ist die einzige weltanschauli-
che Neubildung der Moderne, die den
Namen Religion verdient" (S. 40). Dass
diese Äusserung nicht in den Kontext
eines heute so laut triumphierenden
Antimarxismus gestellt werden kann -
nebenbei gesagt, ist dieser Text vor drei
Jahren geschrieben worden und liegt
leider erst heute in Buchform vor -,
wird deutlich, wenn Furth wenig später
programmatisch fordert, "die paradig-
matische Besonderheit des Marxismus
noch einmal zu nutzen und einen Be-
griff der vom Mythos der übernatürli-
chen Schöpfungskraft befreiten Arbeit
zu bilden, um mit seiner Hilfe das Bau-
prinzip der philosophischen Entfrem-
dungskonzeption und die dazugehörige
Dialektik der Enttäuschung besser ver-
stehen zu können (S. 45f). In diesem
Spannungsbogen zwischen Religion
und paradigmatischer Besonderheit
muss sich der von Furth anvisierte
"Marxismus als wissenschaftliche
Theorie" und dessen Ziel, die "Praxis
als Ermässigung der Philosophie und
nicht als ihre Verwirklichung" (S. 46)
zu nehmen, bewähren.

Hinsichtlich der Arbeitsproblematik
geht es Furth gar nicht so sehr darum,
die Naturbedingtheit der Arbeit noch-
mais hervorzuheben. Mit Marx von der
konkreten Arbeit, also der wirklichen
Arbeit als prozessierender Wider-
spruchseinheit von subjektiver Tätig-
keit und objektiven Bedingungen, aus-
gehend, beharrt Furth hier auf der Ein-
sieht der notwendigen Differenz zwi-

186 WIDERSPRUCH - 21/91



sehen antizipiertem und realisiertem
Zweck oder populärer ausgedrückt zwi-
sehen Arbeitsplan und Arbeitsprodukt.
Die Negation der Subjektivität gehört
also zum Wesen der Arbeit und muss
als Entfremdung bezeichnet werden.

Entfremdung ist unaufhebbar! Ent-
täuschung ist unvermeidlich! Das ist die
Erkenntnis, die dem ganzen Text zu-
grundeliegt und die immer wieder ge-
gen alle Verklärungen der Enttäu-
schungsfreiheit ins Felde geführt wird -
zumal wenn diese zurückgehen auf eine
wo auch immer in der Geschichte loka-
lisierte Identität von Subjekt und Ob-
jekt. Eine triviale Einsicht, könnte man
meinen, doch ein Blick auf das, wofür
im Buchtitel Phänomenologie steht, wi-
derlegt den Schein von Trivialität ein-
drucksvoll.

Nachdem einmal das gegenständli-
che Gemeinwesen, das Gemeineigen-
tum durch das Privateigentum negiert
worden war (auch hier kann von einer
Entfremdung, wenn auch in einem an-
deren Sinne, gesprochen werden) und
die Religion zur Herstellung sozialer
Integration obsolet geworden war,
musste eine andere Instanz gefunden
werden, die zur Erzeugung eines Ge-
meinwesens in Dienst zu nehmen war.
Das Feuerbachsche Credo, dass die
"Politik unsere Religion werden müs-
se", wurde zum Programm. Der Citoy-
en war die überlegende moralische In-
stanz, die ausserhalb der Partikularität
lag, aber dennoch mit den Bedingungen
des Privateigentums vereinbar sein soll-
te. Der Bourgeois als Citoyen, das Zu-
sammenfallen von Privat- und Allge-
meininteresse, wie es in den charismati-
sehen Augenblicken der Massenerhe-
bung erfahren wurde - diese erlebte
Identität ist der Ausgangspunkt dessen,
was Furth treffend als "Citoyenroman-
tik" bezeichnet. Doch das Charisma des
revolutionären Moments war bald da-
hin und wich der Enttäuschung über die
emanzipatorische Schwäche der Poli-
tik, die mit dem Auftreten der sozialen
Frage massiv wurde. Es musste ein neu-
er Citoyen gefunden werden, der alle
bürgerlichen Züge abgestreift hat - es

war die Geburtsstunde der politischen
und ästhetischen Avantgarde.

Die Rekonstruktion der beiden
Avantgardismen vor dem Hintergrund
der Entfremdung des Citoyens in der
bürgerlichen Gesellschaft gehört zu den

spannendsten Passagen des Buches.
Wir sind es gewohnt, die politische und
die ästhetische Avantgarde als zwei sich
ausschliessende Positionen zu verste-
hen. Im Gegensatz dazu wird von Furth
der gemeinsame Ausgangspunkt in der
Enttäuschung über die Leistung der po-
litischen Emanzipation vor dem Hinter-
grund der Citoyenromantik themati-
siert. Beide verband das gleiche Ziel,
das man jedoch auf unterschiedlichen
Wegen erreichen wollte. Einmal durch
die Radikalisierung der Politik, so dass

die Enttäuschungsfreiheit durch Verän-
derung der Wirklichkeit hergestellt
werden sollte. Das andere Mal durch
die Überführung der Revolution in eine
permanente Kulturrevolution, die die
Freiheit von Enttäuschung durch die
veränderte Haltung zur Wirklichkeit
versprach.

Beide Avantgardismen sind histo-
risch gescheitert, aber nicht - wie so

häufig proklamiert - an äusseren Be-
dingungen. Es ist die Stärke Furths, zu
zeigen, dass sie selbst die Enttäuschun-
gen produzierten, an denen sie schliess-
lieh zerbrachen, indem sie, ob in der
materiellen oder der ästhetischen Pro-
duktion, eine konstruierte Identität von
Subjekt und Objekt zum Massstab ihres
Handelns machten.

Wenden wir zum Schluss noch einmal
mit Furth den Blick zurück auf das, was
er als "wichtigstes Ursprungsmotiv" der
P/iänomeno/ogt'e der Entfi2M.se/mngen
bezeichnet, die "Erfahrung der Ohn-
macht der Erfahrung unter den Bedin-
gungen der wissenschaftlich-techni-
sehen Zivilisation und, damit verbun-
den, die Erfahrung des Zerfalls der
Ideologiekritik, herrührend aus dem
Prestigeverfall ihrer Garantiemacht
Wissenschaft" (S. 99). Nun wird gar
nicht geleugnet, dass die hier vorge-
führte Enttäuschungsreflexion in enger
Nähe zur Ideologiekritik verbleibt.

WIDERSPRUCH - 21/91 187



Aber das ganze Unternehmen würde
noch nachträglich aufs Spiel gesetzt,
wenn sie so verstanden würde, als ginge
es dieser Reflexion in ihrer radikalen
Kritik an den absolutistischen Entfrem-
dungstheorien darum, den "Wunsch
nach radikaler Enttäuschungsfreiheit
(zu) ent-täuschen."(S. 98)

Dass Furth sich selbst dieses Problem
zum Schluss seiner Untersuchung noch
einmal vorlegt, zeigt, dass er sich durch-
aus bewusst ist, auf welchem schmalen
Grat er sich mit seiner P/täwomenofogie
bewegt. Man muss ihm zugestehen,
dass er nicht abgestürzt ist. So wie er
vorher ultimativ die Anerkennung der
Unaufhebbarkeit der Entfremdung, die
Unvermeidlichkeit der Enttäuschung
eingefordert hat, so gesteht er nun auch

- die Unaufgebbarkeit unerfüllbarer
Wünsche ein.

Man mag sich fragen, was dann noch
bleibt von der Phänomenologie der Ent-
fätiscfeungen. Wir denken, es war am
Anfang mit der 'Umkehrung der An-
triebsrichtung' bereits angesprochen,
es geht um die endgültige Anerkennung
des Nicht-Rationalisierbaren, der
Wünsche und Gefühle etc. als einem
sinnvollen Sachverhalt. Im Zeitalter
der Rationalisierung, der universalen
Verwissenschaftlichung des Produk-
tionsprozesses soll in einem 'negativen
Funktionalismus' mit der Entfernung
des Absoluten aus dem Entfremdungs-
gedanken die Gleichsetzung von Erfah-
rung und Wiederholbarkeit als Aus-

druck von Rationalität aufgebrochen
werden. Für Furth lässt sich der gesell-
schaftliche Reichtum weder auf die Sa-
chen noch auf deren symbolischen Cha-
rakter reduzieren. In der ganzen Phä-
nomeno/ogi'e der Enttäuschungen liegt
die Absicht, gegen den 'sachlichen Ni-
hilismus' und den 'Nihilismus der abso-
luten Relativität' den Blick auf das sub-
stantielle Sein, die Verbindung von der
Sachlichkeit der Dinge und unseren
Gefühlen zu lenken und dies als das Ge-
wordene zu retten. In diesem Sinne ist
der Furthsche Ansatz sicherlich 'kon-
servativ' zu nennen.

Wer nun am Ende Antworten, Lö-
sungen, Rezepte zur Erhaltung dieser
Substanz erwartet, wird ohne Zweifel
enttäuscht sein. Eine wirksame Kon-
trolle der Nebenfolgen wird als Illusion
verworfen und selbst die Reduzierung
der Dimensionen von Produktion, Wis-
senschaft und Politik erscheint nicht als

Lösungsvorschlag. Vielleicht über-
rascht es jetzt aber nicht mehr, wenn
durch die Umkehr der Antriebsrich-
tung menschlicher Energien und ihre
selbstbezügliche, kreisläufige, symboli-
sehe Verwendung (und Verschwen-
dung) die Enttäuschung auf Dauer ge-
stellt werden soll.

Es gibt also kein Happy End in der
Phänomenologie der Enffäiwcüttttge« -
aber es gibt dort auch kein Ende der
Geschichte.

Stephan Lahrem/OIaf Weissbach

Anja Meulenbelt: Scheidelinien.
Über Sexismus, Rassismus und
Klassismus. Aus dem Niederländi-
sehen von Silke Lange, Rowohlt
Verlag, Reinbek bei Hamburg 1988

(236 S., Fr. 24.10)

Zwar ist auch in deutschsprachigen Fe-
minismus-Diskussionen auf Analogien
zwischen rassistischem und sexisti-
schem Verhalten aufmerksam gemacht
worden, doch dabei blieb es meistens:

bei Hinweisen, ohne selbstkritische
Fragen, welche die eigene Position hät-
ten erschüttern können. So hat etwa die
Linguistin Senta Trömel-Plötz schon
1982 die Situation der Frauen mit jener
von Menschen anderer Hautfarbe ver-
glichen. Wenn sie vom Schweizer Zoll-
ner jedesmal mit "Fräulein" angeredet
werde, nütze es ihr "absolut nichts, dass
ich weiss, dass ich älter bin als er, ver-
heiratet, höheren Status habe, etc.",
und in dieser Hinsicht gehe es ihr kei-
nen Deut besser als "einem Schwarzen,

188 WIDERSPRUCH - 21/91



der im Süden Amerikas (gemeint sind
wohl die USA -R.B.) von einem Tank-
Stellenwärter als 'boy' angesprochen
wird", denn auch ihm helfe es nicht,
"dass er ein berühmter Professor ist und
sein Gegenüber nicht einmal die High-
School absolviert hat". (S.Trömel-
Plötz: Frauensprache, Sprache der Ver-
änderung, 1982, S. 105). Aus rein femi-
nistischer Sicht ist Trömel-Plötz' Ärger
berechtigt, doch in ihrer Empörung
scheint sie nicht bemerkt zu haben, dass
sie unversehens in ständisches Denken
hineingerutscht ist. Was wäre, wenn ir-
gendein Professor einen dunkelhäuti-
gen Tankwart als "boy" tituliert hätte?
Und falls die Frau am Schweizer Zoll
jung wäre, unverheiratet und keine
Professorin - dürfte sie dann eher zum
"Fräulein" degradiert werden?

Da rächt es sich, wenn Klassenvorur-
teile nicht mitreflektiert werden in fe-
ministischen Argumentationen, und
der Blick auf die Analogie zwischen
Rassismus und Sexismus erweist sich als

kurzsichtig: In der Opferrolle sind die
weibliche Professorin und der schwarze
Hochschullehrer gleichermassen diskri-
miniert, und so braucht die feministi-
sehe Sprachwissenschaftlerin sich nicht
mit Rassismus zu beschäftigen. Und
ähnlich wie die Klassenvorurteile kom-
men auch die unverarbeiteten Schwarz-
Weiss-Muster andernorts wieder zum
Vorschein, spätestens wenn Trömel-
Plötz ihre Idealvorstellungen von einer
Frauensprache beschreibt als "eine Art
von Kommunikation unter Frauen, wo
wir uns einander verbunden und mit-
einander verbunden fühlen, ohne uns
lang zu kennen, ohne vorausgehende
Prüfung der Charaktere, über Nationa-
lität, Rasse, Alter und Klassen hinweg,
weil wir zuallererst Frauen sind, be-
wusst uns als Frauen erleben mit dem-
selben Anliegen, uns gegen unsere Un-
terdrückung zu wehren" (ebda S.133).
Und was wäre, bleibt beizufügen, wenn
schwarze Frauen sich als weibliche
Schwarze fühlen und der Verschweste-
rung entgegenhalten, dass sie eben "zu-
allererst Schwarze" seien?

Der Kampf gegen eine einzige Art

von Diskriminierung erzeugt oft blinde
Flecken, und als wenig ergiebig erweist
sich der Versuch, vorhandene Unter-
drückungen gesondert zu betrachten,
sie allenfalls hierarchisch in verschiede-
ne Dringlichkeitsstufen einzuteilen -
wie das oft gemacht worden ist, früher,
mit den ewigen Haupt- und Nebenwi-
dersprüchen -, statt sie als gleichzeitige
Diskriminierungsmechanismen genau-
er zu untersuchen, mit allen Gemein-
samkeiten und Unterschieden. Davon
handelt Anja Meulenbelts Buch
"Scheidelinien", 1986 in den Niederlan-
den und zwei Jahre später in deutscher
Übersetzung erschienen. Das Buch ist
inzwischen zum Klassiker geworden
und zwar in doppelter Hinsicht: als

brennpunktartige Auseinandersetzung
mit Literatur über Sexismus, Rassismus
und Klassismus zum einen; zum andern
als Versuch einer "Vielfachbewegten",
sich selber mit den eigenen Widersprü-
chen zu konfrontieren auf die Gefahr
hin, sich bei allen Gruppierungen unbe-
liebt zu machen, bei den Linken, den
Feministinnen, den Antirassismus-Ko-
mitees (was auch geschehen ist, in der
deutschsprachigen Rezeption noch
stärker als im eigenen Land).

Das liegt sicher auch an Meulenbelts
Ansatz, einer Art von Diskurs, wie er
via Übersetzungen aus dem Niederlän-
dischen auch hier allmählich zur Kennt-
nis genommen wird. (1) Es sind gut ver-
ständliche Texte, mit Verve geschrie-
ben, gespickt mit Verweisen auf Sekun-
därliteratur, voll von Anschauungsma-
terial, eigenen Erfahrungen und bos-
haften Zwischenfragen. Letztere liebt
Meulenbelt, besonders gerne mokiert
sie sich über groteske Gesprächssitua-
tionen in feministischen Zirkeln, De-
batten über das Verhältnis zur eigenen
Putzfrau etwa, Kritik am Erfolg be-
rühmter Schwestern oder langwierige
Erörterungen zur Frage, wie "Auslän-
derinnen stärker in die Frauenbewe-
gung einbezogen" werden könnten,
"was wir ihnen dabei zu bieten hätten",
wobei keine der anwesenden Frauen
auf den Gedanken gekommen sei, dass
auch sie vielleicht von den Ausländerin-

WIDERSPRUCH - 21/91 189



nen allerhand lernen könnte.
Feministinnen machen es sich zu ein-

fach, wenn sie auf ihrer Opferrolle be-
harren, das war eine Provokation 1986,
also noch vor Christina Thürmer-Rohrs
vieldiskutierter Mittäterinnen-These in
den "Vagabundinnen". Meulenbelt je-
denfalls wollte es nicht mehr genügen,
sich fraglos mit allen Frauen eins zu füh-
len und dabei zu verdrängen, dass sie
selber mit ihrer Flautfarbe, der sozialen
Herkunft und der gesellschaftlichen
Stellung riesige Privilegien besitzt ge-
genüber den Schwestern aus anderen
sozialen und kulturellen Milieus.

Es läge nahe, Meulenbelt als Revisio-
nistin zu bezeichnen, als eine, die noch-
mais aufwärmt, was bereits erschöp-
fend diskutiert und unterdessen längst
abgehakt worden ist, unter dem Stich-
wort etwa, was denn Gabriele Henkel
mit einer Arbeiterin verbinde. Oder ob
es rassistisch sei, einer Ausländerin tra-
ditionelles Frauenverhalten vorzuwer-
fen, oder sie zu kritisieren wegen ihres
Traums von der intakten Kleinfamilie.
Zwar rollt Meulenbelt derartige Fragen
wieder auf, aber nicht, um sie, wie da-
mais, im Sinne von Entweder-Oder
endgültig zu beantworten. Ihr liegt dar-
an, mit Meinungsverschiedenheiten,
mit Widersprüchen produktiv umzuge-

hen. Denn während den achtziger Jah-
ren sei deutlich geworden, dass auch
Feministinnen unterschiedliche Inter-
essen vertreten, "einige beklagen dies
als Verzettelung der Frauenbewegung,
als Auseinanderfallen in Fraktionen.
Ich nicht. Eine erzwungene Einheit
schliesst zwangsläufig Gruppen aus",
schreibt Meulenbelt, wohlwissend, dass
der Glaube an's Bündnis aller Frauen
dieser Erde da und dort noch im
Schwange ist. Ihr Spott ist oft verlet-
zend, und doch notwendig für eine, die
ihre Erkenntnisse als Linke, als Femini-
stin, als Antirassistin nicht länger in iso-
lierte Partikelchen aufsplittern möchte.

Rea Brändle

Anmerkung
(1) vgl. unter anderem: De Groot, Lid-
wi/ Ter Veld, Elsa: Mut zur Strategie.
Wie Frauen in der Öffentlichkeit ziel-
bewusst handeln können. Aus dem Nie-
derländischen von Mirijam Pressler,
Verlag Frauenoffensive, München
1986.
Van den Broek, Lida: Am Ende der
Weisheit. Ein Handbuch. Aus dem
Niederländischen von Annette Löffel-
holz. Orlanda Frauenverlag, Berlin
1988.

Annita Kalpaka/Nora Räthzel
(Hg.): Die Schwierigkeit, nicht ras-
sistisch zu sein. 2., völlig überarbei-
tete Auflage. Mundo Verlag, Leer
1990 (160 S., Fr. 16.80)

Als die erste Ausgabe dieses Bandes
1986 bei der (West-)Berliner EXpress
Edition veröffentlicht wurde, war der
Aufsatz der beiden inzwischen im Harn-
burger Institut für Migrations- und Ras-
sismusforschung engagierten Heraus-
geberinnen ("Wirkungsweisen von
Rassismus und Ethnozentrismus", S.

12-80) der allein tragende Teil eines an-
sonsten recht kunterbunten Sammelsu-
riums. Er verdient zurecht, ein weiteres

Mal in besserer Gesellschaft verlegt zu
werden. Mit dem Aufsatz von P/ii/ip
CoÄen ("Gefährliche Erbschaften: Stu-
dien zur Entstehung einer multirassi-
sehen Kultur in Grossbritannien", S.

81-144) wurde eine gute Wahl getrof-
fen. Cohen, Direktor des Forschungs-
Schwerpunkts "Cultural Studies" am
"Institute of Education" der Universi-
tät London, liefert einen mindestens
ebenbürtigen zweiten Teil. Und da
Kö/paka//?ä</zze/ bei der Überarbeitung
und Aktualisierung ihres eigenen Bei-
trags in einigen wesentlichen Aspekten
den Stand der Debatte zu Beginn des
Jahres 1990 berücksichtigt haben, ist
dies eigentlich ein neues Buch. Viel-
leicht wäre es unter dem Gesichtspunkt

190 WIDERSPRUCH - 21/91



seiner Verbreitung sinnvoll und hilf-
reich gewesen, den qualitativ neuen
Charakter des Werkes deutlicher her-
vorzuheben.

Wie schon das Vorwort zur ersten
Auflage konstatierte, liegt der provo-
kanten Themenstellung des Titels die
Annahme zugrunde, "dass Rassismus
keine böse Absicht ist, sondern eine Le-
bensform, ein Bestandteil unser aller
kulturellen Identität und unserer ideo-
logischen Vergesellschaftung" (S. 9).
Weit davon entfernt, durch eine solche
Diagnose den Rassismus legitimieren
oder auch nur billigend in Kauf nehmen
zu wollen, setzen sich die Autorinnen in
ihrem eigenen Beitrag mit den Fall-
stricken alltäglicher rassistischer Ver-
haltensweisen überzeugend auseinan-
der.

Der offene Rassismus im reaktionä-
ren Umfeld kümmert sie dabei nicht so
sehr. Ihnen geht es mehr um die subtile-
ren Formen der Vereinnahmung und
Fremdbestimmung von Migrantinnen
und anderen Minderheiten durch die
"Ausländerfreunde und -freundinnen",
deren Engagement leider nur allzu oft
auch aufgrund mangelnder Selbstre-
flektion in paternalistische Bevormun-
dung mündet (ein Phänomen, das in
gleichem Masse auch für Teile der in-
ternationalistisch orientierten Solidari-
tätsbewegung gilt). Ihr Hauptaugen-
merk richtet sich auf die eher verdeck-
ten Mechanismen diskriminierender
Handlungsweisen. Darauf, "wie kolo-
nisierend man sich verhalten kann, oh-
ne es wahrzunehmen oder zu beabsich-
tigen" (S. 59). Dabei wollen sie an Bei-
spielen aus der bundesdeutschen Ge-
Seilschaft verdeutlichen, "wie wir in
verschiedenen Lebensbereichen durch
unsere 'Normalisierungspraxen', durch
unsere 'Integrationsforderungen', Eth-
nozentrismus und Rassismus reprodu-
zieren und stabilisieren" (S. 60).

Der von ihnen zentral verwendete
Begriff der "Normalisierungspraxen"
repräsentiert im übrigen ein von Wolf-
gang Fritz Haug vertretenes Konzept
gesellschaftlicher Sozialisation. Mit
dessen Hilfe arbeiten Kalpaka/Räthzel

heraus, wie die Abgrenzung von
"Fremdem" eine (Negativ-)Form
"deutscher" Identitätsbildung darstellt:
"An den Einwanderlnnen kann als Ne-
gativbild verdeutlicht werden, was
deutsch ist" (S. 39). Abgrenzung gegen-
über vermeintlich oder real Fremdem
dient dabei ebenso wie die Projektion
in dieses erschaffene Bild des Anderen
als eine mehr oder weniger effektive
Form von Selbstschutz. Diese Abschot-
tung soll die Gefahr bannen, die eigene,
mühsam anerzogene und konsolidierte
innere Disposition infrage stellen zu
müssen. Hier wäre ein Rekurs nicht nur
auf W.F. Haug, sondern insbesondere
auch auf Studien der Kritischen Theo-
rie (Horkheimer, Adorno und Marcu-
se) gewiss eine zusätzliche Bereiche-
rung gewesen. Indes wird dieser auch
vom Horror des Holocaust beeinflusste
Ansatz, der den Zusammenhang zwi-
sehen Unterwerfung von innerer und
äusserer Natur explizit herstellt und
den instrumenteilen Charakter ver-
meintlich strikt rationalistischer Ver-
nunft aufdeckt, leider ebenso wenig er-
schlössen und nutzbar gemacht, wie die
von Hannah Arendt in ihrer Auseinan-
dersetzung mit Antisemitismus und
Formen totaler Herrschaft entwickel-
ten einschlägigen Thesen.

Rassismus und Ethnozentrismus, die
als Begriffe von Kalpaka/Räthzel zu-
recht der Bezeichnung "Ausländer-
feindlichkeit" vorgezogen werden, sind
durch Anpassungsmechanismen wirk-
same Formen "ideologischer Vergesell-
schaftung", vor denen auch ein "fort-
schrittliches" politisches Bewusstsein
nicht notwendigerweise schützt, ge-
schweige denn immun macht: "Lebens-
weisen, die man sich aus Gründen des
Überlebens in den bestehenden gesell-
schaftlichen Herrschaftsstrukturen ver-
sagt, werden im Anderen entweder ver-
folgt, oder auf eine Weise bewundert,
die diese Lebensweisen ausserhalb der
eigenen Person auf den Anderen fi-
xiert. Veränderungsmöglichkeiten,
d.h. Formen der Befreiung aus freiwilli-
ger Unterwerfung, die die Stabilität der
eigenen Identität gefährden könnten,

WIDERSPRUCH - 21/91 191



werden auf diese Weise zurückgewie-
sen.... Die Ambivalenz gegenüber dem
Anderen, die Verunsicherung durch
sie, schlagen in dem Masse in Ethno-
zentrismus und Rassismus um, in dem
die Individuen ihrer eigenen Unterwer-
fung zustimmen" (S. 41). Hier aller-
dings dokumentiert sich m.E. die Ge-
fahr einer begrifflichen Unschärfe
durch die allzu vorschnell einseitig ne-
gative Konnotation, die mit der Ver-
Wendung des Begriffs "Ethnozentris-
mus" einhergeht. Wenngleich Kalpaka/
Räthzel eingangs Rassismus und Eth-
nozentrismus - auch unter ausdrückli-
chem Verweis auf die Definition im
Aufsatz von Cohen - deutlich vonein-
ander abgrenzen und unterscheiden (S.
17 f.), wird diese notwendige Differen-
zierung m.E. nicht stringent beibehal-
ten und das Problem eines diffusen Eth-
nizitätsbegriffs immer wieder deutlich.
So wird zumindest unterschwellig mit
dem Ethnizitätsbegriff fast durchweg
ein negativer Beigeschmack transpor-
tiert - mit Ausnahme seiner Verwen-
dung als identitätsstiftendem Faktor für
Einwanderlnnen (vgl. S. 51). Die The-
se, dass die Erkenntnis eigener ethno-
zentrischer Begrenztheit und Veror-
tung als Voraussetzung zur Überwin-
dung rassistischer Dispositionen und
Abgrenzungsmechanismen notwendig
ist (so z.B. in eindrucksvoller Manier
von dem inzwischen verstorbenen Päd-

agogen Ernest Jouhy in mehreren anre-
genden Aufsätzen vertreten), wird
nicht aufgegriffen und reflektiert.

Auch wird "Die Erfindung der Na-
tion" (so der deutsche Titel von Bene-
diet Andersons ursprünglich 1983 er-
schienenen "Imagined Communities")
- also der Topos des Nationalismus als

eigenständiger Faktor im rassistischen
Diskurs - gar nicht erst eingeführt. So
kommt es zu so einer zweifelhaften
Verkürzung wie der Aussage: "Die Re-
de von der deutschen Identität redu-
ziert Identitätsbildung auf ihre etbn/-
sebe Bestimmung" (S. 26, Herv.
H.M.). Die implizite Gleichsetzung
von deutscher mit ethnischer Identität
scheint mir hierbei nicht nur aufgrund

meiner schwäbischen Herkunft proble-
matisch. Auch auf den Kontext der
Schweiz liesse sich eine solche Gleich-
Setzung nationaler und ethnischer Be-
deutungsinhalte wohl kaum übertra-
gen, trotz aller Wirksamkeit "erfunde-
ner Tradition" nach 700 Jahren Rüth-
Schwur und Eidgenossenschaft, ge-
gründet auf "einem Trutzbund gegen
alles Fremde, alles Andersartige und
letztlich Uneidgenössische" (so Peter
Amstutz in der Frankfurter Rundschau
vom 15. April 1991). Ähnliches gilt ge-
wiss auch - trotz vereinheitlichter
Sprachgemeinschaft - für die ethnisch-
kulturelle Binnendifferenzierung in-
nerhalb einer so komplexen Gesell-
schaft wie der bundesdeutschen, deren
Realitäten nicht erst in den erweiterten
Grenzen von Oktober 1990 einer solch
vereinfachenden Formel und Gleich-
setzung entgegenstehen dürften. Eine
Vereinfachung, die im übrigen von den
Autorinnen an anderen Stellen ihres
Beitrags so auch nicht gemacht wird.
Dass die mit ihrem vom "Centre for
Contemporary Cultural Studies"
(CCCS) der Universität Birmingham
übernommenen Kulturbegriff weitaus
differenzierter und umsichtiger umge-
hen, unterstreicht dies.

Philip Cohen ist in seinen Ausführun-
gen zu "Rasse, Ethnizität und Klasse"
(S. 97 ff.) an diesem Punkt von erheb-
lieh grösserer Klarheit. Dies ist wohl
nicht zuletzt auch dem hilfreichen Um-
stand geschuldet, dass sein Bezugsfeld
der britischen Gesellschaft in erheblich
massiverer Form und über einen we-
sentlich längeren Zeitraum hinweg mit
den identitätsstiftenden Faktoren der
Ethnizität in ihren verschiedensten Er-
scheinungsformen behaftet ist. Für Co-
hen bleibt die "Beziehung zwischen
'Rasse' und 'Ethnizität' asymmetrisch"
(S. 98). Ihm zufolge "ist es wohl die
Verwechslung von Rassismus und Eth-
nozentrismus, die den grössten Scha-
den verursacht. Mit ihrer Hilfe lässt sich
die Unterstellung lancieren, der Sepa-
ratismus der Schwarzen sei seinem We-
sen nach rassistisch, n/ebt aber die 'briti-
sehe' Lebensart, deren offizielle Aner-

192 WIDERSPRUCH - 21/91



kennung der Kultur der Schwarzen ge-
gen Null tendiert. Natürlich umfasst
'Ethnizität' per definitionem auch sol-
che Bedeutungsgehalte, die das eth-
nisch je Andere ausschliessen. Wie soll-
te sonst ein Gefühl für geschichtliche
Individualität seinen Ausdruck finden?
Jede Sprache und Kultur privilegiert,
soweit sie dazu imstande ist, ihre eige-
nen Praxisformen, indem sie sie zur Be-
nennung ihrer Ursprünge und zur Ver-
teidigung ihrer Grenzen benutzt. Jede
Form von Ethnizität ist ethnozentrisch,
wenn sie die A/ög/icMeit dazu besitzt.
Die Betonung liegt auf dem Wörtchen
wenn." (S. 99, Herv. i.O.)

Unter Verweis auf Gramscis Begriff
der Hegemonie versucht Cohen im Fol-
genden nachzuspüren, aufgrund wel-
eher Strategie der jeweilige rassistische
Diskurs in der britischen Gesellschaft
etabliert werden konnte. Seine eben-
falls auf Grundlage des Kulturbegriffs
vom CCCS angestellten Überlegungen
zu Rasse-Klasse-Ethnizität, aber auch
dem Nationalen/Popularen, ergänzen
besonders gut die von Kalpaka/ Räthzel
im ersten Teil behandelten Aspekte
auch unter ausführlicher Berücksichti-
gung der historischen Dimension.
Streckenweise ist dies alles andere als

Unterhaltungslektüre, die Cohen bie-
tet. Doch auch er verfügt (zu meiner
Erleichterung) trotz anspruchsvoller
Theorie nicht über ein Patentrezept,
das gewährleisten könnte, gegen Ras-
sismus gefeit zu sein. Vielmehr verlangt
Cohen den Leserinnen das Zugeständ-
nis ab, "dass rassistische Diskurse Ra-
tionalitätsformen hervorbringen, die in
adäquater Weise auf ihren Zweck zuge-
schnitten sind und zugleich die Wirk-
lichkeit auf völlig imaginäre und per-
verse Weise wiedergeben" (S. 135). So

gelangt er auch zu der abschliessend
vorgetragenen Einsicht, "dass kein An-

satz für sich allein die Aufgabe, den
Rassismus massenunwirksam zu ma-
chen, bewältigen kann" (S. 141). Eine
"einfache oder eingängige Synthese" ist
nicht in Sicht: "Das Problem liegt tat-
sächlich in der Methode, oder besser:
im Fehlen derselben" (ebda).

Liesse sich als Fazit mit Kästner fra-
gen, wo denn das Positive bleibe. Aber
komplizierte Probleme erlauben wohl
auch keine einfachen Lösungen. Auf
die Schwierigkeit, nicht rassistisch zu
sein, direkt aufmerksam gemacht zu
werden, ist - neben zahlreichen Anre-
gungen für die weitere theoretische Be-
fassung - der unmittelbare politische
Nutzen dieses Buchs. Er sollte nicht zu
gering veranschlagt werden und ver-
dient schon für sich alleine der Würdi-
gung im zustimmenden Sinne. Den
Fans des "Multikulturalismus", wie er
derzeit zumindest in der bundesdeut-
sehen Szenerie auch in alternativen
Kreisen Konjunktur hat, schreibt Co-
hen - wohl auch ganz im Sinne der Her-
ausgeberinnen - ins Stammbuch: "Das
Illusionäre des Multikulturalismus be-
steht in der Vorstellung, Herrschende
und Beherrschte könnten auf irgendei-
ne Weise die Plätze tauschen und erfah-
ren, wie die jeweils andere Hälfte lebt,
ohne dass die Machtstrukturen dabei in
Frage gestellt würden; so als ob macht-
geprägte Beziehungen wie durch einen
Zauberspruch im direkten Erfahrungs-
austausch aufgehoben werden könn-
ten, und die Ideologie in der Kommuni-
kation von Mensch zu Mensch sich ver-
flüchtigte." (S. 85). - Bleibt zu hoffen,
dass sich gerade auch jene mit solchen
Überlegungen auseinandersetzen, die
in der "multikulturellen Gesellschaft"
den Garanten für ein harmonisches und
vorurteilsfreies Miteinander erblicken.

Henning Melber

WIDERSPRUCH - 21/91 193



Rassismus, Antisemitismus, Frem-
denhass. Geteilter Feminismus.
beiträge zur feministischen theorie
und praxis. Heft 27, Köln 1990 (184
S., Fr. 19.-)

Im Editorial wird auf eine Grund-
Schwierigkeit der Beschäftigung mit
dem Thema hingewiesen: "Die Redak-
tion ist für die Arbeit an diesem Heft
durch einen Mangel gekennzeichnet:
Wir sind weiss, säkularisiert christlich,
deutsch. Wir sind keine Schwarzen
Frauen, Jüdinnen, Ausländerinnen, ge-
hören keiner ethnisch ausgegrenzten
Gruppe an Der Titel 'Geteilter Fe-
minismus' bedeutet für die Redaktion,

dass es nicht einen Feminismus gibt
und dass innerhalb der Frauenbewe-

gung rassistisch, antisemitisch, frem-
denfeindlich ausgegrenzt wird (...)"(S.
5). Unter 'geteiltem Feminismus' wird
denn auch in sämtlichen Beiträgen Ver-
schiedenes diskutiert: das Erkennen-
Müssen und Erkennen-Wollen des ei-

genen Rassismus innerhalb der weissen
Frauenbewegung, das (mittelständi-
sehe) Privileg des weissen Feminismus,
das Ausgrenzen von Schwarzen, Farbi-
gen, Jüdinnen aus der weissen Emanzi-
pationsbewegung.

Dagmar Schu/tz, Mitarbeiterin im
Orlanda Frauenverlag und bei der Zeit-
schrift 'Clio', ehemalige Aktivistin der
US-Bürgerrechts- und Antivietnambe-
wegung reflektiert in ihrem Beitrag den
"weissen Solipsismus" (Selbstbezogen-
heit), den Ethnozentrismus. Sie geht
davon aus, dass die Frauenbewegung in
den USA im 19. und im 20. Jahrhundert
mit der Bürgerrechtsbewegung verbun-
den war, sich aber im Zuge der Be-
wusstwerdung von geschlechtsspezifi-
scher Unterdrückung gleichzeitig vom
Kampf gegen Rassismus abwendet(e).
Die Kategorie "Geschlecht" steht für
weisse Frauen der Mittelschicht und
schliesst somit Klasse und ethnische
Zugehörigkeit aus. Für Deutschland
kommt sie zum Schluss: "Die For-
schung und Diskussion zur Rolle-weis-
ser, nichtjüdischer Frauen im National-

Sozialismus beschränkte sich zunächst
auf Fragen, zu welchem Grad Frauen
mitverantwortlich für den Sieg der Fa-
schisten waren, wie die Rolle der bür-
gerlichen, konservativen Frauenbewe-

gung einzuschätzen ist und ob nicht die
Alltagsbewältigung von arischen Frau-
en als Widerstandsform einzuordnen
ist."(S. 48).

Nur durch eigene Initiative rücken
Schwarze und Jüdische Frauen Ende
der 80er Jahre ins Blickfeld. (Wir fol-
gen hier der Schreibweise von D.
Schultz, der Grosschreibung der Ad-
jektive Schwarz, Farbig, Jüdisch, weil
sich Frauen u.a. über Adjektive poli-
tisch definieren.) Dennoch halten sich

hartnäckig massenweise Sprüche wie
"Frauen sind die Neger der Welt" wei-
ter, nicht nur umgangssprachlich, son-
dern auch in der Wissenschaft. Schultz
zitiert eine ganze Reihe von Frauen in
der feministischen Forschung. Wenn
z.B. Bennholdt-Thomsen von einer
weltumspannenden "sexuellen Ge-
waltsstruktur" spricht, lässt sie die
Machtverhältnisse ausser acht. Sie setzt
Frauen der reichen Länder auf dieselbe
Ebene wie Frauen in den ausgebeute-
ten Ländern. Die Feststellung, dass
weisse Frauen Macht über Männer eth-
nischer Minderheiten haben, ruft Pro-
teste hervor und zeigt, wie sehr die Dis-
kussion über Rassismus in den Anfän-
gen steckt. Dagmar Schultz schliesst ih-
ren Artikel mit einem Zitat von Audre
Lourde: "Die Unterlassung akademi-
scher Feministinnen, Unterschied als
eine grundlegende Stärke zu erkenn-
nen, bedeutet das Versagen, über die
erste patriarchale Lektion hinauszuge-
hen. "Teile und herrsche" muss in unse-
rer Welt zu "Definiere und ermächtige"
werden." (S. 55).

Die jüdische, nach Deutschland emi-
grierte Amerikanerin 7o6e Levin
macht in ihrem Beitrag "U.S. Feminis-
mus - Schwarz auf Weiss" die Unter-
drückung Farbiger Männer durch weis-
se Frauen verständlich, indem sie die
amerikanische Geschichte beleuchtet.
Nach dem Bürgerkrieg (1861 - 65) er-
lebte die Schwarze Bevölkerung der

194 WIDERSPRUCH - 21/91



Südstaaten für kurze Zeit wichtige Ver-
besserungen. 1890 wurden die Rassen-

trennungsgesetze verabschiedet. Der
Ku-Klux-Klan beging (und begeht)
seither Tausende von Lynchmorden,
und das im Namen der weissen Fraw.
Der blosse Verdacht, die weisse Frau
sei von einem Schwarzen Mann verge-
waltigt worden, reicht aus, den betrof-
fenen umzubringen. Inzwischen ist
längst bekannt, dass der Mehrzahl der
Lynchmorde keine Vergewaltigung
vorangegangen ist. Tobe Levin geht auf
die autobiographische Kurzgeschichte
von Alice Walker ein, in der beeindruk-
kend die Spannungen zwischen weissen
und Schwarzen Frauen zur Sprache
kommt.

Am eindringlichsten geht unseres
Erachtens der Artikel von öeii ftooLs,
"Schwesterlichkeit: Politische Solidari-
tät unter Frauen", auf die Teilung der
feministischen Bewegungen ein. bell
hooks ist Schwarze amerikanische Fe-
ministin und Autorin einiger Bücher.
Sie stellt fest, dass weisse Feministin-
nen die Kultur als einen evolutionären
Prozess begreifen, in dem chronolo-
gisch der Sexismus dem Rassismus vor-
ausging. Diese These hält sich bis heu-
te, obwohl sie historisch nicht belegbar
ist. Aus diesem Fehlschluss resultiert,
dass der Kampf gegen Rassismus inner-
halb der weissen Frauenbewegung noch
nicht einmal als "Nebenwiderspruch"
vorkommt. "Eine radikale Bewegung
zur Abschaffung des Rassismus (ein
Kampf, in dem viele ihr Leben gelassen
haben) ist eine viel grössere Bedrohung
als eine Frauenbewegung mit dem Ziel,
den klassenspezifischen Bedürfnissen
von aufsteigenden weissen Frauen ent-
gegenzukommen." (S. 83). Weisse
Frauen, deren primäres Anliegen es ist,
die ökonomische Stufenleiter der sog.
Ersten Welt hochzusteigen in der Ab-
sieht, damit ihre Selbständigkeit zu er-
langen, bewegen sich auf dem Weg in
das System der Vorherrschaft der weis-
sen Klasse.

Zur Illustration dieser Klassenprivi-
legien zitiert bell hooks das Buch
"Dreamer And Dealers" von Leah

Fritz: "Der Feminismus gehört der rei-
chen Frau ebenso wie der armen. Er
kann ihr helfen zu verstehen, dass ihre
eigenen Interessen mit dem Fortschritt
aller Frauen verknüpft sind; dass der
Komfort in der Abhängigkeit eine Falle
ist dass wir alle, ob reich oder arm,
unsere Wunden aus dem Dienst am Pa-
triarchat davontragen (...).(S. 88)
Ebenso gilt hook's Kritik der Luxusbe-
schäftigung mit dem eigenen Körper,
eine gewichtige Problemstellung, die
aber einen zu breiten Raum in der weis-
sen feministischen Diskussion ein-
nimmt." Jegliches Konzept der weissen
Vorherrschaft beruht jedoch auf der
Erhaltung der weissen Rasse, so dass

die Aufrechterhaltung der Kontrolle
über die Körper aller Frauen durch das
weisse Patriarchat der Fortsetzung
weisser rassistischer Vorherrschaft
über den ganzen Planeten dient."(S.
83) Bewusst und unbewusst beziehen
Frauen ihr Selbstwertgefühl aus ihrem
Weiss-Sein und der angeblichen Über-
legenheit gegenüber Schwarzen Men-
sehen, da sie in einer rassistischen Ge-
Seilschaft leben und das lieber verdrän-
gen statt zu reflektieren. Das Schlag-
wort von der "Schwesterlichkeit" ist ein
Beispiel dieser weissen Arroganz. Es

gilt bereits per definitionem als nicht-
rassistisch, verwischt Unterschiede und
geht selbstverständlich davon aus,
Schwarze und Farbige sowie Jüdische
"Schwestern" wie "Gäste" in die weisse

Frauenbewegung zu integrieren. Die
feministische Kultur der "Solidarität"
baut nicht auf "Anti-Männergefühle"
und geht über "Unterstützung", die
"gemeinsame Opfererfahrung", hin-
aus.

Aufgrund dieser Analysen ist es

selbstverständlich, dass bell hooks zu
einem ähnlichen Schluss kommt wie
Tobe Levin: "Wenn ich mit weissen
Frauen über Rassenverbündung spre-
che, bestreiten sie oft, dass sie existiert

Solange weisse Frauen die weisse
Vorherrschaft nicht verstehen und be-
kämpfen, kann es zwischen ihnen und
Frauen anderer ethnischer Gruppen
keinen Zusammenschluss geben."(S.

WIDERSPRUCH - 21/91 195



85) Eine Zusammenarbeit zwischen
Frauen verschiedener ethnischer Her-
kunft hält sie erst dann für möglich,
wenn weisse Feministinnnen theore-
tisch und praktisch daran arbeiten, ihre
rassistische Sozialisation abzubauen.

Den feministischen Streit um Gleich-
heit und Differenz nimmt A/meclore
Prange/ auf. Mit dem Titel "Annähe-
rung an eine egalitäre Politik der Diffe-
renzgedanken gegen Sexismus und
Rassismus" plädiert sie für die "Dialek-
tik von Gleichheit und Differenz". An
Alice Schwarzers absolutes Bestehen
auf Gleichheit kritisiert sie "die Fixie-
rung auf die herrschenden männlichen
und eurozentristischen Normen und die
Zerstörung aller anderen Lebenswei-
sen (...)."(S. 127). Den Satz von Luce
Irigaray "Jede Form der Gleichheit ist
potentiell totalitär" (s. jetzt auch: Die
Zeit der Differenz. Für eine friedliche
Revolution, 1991) findet Prengel je-
doch falsch. Denn für einen Differenz-
begriff der Demokratie sei die Gleich-
heit unerlässlich. Das Ausschliessen
von Gleichheit in den Differenz-Theo-
rien gerät ins Fahrwasser der Neuen
Rechten. In zwölf Thesen zur Dialektik
von Gleichheit und Differenz fasst sie
ihre Kritik an Hierarchien, Anpassung,
Gleichschaltung und Ausgrenzung zu-
sammen.

*

"Gotlinde: Ein Rassismusheft! Und
wir sollen über Jüdinnen und/oder An-
tisemitismus schreiben. Na, ist das nicht
ein Grund zur Freude?
Jessica: Sind wir schon wieder die einzi-

gen im geplanten Heft, die sich dieses
Themas annehmen?"(S. 95).

Sie sind, neben Dagmar Schultz mit
ihrem Gedicht "Mein Deutschland",
die einzigen, und dies, obwohl die 'bei-
träge' im Untertitel neben Rassismus
und Fremdenhass eine gleichberechtig-
te Auseinandersetzung mit Antise-
mitismus versprechen. Insofern fällt ih-
re im Artikel "Was 'sie' schon immer
über Antisemitismus wissen wollte,
aber nie zu denken wagte" formulierte

Kritik an der grassierenden Hierarchi-
sierung dieser drei Themen, wobei An-
tisemitismus auf der untersten Stufe
stehe und die Beschäftigung damit
meist blosse Alibirolle habe, auf die
'beitrage' selbst zurück.

Die Tatsache, dass für die christlich
säkularisierte Frauenbewegung bis an-
hin Antisemitismus kein Thema war,
führen Jessica Jacohy und Goiiinde Ma-
gir/èa Lwanga auf die in feministischer
Theoriebildung und Geschichtsschrei-
bung geradezu inflationär angewandte
Vorstellung zurück, nach der die Rolle
der Frau am Opferstatus festgemacht
wird. Indem Frauen, gerade auch bezo-

gen auf den Nationalsozialismus, sich
ausschliesslich als Opfer begreifen, re-
duzieren sie Antisemitismus auf ein
Problem des Patriarchats, oder zu einer
'Männerkrankheit', wie Margarete
Mitscherlich in ihrem Aufsatz "Antise-
mitismus - eine Männerkrankheit?"
(Die friedfertige Frau, 1985). Um einer
konkreten Konfrontation mit eigenem
Antisemitismus zu entgehen, so die bei-
den Autorinnen, verhedderte Femini-
stinnen sich oft in einer Opfer/Schuld-
Motorik, die das "Nur-Opfer-Sein" bei
Bedarf ins Gegenteil verkehre, was zu
einem eigentlichen "Schuld-Imperialis-
mus" führe. Dieses Überaufgebot an
Schuld mache Frauen über jede Kritik
"erhaben", mache sie unantastbar. In-
dem sich diese Schuld als abstrakt-all-
gemein verstehe ("(...) auch meine El-
tern waren Nazis" etc.), reproduziere
ihre ständige Beschwörung in einer läh-
menden Kreisbewegung immer nur Be-
fangenheit. Keine Alternative sehen
die beiden aber auch im von Christina
Thürmer-Rohr entwickelten Konzept
der Mittäterschaft, das letztlich im sei-
ben Erklärungsmuster wie die Opfer-
these verhaftet bleibt. Indem Thürmer-
Rohr Mittäterschaft auf weibliche Kor-
rumpierbarkeit durch die patriarchale
Gesellschaft reduziert, spricht sie den
Frauen jegliche Eigenverantwortung
ab. Doch genau um diese müsste es uns
gehen, gerade auch bezüglich des kur-
sierenden Antisemitismus, der sich in
der Frauenbewegung nicht zuletzt

196 WIDERSPRUCH - 21/91



durch Vergessen und Ausgrenzen äus-
sert.

Gerade haarsträubend bleibt die Tat-
sache, dass der z.T. offen auftretende
Antisemitismus in etlichen Werken
über feministisch-matriarchale Spiri-
tualität noch keine grössere öffentliche
Diskussion ausgelöst hat und auch in
den 'beiträgen' übersehen oder ver-
drängt wird, obwohl sich unter Femini-
stinnen die Tendenz hin zur Matriar-
Chatsgläubigkeit immer breiter macht.
So beschuldigen verschiedene, in den
70er und 80er Jahren in Frauenverlagen
publizierte Autorinnen den "jüdischen
Monotheismus", das Matriarchat ge-
stürzt zu haben und somit hauptver-
antwortlich für die noch heute herr-
sehende Frauenverachtung zu sein. Bei
Elisabeth Gould Davis z.B. (Am An-
fang war die Frau, 1977), ist die "bar-
barische Judenreligion", die bestimmt
sei für "ein barbarisches Volk", schuld
an der Verdrängung des Matriarchats,
vertreten durch die "grossen, schönen,
blonden und blauäugigen" Kelten. Die
jüdische Religion, "befangen in Frau-
enhass und Aberglauben", bilde noch
heute die Grundlage der sogenannten
'christlichen Moral'.

Für Gerda Weiler z.B. (Die Göttin
und ihr Heros, 1980. Der enteignete
Mythos, 1985) wurde Lilith, "eine
Grosse matriarchale Göttin", durch
"jüdische Vorstellungen" und "jüdi-
sches Schrifttum verteufelt". Im Zu-
sammenhang ihrer Kritik am Judentum
scheut sich Weiler nicht, von "Entar-
tung" zu schreiben und Literatur aus
der NS-Zeit herbeizuziehen, wie z.B.
den von ihr häufig zitierten Joh. Hern-
pel (Das Ethos des Alten Testaments,
1938), von dem sie auch den Ausdruck
"Ausmordungsprogramm" ohne zu zö-

gern übernimmt. Heide Göttner-
Abendroth (Die tanzende Göttin,
1982) propagiert eine ausgewogene
harmonische Gesellschaft, deren über-
geordnetes Kriterium die Integration
unter ästhetisch-ganzheitlichen Ge-
Sichtspunkten ist, als Gegensatz zu un-
serer jetzigen pathologischen "entarte-
ten" Gesellschaft.

Mit ihren Utopien begeben sich z.B.
diese drei Frauen in bedrohliche Nähe
von Herman Wirth, des Begründers ei-
ner nationalsozialistischen Bewegung
in den Niederlanden. Seine Vorstellun-
gen bestanden in einem "kultischen
Matriarchat", in dem die "weisen Frau-
en" das Leben der Menschen und Völ-
ker leiteten, getreu einer "nordischen,
arischen Urreligion", die nur auf dem
Prinzip arischer Einrassigkeit basieren
könne. "Das Land war Geschlechter-
und Allgemeinerde, kein Privateigen-
tum. Ein tiefer organischer Zusammen-
hang mit allem Leben prägte den im
Naturverband lebenden Menschen.
Diese Urgemeinschaft war heil, d.h.
ganzheitlich und vermittelte die kosmi-
sehe Erfahrung vom Sinn und Wesen
des Menschen." (Zit. n. E. Gugenber-
ger/R. Schweidlenka. Mutter Erde,
Magie und Politik. 1987). Deshalb auch
ist es lehrreich, was /raigard Pinn zum
Frauenbild der "alten" und "neuen"
Rechten zu sagen weiss; sie setzt sich
mit dem "Frauenideal" auseinander,
das von Männern und Frauen zuse-
hends biologisiert wird.

Eine ernstgemeinte Auseinanderset-
zung mit Antisemitismus würde von der
Frauenbewegung eine selbstkritische
Aufarbeitung ihrer eigenen Theorien
verlangen. Es dürfe uns nicht darum ge-
hen, "Betroffene" zu funktionalisieren,
indem wir immer wieder daraufwarten,
von "ihnen" auf dieses Thema aufmerk-
sam gemacht zu werden, schreiben die
Herausgeberinnen der 'beitrüge' im
Editorial. Mehr als Antisemitismus am
Rande durch "Betroffene" abzuhan-
dein, haben aber auch die 'beitrüge' bis
anhin nicht geleistet. Wollen wir als Fe-
ministinnen aber nicht einmal mehr aus
allem fein raus sein, darf es bei diesem
Lippenbekentnis nicht bleiben.

"Gotlinde: Merkst du was? Der Ton
ist jetzt viel ruhiger. Die Wut ist raus.
Jessica: Für's erste."

Christina Koch/Bea Schwager

WIDERSPRUCH - 21/91 197



Aaron Kamis-Müller: Antisemitis-
mus in der Schweiz. 1900-1930.

Chronos Verlag, Zürich 1991 (547
S.Fr. 48.-)

In der Historiografie der Schweiz, und
in ihrem Zug auch im geschichtlichen
Bewusstsein der Schweizer, hat man
bislang von der "Fremdenpolitik", der
"Flüchtlingspolitik" oder "Migrations-
politik" gesprochen, ohne die hier und
dort aufscheinenden rassistischen

Komponenten dieser Geschichten ei-

gens als einen konstitutiven Bestandteil

vergangener Politik zu begreifen. Auf-
grund neuer historischer Forschungser-
kenntnisse werden indessen unter dem
Stichwort "Judenpolitik" der Schweiz
institutionelle und öffentliche Fialtun-
gen, Klischees und Tendenzen genauer
erfasst und neu zu werten sein. Bereits
frühere Publikationen (z.B. Max
Schmids Dokumentation über den An-
tisemitismus in der Schweiz 1900-1980)
und wertvolle Einzeluntersuchungen
(z.B. Marc Perrenouds Analyse der
Einbürgerungspolitik im Kanton Neu-
enburg) Hessen erkennen, dass hier an-
tisemitische Judenpolitik seit der Jahr-
hundertwende im Gange war. Nun hat
Aaron Kamis-AJü/fer mit einer gesamt-
haften Darstellung über den Antise-
mitismus von 1900-1930 diese blinden
Flecken der Schweizergeschichte we-
sentlich aufgehellt. Sein Beitrag liefert
reiches Material über die judenfeindli-
chen Haltungen und Taten von Perso-

nen, Vereinen, Institutionen, Ämtern,
aber auch in Politik, Wirtschaft, Me-
dienwesen und Armee. Mit dem vorlie-
genden Buch wird die Frage, ob es in
der Schweiz eine eigentliche "Judenpo-
litik" gegeben hat, erstmals dokumen-
tiert und in der Diskussion zu interpre-
tieren sein.

Kamis, der mit seiner Studie an
Friedrich Küllings Buch über die
schweizerische Judenfeindschaft in den
Jahren 1870-1900 anschliessen kann,
bejaht im Grunde das Vorhandensein
eines eigenständischen schweizerischen
Antisemitismus. Import, Ausmass, Ur-

sachen und Funktion des Antisemitis-
mus legen ihm diese Annahme nahe,
selbst wenn die schweizerische Varian-
te ungleich tabuisierter und verklemm-
ter, auch sehr viel marginaler und ver-
einzelter als in den antisemitischen Be-

wegungen in Deutschland und Frank-
reich erscheint. Besonders bedrückend
ist die Behandlung der Juden in der
Einwanderungs- und Einbürgerungs-
frage durch eidgenössische, kantonale
und kommunale Behörden, die mit ge-
zielten Verboten und erhöhten Erfor-
dernissen für jüdische Bürgerrechts-
kandidaten ein eigentliches Sonder-
recht in Gesetzen und Verordnungen
geschaffen haben. Allerdings muss hier
nachgemerkt werden, dass die föderali-
stische Struktur, mit ihren politischen
Autonomien und unterschiedlichen
Mentalitäten, einerseits einiges an Ju-
denfeindschaften ermöglichte und an-
dererseits wiederum Nischen schuf, in
denen sich anfechtungsfrei leben Hess.

Meines Erachtens liest sich Kamis' Be-
handlung dieser Frage auch als doku-
mentiertes Stück zu den gesamten bun-
desstaatlichen Bemühungen, die libera-
le Schweiz in den Griff straffer Autori-
tät zu bekommen (Bundesanwaltschaft
1910; Fremdenpolizei 1919). Diese
Tendenzen prägten freilich nicht die
Schweiz allein, sondern sind im Auf-
kommen illiberaler Regimes in den eu-
ropäischen Grossmacht-Staaten zu situ-
ieren, was die Disziplinierungsübungen
im Kleinstaat Schweiz umso mehr ver-
ständlich macht.

Die Untersuchung von Kamis
schliesst eine Lücke in der Antisemitis-
musforschung, und das macht es beson-
des wertvoll, diese materialreiche und
situationsorientierte Studie zu kennen.
Denn es wird endgültig klar, dass der
antisemitische Aufschwung während
der dreissiger Jahre, das Entstehen von
frontistischen Parteien und Gruppen
nicht einfach eine akzidentelle oder
kurzatmige Episode gewesen ist. Nur
die äussere Note, das aktionistische
Auftreten von Radau-Antisemiten,
war in der "Arglist der Zeit" von den
nazistischen Vorbildern aus dem "Drit-

198 WIDERSPRUCH - 21/91



ten Reich" eingegeben. Die Keime des

Antisemitismus lagen viel weiter zu-
rück, in der Zäsur von 1918/19 insbe-
sondere, aber auch in der kirchlichen
Judenfeindschaft, in den Wirtschafts-
kämpfen seit 1890, in der politischen
Kluft zwischen Freisinn und Soziaide-
mokratie. Dass der Antisemitismus
darin sehr verschiedene Funktionen in-
nehatte, zeigt Kamis' Auflistung der
unterschiedlichen Organisationen mit
judenfeindlichem Anstrich. Sie sind
teils christlich-fundamentalistisch, teils
bäuerlich-gewerblich, teils republika-
nisch-elitär usw., das heisst meiner An-
sieht nach als Reaktionen auf die Ver-
werfungen der Moderne zu interpretie-
ren. Jedenfalls wird man nicht darum
herumkommen, Antisemitismus in je-
nen Milieus auszumachen, die beson-
ders manipulationsanfällig erscheinen,
weil sie sozial gefährdet sind. Dies
schliesst auch kirchliche Milieus ein, in-
sofern man eben dort gespürt hat, dass
die Moderne den eigenen geistigen
Marktanteil bzw. Machtanspruch rela-
tiviert.

Ein Letztes zu Kamis' ausgezeichne-
ter Untersuchung: Ich halte die "Juden-

frage" (auch in der Schweiz) für ein an-
tisemitisches Konstrukt, das ein Pro-
blem der nicht-jüdischen Mehrheit ist,
ob im Sinne der kirchlichen Judenfeind-
schaft oder des modern-positivistischen
Antisemitismus. Kamis hat ein Buch
über den schweizerischen Antisemitis-
mus geschrieben, obwohl die zahlrei-
chen Materialien zur Geschichte der
Schweizer Juden, die hier mitgeliefert
werden, auch Aussagen über die be-
troffene Minorität als Opfer sind. Die-
ser Aspekt soll also nicht dazu verfüh-
ren, die Lektüre der vorliegenden Stu-
die ohne die Differenzierung vorzuneh-
men, die den damals nicht einmal
18'000 Juden in der Schweiz die Exklu-
sivität erspart, die ihnen die vielen bra-
ven Antisemiten zugedacht hatten. Die
Geschichte der jüdischen Minorität
selbst, ihre innere Entwicklung in Ab-
hängigkeit von den staatlichen, wirt-
schaftlichen und sozialen Strukturen,
wird noch zu leisten sein; die Voraus-
Setzungen hat Kamis mit seinem Buch
bereitgestellt.

Jacques Picard

Alain Finkielkraut: Die Niederlage
des Denkens, rororo aktuell Essay.
Rowohlt, Reinbek bei Hamburg
1989 (156 S., Fr. 14.-.).

Alain Finkielkraut konstatiert einen
Verfall des Denkens unter dem Wu-
ehern des Kulturbegriffs. Er sieht die-
sen Verfallsprozess als Resultat der
Auseinandersetzung zwischen zwei
Denkprinzipien: dem Universalismus
der Aufklärung, der die Unteilbarkeit
der Vernunft und die Autonomie des
menschlichen Subjekts deklariert; und
dem Partikularismus, der in der Tradi-
tion der deutschen Romantik den Men-
sehen auf das Kollektiv festlegt und die
Vernunft auf historische und regionale
Wurzeln zurückbindet. Auf anregende
Weise diskutiert Finkielkraut die ver-

schiedenen historischen Spielarten, die
der Streit der Prinzipien auf dem Weg
ins 20. Jahrhundert durchläuft: von
Herder über Goethe, über Renan zu
Fanon, Lévi-Strauss und den französi-
sehen Strukturalisten. Er zeigt, wie sich
scheinbar klare Fronten immer wieder
verwischen: Der abstrakte Weltbürger-
liehe Wert-Universalismus muss sich

angesichts der Wirklichkeit des Kolo-
nialismus Herrschaftsabsichten vorwer-
fen lassen; und der Partikularismus
schwankt zwischen Toleranz für kultu-
relie Besonderheiten und dem neuarti-
gen Rassismus, der aus der kulturellen
Andersartigkeit der Völker die Not-
wendigkeit einer ethnischen Trennung
ableitet.

Vor diesem Hintergrund unterzieht
Finkielkraut die "Philosophie" der Ent-
kolonisierung und ihre Trägerin, die

WIDERSPRUCH - 21/91 199



UNESCO, einer kritischen Prüfung.
Den aufklärerischen Ausgangspunkt
der individuellen Freiheit und Bildung
habe die UNESCO unter dem Einfluss
führender Anthropologen (Claude
Lévi-Strauss) bald verlassen, und zwar
zugunsten der Idee der kulturellen
Identität der Völker, also der Kollekti-
ve. Diese Wendung habe den antikolo-
nialen Bewegungen und ihren Theore-
tikern (Frantz Fanon) die Rechtferti-
gung geliefert, unter dem Vorwand der
kulturellen Authentizität die jahrhun-
dertealten, erstarrten Sitten und Ge-
bräuche der Ethnie zu restaurieren und
die individuelle Emanzipation zu unter-
drücken. Fanon liege auf der Linie des

europäischen Nationalismus, indem er
die "ethnische Theorie der Nation"
übernehme. "Kulturelle Identität" sei

nur die moderne Übersetzung der reak-
tionären "Volksgeist"-Idee (S. 77). Die
UNESCO habe den Begriff der Rasse
"tabuisiert", dabei aber mit ihrem aus-
ufernden Kulturbegriff einem neuen
Fetisch der "Verschiedenheit" Vor-
schub geleistet und die Autonomie des

Subjektes angetastet. Dies zeige sich

ganz klar am UNESCO-Vorhaben, ei-
ne "neue Weltinformationsordnung"
zu schaffen: Es sei der Versuch, den
"wenigen Agenturen, die heute das

Monopol der freien Information ha-
ben", ihre Aufgabe zu erschweren und
das individuelle Recht auf freie Infor-
mation zu zerstören.

Finkielkraut zeigt auf eindrückliche
Weise, wie gutgemeinte kulturelle To-
leranzgebote in der europäischen Ge-
schichte immer wieder für nationalisti-
sehe Fixierungen oder sogar rassistische
Umdeutungen anfällig waren. Dies ist

die Stärke des Essays. Weniger über-

zeugen können die zeitgenössischen po-
litischen Bezüge, insbesondere die In-
terpretation der antikolonialistischen
Bewegungen. Deren Fehlschläge mö-
gen zu Recht mit der Vernachlässigung
der Minderheiten und der individuellen
Freiheiten in Zusammenhang gebracht
werden. Einem Theoretiker des algeri-
sehen Befreiungskampfes (Fanon) vor-
zuwerfen, er habe das falsche Kultur-
modell - nämlich jenes der deutschen
Romantik - aus Europa importiert,
zeugt indessen von einer eurozentristi-
sehen Sichtweise (und von Unkenntnis
der heftigen Kontroversen über die
"négritude"). Das Denken in einfachen
Gegensätzen führt Finkielkraut
schliesslich zur Feststellung, das Modell
der kulturellen Besonderheiten zerstö-
re das Allgemeinmenschliche und gi-
pfle letztlich im Nazismus (S. 83). Neo-
konservative Klischees schwingen in
seiner Beurteilung der UNESCO der
70er Jahre mit. Bar jeder Kenntnis der
Kräfteverhältnisse in einer der wenigen
(damals noch) demokratisch verfassten
internationalen Organisationen ent-
wirft der Autor ein allzu vertrautes Bild
des Kampfes der abendländischen Auf-
klärung (repräsentiert durch die "weni-
gen freien Agenturen") gegen den fun-
damentalistischen und kollektivisti-
sehen Rest der Welt. Die "Agenturen"
haben ganze Arbeit geleistet, damals

genauso wie heute, das hat der Golf-
krieg gezeigt. Zum Glück verschiebt
Finkielkraut seine unbedarften Schlüs-
se auf das hintere Drittel des Buches;
der ganze Rest ist, wie gesagt, sehr
überlegenswert.

Walter Schöni

200 WIDERSPRUCH - 21/91



Weitere Literaturhinweise

Pierre-André Taguieff: La force du
préjugé, Essai sur le racime et ses dou-
bles. Tel Gallimard, Paris 1990 (645 S.,
85.50 francs).
Pierre-André Taguieff (Hg.): Face au
racisme. T.I. Les moyens d'agir; T.II.
Analyses, hypothèses, perspectives. La
Découverte, Paris 1991 (T.I. 246 S.,
90.50 francs, T. II335 S., 104.50 francs).

Im Herbst 1990 brachte C. Julien in der
Broschüre 'Les masques du racisme'
(Le Monde Diplomatique, manière de
voir Nr. 9) die rassistische Gewalt in
Frankreich mit der "Demokratie im
Schlafzustand" in Verbindung. Es ist al-
so höchste Zeit, die Rassismus-Analy-
sen in Frankreich zur Kenntnis zu neh-
men. Nicht mehr herum kommt man
dabei um Taguieffs 'La force du
préjugé'. Erschienen in der 1. Auflage
1987 enthält diese Studie breitangelegte
Diskussionsansätze, die über die Arbei-
ten von Lévi-Strauss, Poliakov und
Guillaumin weit hinausgehen und den
Anspruch eines historisch und theore-
tisch fundierten Lehrbuches einlösen.

Warum ist die Rassismus-Frage heu-
te eines der hartnäckigsten Tabus? Wie
ist die Wirkungskraft des Vorurteils
und der Neigung zur Ausgrenzung des

Fremden zu erklären? Worin bestehen
die philosophischen Grundlagen eines
konsequenten Antirassismus? Unge-
duldig wartet man auf die deutsche
Übersetzung dieses wertvollen Buches
des profilierten Rassismus- und Antise-
mitismusforschers.

Die von Taguieff herausgegebenen
Sammelbände 'Face au racisme' reagie-
ren auf die in Frankreich seit 1987 zu-
nehmenden antijüdischen und anti-
maghrebinischen Drohungen und An-
Schläge seitens des Front National und
der islamischen Fundamentalisten: Wie
ist darauf direkt und effektvoll zu ant-
worten? Die hier vorgelegten Bereichs-
analysen und erörterten Handlungso-
rientierungen umfassen Auswertungen
von Erfahrungen im antirassistischen
Kampf und dokumentieren den neue-

sten Diskussionsstand in der französi-
sehen Rassismusforschung.

Etienne Balibar/Immanuel Waller-
stein: Rasse-Klasse-Nation, Ambiva-
lente Identitäten. Argument Hamburg/
Berlin 1990 (279 S., Fr. 26.30)

Einen gewissen Einführungscharakter
mit kritischem Anschluss an marxisti-
sehe aktuelle Diskussionskontexte
kann man diesem Buch attestieren, das
sich durch eine allzu seltene Dialog-
form auszeichnet, welche Divergenzen
in zentralen Fragen nicht ausschliesst:
Was ist die Spezifik des heutigen Ras-
sismus? Wie lässt sich Rassismus in der
Verknüpfung mit der Klassenspaltung
im Kapitalismus und den Widersprü-
chen des Nationalismus verstehen?
Welche Schlussfolgerungen ergeben
sich aus der neuen Rassismusproblema-
tik für die Analyse der westeuropäi-
sehen und schwarzafrikanischen Klas-
senkämpfe auf dem Feld des Nationa-
lismus? Welche für die Begriffsklärun-
gen in der Analyse der sich verschie-
benden Klassen- und Rassenkonflikte?

Robert Miles: Rassismus. Einführung
in die Geschichte und Theorie eines Be-
griffs, Argument Hamburg/Berlin 1991

(180 S., Fr. 22.-).

Seit Jahren sind heterogene Auffassun-
gen von "Rassismus" im Kurs, die sich
gegenseitig zu neutralisieren drohen; es
gibt einen Klärungsbedarf. Den Glas-
gower Migrationssoziologen und Ras-
sismusforscher Miles interessiert unter
anderem die Geschichte des Rassismus-
begriffs, die wiederum nicht von der
Politikgeschichte zu trennen ist. Miles'
Einführung ist mehr als eine Ergänzung
zur "Geschichte des Rassismus" von I.
Geiss (Frankfurt 1988).

Christoph Butterwegge/Horst Isola
(Hg.): Rechtsextremismus im verein-
ten Deutschland, Linksdruck Berlin,
Bremen 1990 (191 S., Fr. 19.80).

Das Wiedererstarken des Rechtsradi-

WIDERSPRUCH - 21/91 201



kalismus und Neofaschismus in der
BRD nach der "geistig-moralischen
Wende" 1982 und in beunruhigendem
Ausmass nach dem Zusammenbruch
der DDR 1988/89 hat dem Nationalis-
mus, Chauvinismus und Revanchismus
im vereinten Deutschland Auftrieb ge-
geben, der beschränkte Medienblick
auf die "Republikaner" verfälscht das
breite Spektrum des grossdeutschen
Rechtsradikalismus in all seinen Schat-
tierungen. Der in der DDR "staatlich
verordnete Antifaschismus" hat das

"Rechtsextremismuspotential" geför-
dert.

Siegfried Jäger/Margret Jäger: Die De-
mokratiemaschine ächzt und kracht.
Ursachen des Rechtextremismus in der
BRD. DISS-Texte, Nr. 12, 2. Aufl.
Dortmund 1991 (68 S., Fr. 7.-).

Vom Duisburger Institut für Sprach-
und Sozialforschung sind desweiteren
erschienen: S. Jäger/J. Paul: Von Ma-
schinen und Schweinen. Der Singer-
Diskurs und seine Funktion für den
Neo-Rassismus. Nr. 13, 2. Aufl. 1991.

T.A. von Dijk: Rassismus heute. Der
Diskurs der Elite. Nr. 14,1991. F. Janu-
schek: Rechtspopulismus und NS-An-
spielungen am Beispiel des FdÖ- Politi-
kers Jörg Flaider. Nr. 15, 1991. S. Jä-

ger: Text- und Diskursanalyse am Bei-
spiel von K.G. Kaltenbrunner. J. Link:
Das neue Feindbild Süd. Nr. 16, 1991.
I. Pinn/M. Nebelung: Vom 'klassi-
sehen' zum aktuellen Rassismus. Das
Menschenbild der Bevölkerungstheo-

rie und Bevölkerungspolitik. Nr. 1991.

(Pf. 10 30 61, 4600 Dortmund, Pädago-
gische Arbeitsstelle).

Walter Kälin/Rupert Moser (Hg.): Mi-
grationen aus der Dritten Welt. Ursa-
chen und Wirkungen. Akademische
Kommission Universität Bern. P.

Haupt Bern/Stuttgart 2. Aufl. 1989(216
S., Fr. 38.-).

Abraham Ashkenasi (Hg.): Das weit-
weite Flüchtlingsproblem. Sozialwis-
senschaftliche Versuche der Annähe-
rung. Ed. CON Bremen 1988 (320 S.,
Fr. 25.-).

Angela Stienen/Manuela Wolf: Inte-
gration - Emanzipation: ein Wider-
sprach. Kritische Analyse sozialwissen-
schaftlicher Konzepte zur 'Flüchtlings-
Problematik'. Verlag Breitenbach
Saarbrücken 1991 (327 S., Fr. 46.-).
(Direktbestellung: Ethnologisches In-
stitut, Kramgasse 7, 3011 Bern., Fr.
32.-)

Prokla 83: Intemationalisierung und
Migration. Berlin 1991 (164 S., Fr. 17.-)

Arbeitsstelle für Asylfragen: Armee
gegen Flüchtlinge. Dossier. Pressespie-
gel, Kommentare, Analysen. (25 S., Fr.
10.-). Ausschaffungsstopp für Kurdin-
nen und Türkinnen sowie Material zu
den aktuellsten Entwicklungen in der
Schweiz: Pf. 1780, 3001 Bern oder
Flüchtlingsinformationen: Pf. 6175,
3001 Bern.

202

"corteos-
<=l<

Basiere«-

(Sekretariat.


	Rezensionen

