Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 11 (1991)

Heft: 21

Artikel: Gramsci und die Religionsfrage : ein Beitrag zum christlich-
marxistischen Dialog

Autor: Rehmann, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652211

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jan Rehmann

Gramsci und die Religionsfrage
Ein Beitrag zum christlich-marxistischen Dialog

Es ist ein Leichtes, Gramscis Ausserungen zur “Religion* so zu lesen, dass
ein christlich-marxistischer Dialog, der sich auf seine Analysen zu stiitzen
versucht, schon gescheitert ist, bevor er iiberhaupt begonnen hat. Dazu ge-
niigt es, die zahlreichen religionskritischen Ausserungen Gramscis aus ihrem
Kontext herauszulésen und aus ihnen eine einheitliche “Religionsauffas-
sung“ zu erschliessen. Dies ist z.B. die Lektiire-Methode einer breiten Palet-
te kirchlich-katholischer Sekundérliteratur: ihr “Nachweis“ einer kohéren-
ten, religionsfeindlichen Haltung Gramscis richtet sich zum einen gegen ei-
nen katholischen Progressismus, der Gramscis weltanschaulichen Atheis-
mus aus seinen Analysen der Religion und der Kirche herauszunehmen ver-
sucht, zum anderen gegen den vom PCI in den 70er Jahren angebotenen “hi-
storischen Kompromiss“ mit der Christdemokratie in Italien. Tatsidchlich
gibt es in Gramscis Diskurs auch die frontale Entgegensetzung von Religion
und atheistischer Philosophie, aber gerade sie ist fiir die Weiterentwicklung
einer marxistischen Religionstheorie uninteressant. Eine naheliegende und
in der Gramsci-“freundlichen“ Sekundarliteratur haufig praktizierte Ant-
wort ist die Sammlung von Zitaten, in denen Gramsci sich anerkennend iiber
die positiven Leistungen christlicher Bewegungen und Institutionen dussert,
und auch hier ist es méglich, von Urchristentum bis zur Gegenwart eine
durchgingige Linie zu ziehen. Beibehalten bleibt dabei aber die prinzipielle
Unangemessenheit einer “substanzialistischen*“ Lektiire, die sich auf eine
“Religionsauffassung® der Person Gramscis fixiert, statt sich auf die wider-
spriichliche Bauweise seines Textes einzulassen: sie verfehlt den theoreti-
schen Beitrag Gramscis im Ansatz und ist selbst “religios“. Im folgenden ver-
suche ich zu zeigen, wie Gramsci die Religionsproblematik aus der weltan-
schaulichen Konfrontation zwischen Idealismus und Materialismus heraus-
16st und sie in andere Fragestellungen iibersetzt.

Eine Linie fiihrt hinein in die Problematik der “passiven Revolution®.
Gramsci libernimmt den Begriff von Vincenzo Cuoco und entwickelt ihn zu-
ndchst am historischen Beispiel des italienischen Risorgimento. “Passive Re-
volution® bezeichnet hier “das Fehlen einer einheitlichen Volksinitiative*
und die daher rithrende “Tatsache, dass sich die geschichtliche Entwicklung
als Reaktion der herrschenden Klassen auf die sporadischen ... und unorga-
nischen Aufstinde der Volksmassen vollzog; den Aufstinden folgten 'Re-
staurationen’, die gewisse Forderungen von unten erfiillten, also *progressi-
ve Restaurationen’ oder 'Revolutionen-Restaurationen’ waren* (Q 1324 f.;
vgl. Q 957). Wir brauchen hier nicht weiterverfolgen, wie Gramsci den Be-
griff auf die Herausbildung der modernen Staaten Europas, auf den italieni-
schen Faschismus und auf den Amerikanismus/Fordismus ausweitet: Kon-

WIDERSPRUCH - 21/91 179



stant bleibt das Bemiihen, die irrefiithrende Entgegensetzung von Restaura-
tion und Revolution durch ein dialektisches Konzept zu ersetzen, das gesell-
schaftliche Umwiélzungen begreifen kann, die sich unter der Dominanz der-
Herrschenden vollziehen. Religion fungiert in diesem Zusammenhang als
Name fiir eine Haltung, die entsteht und entstehen muss in Kriftekonstella-
tionen, in denen die gesellschaftliche Transformation von oben organisiert
wird und in denen es fiir die Subalternen keine reale Moglichkeit der Hege-
moniegewinnung von unten gibt. So sei das Urchristentum #hnlich wie der
Gandhismus eine “religios gefirbte Theorisierung der passiven Revolution®
(1775)), d.h. eine aus der materiellen Ohnmacht resultierende Uber-Akzen-
tuierung (esaltazione) der geistigen Werte, eine Art Passivitit, die aber zu-
gleich eine Widerstandform darstellt, “die Matratze gegen die Kugel“ (Q
748).

Das Interessante ist nun, dass Gramsci mit fast gleichlautenden Begriffen
den Marxismus seiner Zeit, genauer den Determinismus im Marxismus
kennzeichnet. Dieser sei “eine Form von Religion und Reizmittel.., die
durch den subalternen Charakter bestimmter gesellschaftlicher Schichten
sich historisch als notwendig erwies und als solches gerechtfertigt ist.. Wenn
man im Kampf die Initiative nicht ergreifen kann... wird der mechanische
Determinismus zu einer erstaunlichen Kraft des moralischen Widerstands,
des Zusammenbhalts, des obstinaten und geduldigen Durchhaltevermégens.
“Ich bin im Augenblick besiegt, aber auf lange Sicht arbeitet die Macht der
Dinge fiir mich.“ (Q 1388). Gramsci interessiert sich hier fiir eine Haltung,
und dabei ist ihm gleichgiiltig, ob diese in einer konfessionell-religidsen oder
einer atheistischen Formation produziert wird. Die Weltanschauungspro-
blematik tritt zuriick hinter die Problematik gesellschaftlicher Handlungsfa-
higkeit. Wenn Gramsci diese Widerstandshaltung kritisiert, tut er das vom
Standpunkt der Hegemoniegewinnung aus: sobald der unverantwortlich- wi-
derspenstige Subalterne zur geschichtlichen Person, zur Fiihrungsperson-
lichkeit (dirigente) werden soll, kippt die als historische Notwendigkeit ge-
rechtfertigte Widerstandsfahigkeit um in Entscheidungsunfihigkeit und mo-
ralische Passivitit (Q 1385).

Was Gramsci innerhalb des Marxismus als “Religion® kritisiert, ist eine
spezifische Inkohirenz: die willensmissige Aktivitit kleide sich aufgrund
der ungiinstigen Krafteverhiltnisse in eine fatalistische Form, d.h. in eine
implizite, verhiillte Form, “die sich ihrer selbst schamt* (che si vergogna di sé
stessa) (Q 1388). Und diese Kennzeichnung findet sich auch in Gramscis Kri-
tik an Ausprégungen der katholischen Volksreligion wieder, zum Beispiel,
wenn er Marxens Formulierung von “Opium des Volkes“ mit Pascals “Wet-
te“ aufs ewige Leben in Beziehung bringt: dieser versuchte ja den Nachweis,
der Glaube an ein Leben nach dem Tod sei vernunftgerecht, denn bei der
“Wette“ aufs ewige Leben sei die Wahrscheinlichkeitsrechung giinstiger als
beim Gliicksspiel. Gewinnt man die Wette, gewinnt man alles, verliert man
sie, verliert man nichts. Wenn man christlich lebe, riskiere man also wenig.
Gramsci liest Pascals Argumentation als weitverbreitete “volks-religidse*
Denkweise, “dre sich ihrer selbst schdmt“: “Denn im gleichen Zeitraum, in

180 WIDERSPRUCH - 21/91



dem sie befriedigt, erscheint sie unwiirdig und niedrig“ (Q 1084, 1839).

Im Kontext der “passiven Revolution“ verwendet Gramsci “Religion* als
Gegenbegriff zur Hegemoniegewinnung der Unteren, und dies sowohl im
Katholizismus als auch im Marxismus. Dass die menschliche Willensaktivitét
die Form des Fatalismus/Determinismus annimmt, ist fiir Gramsci eine we-
sentliche Determinante des widerspriichlich zusammengesetzten “Alltags-
verstands“. Aufgabe der “Philosopie der Praxis“ ist, an seiner “Kohéirenz“
zu arbeiten, und hier formuliert Gramsci den Gegensatz zur katholischen
Kirche am schirfsten: Wéhrend die Religion die Kohirenz des Alltagsver-
stands nicht “frei“, sondern nur “autoritir“ herstellen kénne (Q 1378) und
die Kirche die Unteren in der primitiven Philosophie ihres Alltagsverstands
festhalte, gehe es der “Philosophie der Praxis“ um eine neues Verhiltnis zwi-
schen Intellektuellen und arbeitenden Massen, um einen “intellektuell-mo-
ralischen Block, der einen intellektuellen Fortschritt der Massen... politisch
moglich macht.“ (Q 1384 £.) Die Religionskritik erfolgt nicht in den damals
im Marxismus iiblichen Gegeniiberstellungen von “Materialismus“ versus
“Idealismus®, “wissenschaftlicher Weltanschauung®“ versus “falsches Be-
wusstsein“, sondern bezieht sich auf den Beitrag zum Verstdndnis der Ent-
stehung von Volkskultur. Damit verschiebt Gramsci das Feld der christlich-
marxistischen Debatte von spekulativ-weltanschaulichen Fragen auf empi-
risch iiberpriifbare gesellschaftliche “Leistungen®.

Betrachten wir nun die zweite Linie der “Ubersetzung® der Religionspro-
blematik: Immer wieder kommt Gramsci in den Quaderni auf den “weiten®
Religionsbegriff Benedetto Croces zuriick. Lisst man das mythische Ele-
ment beiseite, stdsst man in jeder Religion auf einen Kern, “der ... in einem
Wirklichkeitsbewusstsein und in einer entsprechenden Ethik besteht“ (Cro-
ce 1935, 19: 1953, 17 £.). Dass Croce seinen “weiten“ Religionsbegriff zu-
gleich als eine Art aristokratische Ideologie von oben konzipiert hat, spielt
fiir Gramsci keine Rolle. Aufgenommen wird ausschliesslich die Croces Re-
ligionskonzept ebenfalls enthaltene Dimension, dass eine Weltanschauung
die Grenzen der “engen intellektuellen Zirkel“ iiberschreitet und sich in den
grossen Massen verbreitet (Q 1292), sich verwandelt in einen “Glauben® (Q
1217), eine entsprechende Lebens- und Verhaltensform (Q 1251, 1269), ei-
nen “moralischen Willen“ (Q 1269). “Glauben“, “Norm* und “Moral“ wer-
den dabei bei Gramsci nicht ideologisch im Sinne einer von oben gesetzten
Werthaftigkeit verstanden, sondern sind durch den Kontext auf die Entwick-
lung gesellschaftlicher Handlungsféhigkeit bezogen: es geht um die Trans-
formation einer “theoretischen Aktivitit“ als “Schépfung eines neuen Ge-
dankens® in einen Stimulus zur Handlung “Schopfung der neuen Geschich-
te“ (Q 1217 f.). Man kann beobachten, wie Gramsci in der Folge sukzessive
Croces Religionsterminologie fallenldsst und durch andere Begriffe ersetzt,
z.B. durch “Philosophie, die Kultur geworden ist, d.h. die eine Ethik, eine
Lebensweise, als ziviles und individuelles Verhalten erzeugt hat“ (Q 1941,
2185 £.). Am interessantesten erscheint mir die Ubersetzung der religiésen
Frage in die Frage der “intellektuellen und moralischen Reform* (953; 1560).
Gramsci holt sich diesen Begriff von Ernest Renan und baut ihn in seine

WIDERSPRUCH - 21/91 181



Uberlegungen zur Hegemoniegewinnung der Subalternen ein. Auch dieser
Begriff verlauft “quer” zu den “weltanschaulichen“ Gegensitzen und ver-
klammert weit auseinanderliegende Formationen wie z.B. den Marxismus,
die franzdsische Revolution und die protestantischen Reformationen. Be-
zugsebene und Kriterium dieser Verklammerung sind der “popolare“ Cha-
rakter der Formation und der von ihr geleistete zivilisatorische Beitrag zur
Anhebung der Volkskultur.

Als Ergebnisse dieser “Ubersetzungs“-Arbeit kénnen wir festhalten:
Gramsci hat nicht nur die dogmatischen Frontlinien “marxistisch-leninisti-
scher“ Religionskritik iiberwunden, sondern der Gegenstandsbereich der
Religion selbst hat sich in anderen Problemstellungen spezifiziert. “Reli-
gion®“ ist nun etwas, was plotzlich als Haltung auch im Marxismus auftauchen
kann, und dort sowohl als zdh-passiver Widerstand gewiirdigt als auch auf-
grund seiner Inkonsistenz scharf kritisiert wird. Und gleichzeitig sammelt
Gramsci im Begriff der “intellektuellen und moralischen Reform“ quer zu
den religiosen und atheistischen Bewegungen die Elemente ein, die eine
Verzahnung von Weltanschauung und Ethik herstellen konnen und so zu ei-
ner Anhebung der Volkskultur beitragen. Theoretisch fruchtbar sind
Gramscis Uberlegungen zur Religion folglich nicht da, wo er Religion und
atheistische Weltanschauung frontal entgegensetzt, sondern da, wo er durch
beide hindurch den analytischen Schnitt herrschaftskritisch und bezogen auf
Hegemoniefihigkeit legt. Dabei scheint mir wichtig, dass Gramscis analyti-
sche Unterscheidung nicht schematisch als Entweder-Oder-Zuordnung in-
terpretiert wird. Befreiende und subaltern haltende Dimensionen kénnen
sich in der Empirie iiberlagern, und die gleiche “religiose“ Formation kann
sowohl unter dem Aspekt der “passiven Revolution® als auch der “intellek-
tuellen und moralischen Reform* analysiert werden. In welchen Dominaz-
verhéltnissen die Dimensionen ko-existieren, kann nur in historisch-konkre-
ter Widerspruchsanalyse entziffert werden.

Sobald in marxistischer Sicht religiose Phinomene unvoreingenommen
als spezifische Formen sozialer Kdmpfe studiert werden, kann diese Kritik
der Religion sich konzentrieren auf ihre Einpassung in die ideologische Re-
produktion der Herrschaftsverhéltnisse. Die “weltanschauliche“ Negation
des Gottesglaubens ist verwandelt in die analytische Aufgabe, den Gott der
Privilegierten zu unterscheiden vom Gott der Unterdriickten. Nicht zuféllig
wird Gramscis Projekt eines neuen “intellektuell-moralischen Blocks* zwi-
schen dem Volk und seinen “organischen“ Intellektuellen in der lateinameri-
kanischen Befreiungstheologie breit rezipiert und in den Basisgemeinden
praktiziert. Die Ubersetzung der Religionsfrage in hegemonietheoretische
Fragestellungen kann den christlich- marxistischen Dialog fruchtbar weiter-
entwickeln: Sein Verfahren des herrschaftskritischen Schnitts konnte orga-
nisch verbunden werden mit den Ansétzen christlicher Religionskritik, seine
Verkniipfung von Volksreligion und “passiver Revolution“ erlaubt die
Funktionsanalyse fatalistischer Haltungen im Rahmen ungiinstiger Kréifte-
konstellationen, sein Interesse fiir die Uberlagerungen gegensitzlicher Ten-
denzen schérft den Blick fiir religiose Kompromissbildungen, in denen “der

182 ' WIDERSPRUCH - 21/91



'Seufzer der bedringten Kreatur’ ... verschmilzt mit der Organisation ... ih-
rer Bedrédngnis“ (PIT 1982, 192 f.). Voraussetzung hierfiir ist freilich der ra-
dikale Bruch mit einer substanzialistischen Lektiire, die Gramscis Arbeit am
Text auf eine blosse “Religionsauffassung” zurechtstutzt.

*Dieses Referat, gehalten auf dem Colloquium *Gramsci und die Theorie der Zivilgesellschaft’
in Berlin, 22./23. Mirz 1991, wird im Herbst 1991 in einem Argument-Sonderband 'Gramsci’s
Gefiingsnishefte lesen’ erscheinen. _
Von J. Rehmann ist erschienen: Die Kirchen im NS-Staat. Untersuchungen zur Interaktion
ideologischer Méchte. AS 160, Berlin 1986.

Literatur.

Croce, Benedetto: Storia d’Europa nel secolo decimono. Bari 1953 (8. Auflage).

ders.: Geschichte Europas im neunzehnten Jahrhundert. Ziirich 1935.

PIT (Projekt Ideologietheorie): Theorien iiber Ideologie.. Argument-Sonderband 40. Berlin
1982 (2. Auflage).

Gramsci, Antonio: Quaderni del Carcere (Q). Edizione critica dell’ Istituto Gramsci. A cura di
Valentino Gerratana. Torino 1977, s. Gefingnishefte Band 1, Heft 1, Hg. von Klaus Boch-
mann, Argument Hamburg 1991.

Dokumentation einer Debatte

Kutturhoykott: Gogen die 700-JahrFoiae dur Schwalz 4

Der leer-

Kulturboykott: Gegen
die 700-Jahr-Feier
der Schweiz.

Von der Drohung zum
Boykott zur Schweiz-
Debatte. Pro und
contra.

Fredi Lerch, Andreas Simmen (Hrsg.)
Der leergeglaubte Staat
Dokumentation einer Debatte

384 Seiten, Fr. 29.80, ISBN 3-85869-151-8

WO0Z- BUCHER IM ROTPUNKTVERLAG

Ab sofort in jeder guten Buchhandlung.
Oder direkt bei der WoZ-Dokumentation, Postfach, 8059 Ziirich

WIDERSPRUCH - 21/91 183



	Gramsci und die Religionsfrage : ein Beitrag zum christlich-marxistischen Dialog

