
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 11 (1991)

Heft: 21

Artikel: Kulturrevolution von rechts? : Zur Ideologie der Neuen Rechten

Autor: Siegfried, Hanspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hanspeter Siegfried

Kulturrevolution von rechts?
Zur Ideologie der Neuen Rechten

Seit etwa zwanzig Jahren macht in Frankreich, Italien und inzwischen auch
in der Bundesrepublik Deutschland eine 'Nouvelle Droite', eine Neue Rech-
te von sich reden. 'Neu' kann sie sich insofern nennen, als sie versucht, sich

von wesentlichen Merkmalen der älteren, neofaschistischen Rechten der
50er und 60er Jahre abzusetzen und sich von deren Parteien loszusagen. Sie
ist nicht mehr antiintellektuell, sondern gibt sich mehr und mehr betont ge-
lehrt und in allen wissenschaftlichen Gebieten bewandert. Sie predigt offen
nicht mehr die Überlegenheit einer Rasse über die anderen, sondern das

Recht der Völker auf "Differenz". Ihr Nationalismus ist nicht mehr deutsch
oder französisch, sondern europäisch: Neben Kommunismus und Kapitalis-
mus propagiert sie einen dritten, "europäischen" Weg. Die Neuen Rechten
greifen oft nicht mehr aktiv in die Politik ein, sondern betreiben "Metapoli-
tik". Der politischen Umwälzung solle eine "Kulturrevolution von rechts"
vorausgehen, in der die grundlegenden Werte unserer Kultur neu bestimmt
werden. In zwanzigjähriger ideologischer Kleinarbeit haben es diese Neuen
Rechten verstanden, weite Kreise von ihrem seriösen Image zu überzeugen
und intellektuell erschütterte, ethisch-politische Positionen wieder zu re-
habilitieren. So hat Alain de Benoist(l) mit seiner Aufsatzsammlung 'vu de
droite' 1978 den Grand Prix de l'essai der Académie Française zugesprochen
erhalten. 1979 gelang gar die Übernahme des Figaro-Magazins. Seit jenen
spektakulären Coups in Frankreich konnte die neurechte Ideologie verein-
heitlicht und vor allem in der BRD sozusagen re-importiert werden. Seit
1980 erscheint in München das sehr gepflegt aufgemachte Monatsheft 'cri-
ticön', mehrere z.T. angesehene Verlage veröffentlichen ein breites Spek-
trum konservativer bis rechtsextremer Literatur. 1989 ist die 3. Auflage von
Armin Möhlers "Die konservative Revolution in Deutschland 1918-1932"
erschienen. Die Palette der Themen reicht von der IQ- und Genetikfor-
schung über Bücher von A. de Benoist bis zu Wilhelm Stäglichs 'Auschwitz-
Mythos' (Sarkowicz 1987). In diesem breiten Spektrum von der Biologie(2)
bis zur Ästhetik(3) wird eine diskrete "Kulturrevolution von rechts" in Gang
gesetzt, die lediglich punktuell - etwa in den kleineren und grösseren Histo-
rikerdebatten - öffentlich auffällig wird.

Obwohl sich die Neue Rechte vor allem in Frankreich von den alten Im-
mer-noch- Faschisten mit Verve distanziert, will ich im folgenden ihre 'Neu-
heit' kritisch prüfen, und zwar anhand von Studien über 'Rechte Kw/fur', die
Furio Jesi (1984) vorgelegt hat. Während die Diskontinuitäten einleitend
schon angesprochen worden sind, möchte ich die Kontinuität zwischen der
'Alten' und der 'Neuen' Rechten über den gemeinsamen ideologischen Be-
zug zu mythologischem Material aufzeigen. Dieses Interesse am Mythos
trägt weit mehr als nur die symbolische Sprache des neurechten intellektuel-

76 WIDERSPRUCH - 21/91



len Diskurses. Insoweit er die Gefühle anspricht oder abstösst, handelt es
sich auch um eine neue S7w«-Po/ü;7c, die gerade in einer Zeit, die allenthal-
ben als Kw/ft/r- und 5mnfeme(4) beschrieben wird, unter der Oberfläche wir-
ken kann.

Ethnopluralismus

Die Neuen Rechten weisen den Vorwurf des Rassismus und auch Antise-
mitismus heftig zurück. So spricht sich Alain de Benoist, einer der Chefideo-
logen des französischen GRECE(5), entschieden gegen "alle Rassismen"
aus (Benoist 1983,53 ff))(6). Es gebe keinen für alle Kulturen gültigen Wert-
massstab, folglich könne man auch nicht die Überlegenheit einer Rasse über
die anderen behaupten, sehr wohl aber das Recht der verschiedenen Völker
auf "Differenz". Benoist wendet den Vorwurf des Rassismus gegen seine
"universalistischen" Gegner. Ein wirklicher Rassist sei, wer die grundlegen-
de Verschiedenheit der ethnischen Kulturen leugne und alle Menschen als

"gleich" ansehe. Er spricht hier gar von einem "Rassismus des Antirassis-
mus" (S. 55). Und er denunziert auch die Missionierung der Kolonialvölker:
"Im Namen der Gleichheit der Seelen vor Gott(7) wollten die Missionare
den 'Kolonialvölkern' religiöse Auffassungen aufzwingen, die diesen fremd
waren Daraus resultierte bei diesen Völkern ein massiver Kulturver-
lust"(S. 56) Der Dualismus Mensch-Gott lasse die Unterschiede zwischen
den Kulturen als zweitrangig erscheinen. Das sei, so Benoist, 'jüdische Ideo-
logie', die den Europäern durch das Christentum aufgedrängt worden sei.
Diese ("orientalische") Abwertung des Unterschieds zwischen den Völkern
ist für die Neuen Rechten die tiefste Ursache des Rassismus: "Auf weltliche
Ebene übertragen scheint dieser Denkprozess sämtliche Formen der Altero-
phobie sämtliche Rassenideologien, sämtliche Ausstossungen zu recht-
fertigen. Vom Begriff des als Gottheit wertlosen Gottes (des Götzen im AI-
ten Testament, H.S.) geht man zu dem in seiner Menschlichkeit wertlosen
Menschen über und zu dem in seinem Lebenswert wertlosen Leben." (1982,
173ff) Den makabren Schluss aus dieser Überlegung schreibt Benoist nicht
aus: An Auschwitz sind die Juden ("le judéochristianisme") selbst schuld.

In der BRD sind die Neuen Rechten etwas weniger antikolonialistisch. So
kann in einem der Standardwerke rechter Theorie der Jurist Jürgen Rieger
unter dem Pseudonym Jörg Rieck(8) die Erblichkeit des IQ und insbesonde-
re die Unterlegenheit der Intelligenz der Schwarzen "beweisen" (Rieck
1981). Benoist hält dem mit Berufung auf den präfaschistischen italienischen
Philosophen Julius Evola allerdings entgegen, dass auch die Intelligenz kein
universaler Massstab für den Wert einer Rasse sei(1985, 94). Aber gerade
die Gleichberechtigung der untereinander völlig verschiedenen Kulturen
verbiete es, dass die Völker vermischt werden. Die Einwanderung von
Nordafrikanerlnnen in Frankreich bedeute eine Art "Kolonialisierung" Eu-
ropas durch die Araber (ebd. S. 67). Im übrigen besteht auch für Benoist
durchaus eine Konkurrenz zwischen den Völkern. Für ihn hat ein Volk ein
"Schicksal", es handelt richtig, wenn es sich im Bewusstsein seiner kulturel-

WIDERSPRUCH - 21/91 77



len Herkunft um einen Mittler schart, "der fähig ist, Energien zusammenzu-
fassen und als Katalysator des Schicksalswillens zu dienen." (S. 134) Ein
Volk muss den Mut haben, seinen Feind zu bezeichnen, "positive Begriffe"
sind "Eroberungsdrang, eine polemologische (9) Auffassung der Existenz,
der Sinn für Kraft, Disziplin usw." (S. 141).

Dem Pluralismus der Kulturen und ihrer Wertsysteme entspricht aber
nicht etwa ein Pluralismus im Inneren einer Kultur. Alle neurechten Vor-
denker lehnen das Individuum als Ausgangspunkt von Moral und Politik ab.
So schreibt Benoist: "Der Einzelmensch besteht nach unserer Auffassung
nur in der Verbindung mit den Gemeinschaften, in die er eingegliedert ist.

Dem Interesse des Einzelnen kommt 'an sich' keine Wertschätzung zu."
(S. 133) Benoist ist Gegner des Kommunismus "aus den gleichen Gründen,
die (ihn) den Liberalismus bekämpfen lassen." Die Neuen Rechten "erken-
nen, dass sich der Liberalismus in der Verwirklichung egalitärer Ideen
unendlich viel effizienter und damit gefährlicher erwiesen hat." Deshalb er-
klären sie den Liberalismus zum "Hauptfeind" (S. 142). Dazu kommt, dass

in den früheren realsozialistischen Staaten untergründig die alten ethnischen
Identitäten und Vorurteile weiterleben (z.B. in der Ideologie und Bewegung
der russischen Pamjat, der fanatisch, antisemitisch und antikommunistisch
auftritt). Der Liberalismus führe in die Dekadenz, die "unsere Überlebens-
chance als Volk" vernichte (S. 145, vgl. Möhler 1990,135f). Aus dem selben
Grund sei der Pluralismus innerhalb eines Volkes gefährlich. Wenn man die
Minderheitenrechte auch auf ethnische Minderheiten ("Nicht-Bürger") aus-
dehne, riskiere man, die "nationale und volkstümliche Identität" schwer zu
entstellen und "den Volksbegriff um seine grundlegende Bedeutung zu brin-
gen" (Benoist 1986, S. 72). Sogar der Wertepluralismus innerhalb eines eth-
nisch homogenen Volks sei gefährlich: Er trage zur Zersetzung der Gesell-
schatten bei. "Die Meinungsfreiheit hört dort auf wo sie dem Ge-
meinnutz widerspricht, das heisst der Möglichkeit für die Volksgemein-
schaft, ein Schicksal zu haben, das ihren gründenden Werten entspricht"
(ebd. S. 78f).

Schon diese Formulierung des Ethnopluralismus zeigt, wie alt die Ideen
der "Neuen" Rechten sind. Wir finden uns in die zweite Hälfte des 19. Jahr-
hunderts zurückversetzt. Benoist polemisiert gegen "Descartes, die Enzy-
klopädisten und die Ideologie des Naturrechts" (1985, S. 133). Er zitiert
Charles Maurras(lO), Ernest Renan(ll), Georges Sorel und Joseph de Mai-
stre, Denker der französischen Gegenaufklärung aus dem letzten Jahrhun-
dert. Gegen rationales Denken und Verständigung zwischen den Kulturen
verteidigt die Neue Rechte, wie schon J. de Maistre, das nationale Vorurteil,
dank dem die Völker glücklich und mächtig seien (Finkielkraut 1989,29; Be-
noist 1981,90). Ein gewisser Unterschied zu jenen Vorläufern besteht darin,
dass die meisten Neuen Rechten als Bezugspunkt nicht mehr einzelne euro-
päische Nationen nehmen, sondern die "Nation Europa"(12).

Mit dem neurechten Ethnopluralismus ist die Rechte, nach einer biologi-
stischen Phase, zu ihrem Ausgangspunkt zurückgekehrt (Finkielkraut 1989,
82-86). Ein Beispiel illustriert das: "Der leider unleugbare Verfall der euro-

78 WIDERSPRUCH - 21/91



päischen Nationen erweist sich zum Teil als eine Folge der Verkennung des
Rassenwesens. Die Zukunft der Kultur-Staaten scheint in Frage gestellt,
wenn es nicht gelingt, ihre Verfassung unter Berücksichtigung der rassischen
Eigenheiten der Bevölkerung neu zu ordnen. Mit gutem Grunde wird in
neuerer Zeit von einem 'Se/bsthesft'mmungs-Reciü der Völker' gesprochen,
von dem Anspruch darauf, das Leben nach den Grundsätzen der eigenen
Art und Rasse auszubauen." (Th. Fritsch, 1923, 9)

Ausgehend von einem "organischen" Volksbegriff und der positiven Be-
Wertung nationaler Vorurteile kann Benoist sogar für "Demokratie" eintre-
ten(13). Gegen die neuzeitliche liberale Demokratie bezieht er sich auf die
griechische als einzig "echte" Demokratie (Benoist 1986, 15). Dort beruhe
"Freiheit" nicht auf unveräusserlichen Rechten des Individuums, sondern
auf "Volkszugehörigkeit". Die griechische Demokratie gründe auf der "Idee
der organischen Gemeinschaft"(14). Deshalb will sich Benoist "eine Auffas-
sung des Volkes und der Gemeinschaft wiederaneignen, die (von) zwei
Jahrtausenden Egalitarismus, Rationalismus und Erhöhung des Individu-
ums-ohne-Zugehörigkeit" in den Schatten gestellt worden sei (ebd. S. 25).
Eine solche Demokratie als Volks-Herrschaft hat mit der modernen offenen
Gesellschaft nichts gemein. Diese beruht ja (zumindest theoretisch) auf un-
veräusserlichen Menschenrechten. In einer organischen Demokratie gibt es

dagegen keine Instanz, in deren Namen ein legaler Entscheid kritisiert wer-
den könnte. "Entweder ist das Volk souverän und man kann seine Willens-
äusserungen nicht verurteilen, oder dieser Wille untersteht selber einer stär-
keren Macht als der seinigen, aber in diesem Fall ist das Volk nicht mehr sou-
verän." (S. 65f) Die "organische Demokratie" stellt in den Mittelpunkt Be-
griffe wie "die Geometrie der Proportionen, die Dialektik von Autorität und
Zustimmung (sie!) sowie die Identifikation der Regierenden und Re-
gierten." (S. 116)
«8

Nominalismus

Der "Hauptfeind" der neurechten Philosophen auf dem ideenpolitischen
Feld ist jede Art von "Reductionisme" (Benoist 1977, 450). Damit dieser
Feind endlich besiegt werden kann, reduzieren die neurechten Philosophen
ihrerseits die ganze Philosophiegeschichte auf einen entscheidenden polaren
Gegensatz: den von Nominalismus und Universalismus, ein Gegensatz, der
laut Benoist gleichzusetzen ist mit dem von 'Anti-Egalitarismus' und 'Egali-
tarismus' (1981,77). Denn jede antiegalitäre Weltanschauung sei grundsätz-
lieh nominalistisch. Wie schlecht diese Reduktion gerade auf die nach Beno-
ist nominalistische antike Philosophie passt, lässt sich indessen leicht zeigen:
Piaton und Aristoteles begründen Ungleichheit und Hierarchie (innerhalb
eines Volkes und zwischen den Völkern) in universaler Wahrheit. Bei Piaton
ist die Idee "Mensch" allgemein. Sie hat, wie alle Ideen, grösseren "Wahr-
heitsgehalt" als der einzelne Mensch. Dadurch aber, dass die einzelnen Men-
sehen an dieser Idee in unterschiedlichem Mass teilhaben, wird eine Hierar-
chie in der universalen Ordnung begründet(15). Der Universalismus ist

WIDERSPRUCH - 21/91 79



demnach seit Platon (und nota bene bis Thomas v. Aquin) alles andere als

"egalitaristisch"(16).
Armin Mohler(17) kritisiert in seinem "Credo" (1980) das universalisti-

sehe Bestreben, die Phänomene der Welt aus einer formulierbaren Weltord-
nung herzuleiten. Der Universalist berufe sich auch in seinem Handeln auf
die universale Ordnung und handle nicht "in seinem eigenen Namen oder
dem seiner Familie, seines Stammes, seiner Ato/on oder einer anderen Form
menschlicher Endlichkeit" (ebd. S. 62, Hervorh. H.S.). Dadurch werde ein
abweichendes Handeln automatisch als falsch denunziert. Universalismus
sei folglich immer totalitär und letztlich Grund aller vorkommenden Genozi-
de. Doch wenn der Nominalismus auch sehr "liberal" eingeführt wird(18), so
ist die Beschränkung der menschlichen Erkenntnismöglichkeit nur die eine
Hälfte der nominalistischen Absicht, sie ist nur "Marscherleichtung um bes-

ser voranzukommen". Das Ziel des Nominalismus ist anders gelagert: "Im
Grunde gibt es für uns nur ein einziges Problem: wie wir der Dekadenz ein
Ende machen, die unsere Welt ergriffen hat." (Möhler, 1981,67) Dekadenz
äussere sich vor allem darin, dass der "europäische Mensch" von seinem ge-
danklichen Fundament abgerückt sei. Dadurch habe er sich von dem ent-
fernt, was ihm während 2500 Jahren die Überlegenheit über alle anderen Zi-
vilisationen der Welt ermöglicht habe.

"Dekadenz" ist der Zentralbegriff dieser "Nominalisten". Die klarste
Definition von "Dekadenz" finden wir bei Benoist: Sie drücke sich im Zwei-
fein an den Grundlagen der sozialen Normen aus. Das "Fehlen von Ztv«i/e/n
im Hinblick auf die Normen ist für eine Kultur in vollem Aufstieg charakte-
ristisch: die Tatkraft bringt den Zweifel zum Schweigen. In einer geschwäch-
ten Kultur hingegen, in einer Gesellschaft, die sich ihrem Untergang zu-
neigt, überschwemmt eine riesige Welle von Zweifeln das allgemeine Be-
wusstsein." (1981, S 91f)

Auch hier verteidigt Benoist im Namen des "Nominalismus" das nationale
Vorurteil. Das Zweifeln an den Konventionen, der "Zusammenbruch der
Gründermythen", kurz, die Aufklärung, bewirken die Auflösung einer Ge-
Seilschaft. Dies verhindert nach Benoist eine "Regeneration der Geschieh-
te" (1985, 40). Er will im Kampf um die "Kulturelle Macht" "Bedingungen
schaffen, unter denen neue Normen entstehen können." Es gebe "keine an-
dere Verhaltensmöglichkeit, als sich einer gewissen kollektiven Subjektivi-
tät klar zu werden und sie mit genügend grosser Kraft durchzusetzen, so dass
sie erneut als eine 'natürliche' Norm empfunden wird, die in der sozialen
Struktur wie ein 'Absolutum' funktioniert." (ebd. S. 93)

Der "Nominalismus" der Neuen Rechten will nicht im Namen des "Rechts
auf Differenz" die Freiheit des Einzelnen von moralischen Vorurteilen be-
gründen. Benoist ruft nach der "Aristokratie eines Volkes" (1981, 96), die
neue "Normen" mit derartiger Kraft festsetzen soll, dass sie wieder als "na-
türlich" gelten. Aristokratische Moral sei "keine Moral des geschriebenen
Rechts sondern Ausdruck einer privilegierten Beziehung zwischen ei-
nem selbst und etwas Höherem(19) Die Aristokratie schöpft ihr Gesetz
aus sich selbst. Sie schafft Ordnung, weil sie Ordnung ist. Ja, Mac/n ge/zt vor

80 WIDERSPRUCH - 21/91



Rec/U Die Aristokratie, die sich selbst als politische Klasse eingesetzt
hat, schafft nicht nur einen Verwaltungsapparat, sondern auch einen
kulturellen, 'bürgerlichen Apparat' (Gramsci). Letzten Endes muss ei-
ne Aristokratie fähig sein, den Wörtern tTtren Stnn zn gehen" (1985,89). Die-
se Machtpolitik wird in Anlehnung an Nietzsche "heroischer Subjektivis-
mus" genannt(20). Die heutigen Europäer sollen den "Selbstschöpfungsakt
ihrer Vorfahren", der (von den Rechten seit jeher geliebten) Indoeuropäer,
nachvollziehen. Es gehe darum, das Denken der Europäer wieder zu seinen
Wurzeln zurückzubringen, um es von den universalistischen Verirrungen zu
heilen (Bartsch 1975, zit. nach Feit, 1987, 86).

Mit einem Zitat von Maurras hebt Benoist hervor, dass jeder Mensch "mit
einem spezifischen Erbe" zur Welt komme, das er nicht ändern könne. Ein
solches Erbe bestehe vor allem in einer "gewissen Zahl von Werten und folg-
lieh von Werturteilen." Eine Tatsache wird in verschiedenen Kulturen ver-
schieden beurteilt. Daraus ergebe sich "die Notwendigkeit, die Werte ttnse-
rer eigenen Kidtur zn/inden, was es in einer Epoche der Verwirrung, wie es
die unsere ist, nötig macht, dies Erbe klarzulegen" (Benoist 1981, 90). Um
die "eigenen" Werte finden zu können, ist er bestrebt, eine "Genealogie der
Werte" aufzuzeichnen, daher sein Interesse an der Indogermanistik(21): "Je
weiter wir zurückgehen, desto mehr Chancen haben wir, in unserem histori-
sehen Erbe das herauszufinden, was ihm aufgepfropft worden ist, und das,
was uns zu eigen gehört."(22)

Auf völlig unhistorische Art wird nun die "Dreigeteilte Staatsordnung",
die Dumézil (1958) und Benveniste (1968) als "grössten gemeinsamen Tei-
1er" aller indoeuropäischen Kulturen herausgeschält haben, als die für Euro-
pa geeignete "Ideologie" hingestellt. Ich halte diese Methode aus zwei Grün-
den für unhistorisch: Erstens wird diese "geistige" Staatskonstruktion aus al-
len Zusammenhängen der sozialen, wirtschaftlichen und technischen Ent-
wicklung herausgerissen. Zweitens finden wir in allen europäischen Kultu-
ren, so weit wir uns von ihnen noch ein einigermassen farbiges Bild machen
können, immer auch Universalistisches. Piatons Versuch, ausgehend von
Arithmetik, Geometrie, Stereometrie, Astronomie und Harmonik schliess-
lieh zur einen Idee des Guten zu gelangen, von der aus sich alles in der Welt
erklären Hesse, ist nicht etwa ein universalistischer "Sonderfall", sondern
nur die konsequente Verfolgung einer Denkrichtung, die es in Griechenland
seit jeher gibt. Wenn sich Benoist so stark auf die Prähistorie stützt, zieht er
den Verdacht auf sich, die Indoeuropäer nur deshalb als Vorbild zu wählen,
weil wir über sie nichts Genaues aussagen können,weil sie sich mithin für die

Projektion eigener ideologischer Wunschvorstellungen bestens eignen.
Es wird jetzt deutlicher, was die substantielle Seite des anfangs so liberal

scheinenden Nominalismus ist. Seine Hauptstossrichtung ist die Ablehnung
des Menschenrechtsbegriffs (Benoist, 1982,151). Nur nebenbei sei bemerkt,
dass gerade die Menschenrechte ein Resultat des (historischen) Nominaiis-
mus sind(23). Auch hier zeigt sich wieder, dass Benoist als Vorbilder Tradi-
tionen wählt, die seinen Kernaussagen widersprechen. Für seine Zwecke
wäre es wohl überzeugender gewesen, den Antiegalitarismus und Ethnozen-

WIDERSPRUCH - 21/91 81



trismus in einer universalistischen Metaphysik zu verankern. Derartige Ver-
suche haben ja für sich schon eine bedenkliche Tradition: Aristoteles be-
weist damit die Rechtmässigkeit der Sklaverei, J.G. de Sepulveda die Recht-
mässigkeit der Gewalt gegen die indianische Urbevölkerung Amerikas(24).

Dass die neurechten Ideologen ihr philosophisches Fundament ausgerech-
net im Nominalismus suchen, kann mit ihrer politisch-pragmatischen Ab-
sieht zusammenhängen: Die Kritik des Universalbegriffs hat Konjunktur.
Durch die Hintertür tritt aber sogar der so verfemte Universalismus wieder
auf den Plan. Das Thule-Seminar(25) "unterstreicht den einheitlichen Cha-
rakter der Wissenschaft und die Notwendigkeit, deren einzelne Gebiete in
ein umfassendes zusammenhängendes Denksystem zu integrieren, statt die-
selben zu isolieren. Demnach besteht z.B. eine Kontinuität zwischen Ge-
schichte und Soziologie, zwischen Soziologie und Genetik, Genetik und An-
thropologie, Anthropologie und Molekularbiologie, Molekularbiologie und
organischer Chemie usw." (Krebs 1981a, 414). Das Ansinnen, die Geschieh-
te letztlich aus der Geometrie (so deute ich das "und so weiter") zu erklären
steht ja in bester platonischer Tradition(26).

Neues Heidentum

Waren die Konservativen bisher in der Regel eher christlich (katholisch)
orientiert, so wollen neurechte Vordenker wie Benoist, Krebs und Möhler
das universalistische "Judenchristentum" verlassen und sich eine neue, euro-
päische Religion schaffen. Dabei nehmen sie vordergründig Bezug auf die
griechische und romanische, und, weiter zurück, auf eine "indoeuropäische"
Religion. Es geht auch hier um den "Konflikt der Konflikte" (Möhler), eine
Entscheidung zwischen "Universalismus" und "Nominalismus".

Vom "jüdisch-christlichen" Dualismus ausgehend, kritisiert Benoist (frei
nach Nietzsche) die biblische Religion: Sie sei eine Religion des Ressenti-
ments. Die Schwäche des Menschen in der biblischen Religion stehe im Ge-

gensatz zum Heroismus des Heidentums. Anhand eines der dunkelsten He-
raklitfragmente versucht er zu beweisen, dass in der griechischen Religion
die Götter ebenso unvollkommen seien wie die Welt. Menschen und Götter
seien nicht von verschiedener Natur, sie stünden nur auf verschiedenen Ebe-
nen. Daher könnten Menschen, wenn sie über sich hinauswachsen, zumin-
dest teilweise an der göttlichen Natur teilhaben. Wie schon in der Unter-
Scheidung zwischen "Nominalismus" und "Universalismus", gerät Benoist
auch hier der universale Geltungsanspruch seiner Unterscheidung in die
Quere: Wenn die biblische Religion dualistisch ist, darf es die heidnische
nicht sein, auch die "real-existierende" heidnische nicht. Also muss er ver-
schweigen, dass Heraklit, den er als Zeugen für seinen heidnischen Nomina-
lismus aufführt, durchaus aweft Universalist ist, gibt es doch beim Philoso-
phen ein Weltgesetz, den Feuer-Logos, der gleichzeitig Gott ist. Auch sind
die griechischen Götter durchaus nicht nur "verklärte Ebenbilder des Men-
sehen" (Benoist 1962, 58). In der griechischen Religion ist Übermut, das

Verwischen des Unterschiedes zwischen Göttern und Menschen, ein Ver-

82 WIDERSPRUCH - 21/91



brechen, das unbedingt göttliche Strafe nach sich zieht. Dass der Dualismus
auch um den Preis der Verfälschung aus dem Heidentum herausgehalten
werden muss, hat seinen Grund: Wenn Gott radikal anders ist als alle Men-
sehen, dann ist der Unterschied zwischen den Menschen nicht so bedeutsam.
Das aber wäre im Sinne der Neuen Rechten die Grundlage eines gewissen
"Egalitarismus".

Wenn Benoist schreibt, der Mensch sei das Mass Gottes (1982, 230),
scheint er damit den einzelnen Menschen von Gottesfurcht emanzipieren zu
wollen. Doch, wie schon gezeigt, geht es den Neuen Rechten um Einbin-
dung, nicht um Emanzipation. So fordert Benoist eine Metaphysik der
räumlichen Verwurzelung (1982, 218; 1985, 69ff). Die Religion soll dem
"Wesen des Politischen"(27) untergeordnet werden. Sie soll nicht eine In-
stanz sein, von der aus Macht legitimiert, aber auch kritisiert werden kann,
sondern soll selbst Verkörperung der Macht sein. In der indoeuropäischen
"Ideologie tripartite" regelt ja der Priester-König sowohl die Beziehungen
mit dem "Heiligen", als auch die Beziehungen der Menschen untereinander
sowie die "Souveränität" (Dumézil 1958, S. 18ff).

Kultur der Rechten

Furio Jesi hat mit seinem Buch "Kultur von rechts" (1984) einen wichtigen
Beitrag zur Mythenforschung und Ideologiekritik geleistet. Er unterscheidet
im "Bereich des Verhaltens" zwischen "brutalem und distinguiertem Neofa-
schismus" (S. 83), wenn sich auch oft eine "wohlberechnete Mischung" von
beidem zeigt. Richtiger aber, wenn man die "nebulöse ideologische Sphäre"
untersucht, ist s.E. eine Unterscheidung zwischen "sakralem und profanem"
(oder auch "esoterischem und exoterischem") Neofaschismus. Jesi geht in
seinen Kulturanalysen von einem "Bruch" zwischen politischer Praxis und
Ideologie aus. Für beide Typen von Faschismus sind u.a. zwei Komplexe von
Phänomene kennzeichnend, die aber gleichzeitig tief in der mitteleuropäi-
sehen Kultur verwurzelt sind, die "Religion ties Todes" und die "Spraciie der
/deen o/me Worte".

Die faschistischen spanischen und rumänischen Verbände in den 20er bis
40er Jahren verklären in Liedern den Tod als ihre Braut. Ist diese Todesero-
tik im spanischen Tercio(28) kaum mehr als eine Verherrlichung der "exal-
tierenden Aspekte des militärischen Lebens", so nimmt der Gesang der Ei-
sernen Garde "den direkt esoterischen Charakter einer geheimen Bruder-
schaft an" (ebd. S. 47). Während der Tercio eine antiintellektuelle Bewe-

gung war, standen hinter der Eisernen Garde "die Intellektuellen des Tradi-
tionalismus" bis hin zum bekannten Religionswissenschafter Mircea Eliade.
Jesi zitiert einen rumänischen Legionär: "Durch den Gesang hat der Mensch
am kosmischen Rhythmus, an den Geheimnissen der Welt und an dem Un-
bekannten teil. Durch den Gesang dringt der Mensch in den Kern der
Wahrheit, in das Wesen der Dinge ein. Der Lebensstil des Legionärs ist
direkt mit dem Gesang verbunden." (ebd.) Die "Teilnahme am kosmischen

Rhythmus" geschieht auch durch die Bezugnahme auf reichhaltiges mytho-

WIDERSPRUCH - 21/91 83



logisches Material, dessen Manipulation Jesi interessiert. So ist die Todese-
rotik in der Mythologie des Balkans weit verbreitet. Als Beispiel dazu diene
hier nur die in ganz Osteuropa verbreitete Legende des Meisters Manole:
Ein Maurermeister muss, um sein Bauwerk zu vollenden, seine eigene Frau
lebendig darin einmauern. Mircea Eliade, der in jener Zeit der Eisernen
Garde nahestand, untersuchte dieses Thema und formulierte die Theorie,
dass in der Mythologie eine Konstruktion ("ein Haus, ein Werk derTechnik,
aber aweb ein geistiges Werfc"j beseelt sein muss, um zu überdauern. Die
"Übertragung" der Seele sei nicht anders als durch ein Opfer möglich, "in
anderen Worten, durch einen gewaltsamen Tod. Die rituelle 'Übertra-
gung' von Leben mittels des Opfers beschränkt sich nicht auf Konstruktio-
nen (...): man opfert auch Menschen, um den Erfolg einer Unternehmung
oder die geschichtliche Dauer eines geistigen Entwurfs zu sichern." (ebd. S.

50)
Und tatsächlich opferten die Legionen sich und ihre Gegner für einen der-

artigen geistigen Entwurf: für das neue, wiedererstarkte Europa, oder für
den Aufbau einer "Rasse der Tradition". (S. 104) Die Verbindung zwischen
der Todeserotik der Legionen und den neuen "Geistigen Entwürfen" wurde
durch die Rbetonfc der Scbicfesatewnde geschaffen: Schon zu Beginn unse-
res Jahrhunderts gingen alle Strömungen der politischen Rechten von einer
negativen Zeüdiagnose aus. Der herrschende Zeitgeist führe zum Untergang
des Abendlandes (Spengler, 1923). Der Ethnologe Leo Frobenius z.B. be-
klagt, in den Wissenschaften herrsche eine Spezialisierung vor, die Sterilität
und Tod bedeute. Sie führe nämlich zum Verlust der Fähigkeit, den Sinn des
Lebens in seiner Ganzheit zu fassen. Die Gefahr liege darin, dass die "spe-
zialisierte" wissenschaftliche Erkenntnis allzu klare Bilder der Vergangen-
heit liefere, deren Wahrheit doch erst in einem "überzeitlichen Hell-Dun-
kel" enthalten sei. An die Stelle historischer Erkenntnis sollte eine Art Tra-
ditionsge/wb/ treten. Stattdessen errichte die Wissenschaft unüberbrückbare
Barrieren zwischen den lebendigen Kräften der Vergangenheit und den
Menschen der Gegenwart (ebd. S. 19). Dieses Abgeschnittensein von der
Vergangenheit führe dazu, dass die Menschen nicht fähig seien, die eigene
'Scbicfcsa/sstonde' zu erkennen.

Die Menschheit (oder zumindest "Europa") befinde sich in einer Schick-
salsstunde - die rationalistisch und materialistisch orientierte wesens/remde
£ins<e//ung müsse aufgegeben werden - die Europäer müssen wieder die ih-
nen auf den Leib geschriebene Rolle spielen: Aussagen, die wir nicht nur bei
Frobenius, sondern auch bei Oswald Spengler (1933, 3ff) finden. Spengler
identifiziert diese Schicksalsstunde mit der "Machtergreifung" der NSDAP,
warnt aber davor, den Sieg zu hoch zu bewerten, denn wirkliche Siege wür-
den nur aussenpolitisch, im Krieg, erfochten. "Aber die grösste Gefahr ist
noch gar nicht genannt worden: Wie, wenn sich eines Tages Klassenkampf
und Rassenkampf zusammenschliessen, um mit der weissen Welt ein Ende
zu machen?" (1933, 164)

Meines Erachtens lässt sich gerade anhand der Todes- und Schicksalsfaszi-
nation ein "Überlieferungsstrang aufzeigen, der weit über die politische

84 WIDERSPRUCH - 21/91



Rechte hinausgeht, der aber ein wichtiges Element aller Kultur der Rechten
ist. Er sei hier stichwortartig skizziert: Schon Nietzsche behauptet von aller
lebendigen Religion, dass sie dem Logos entgegengesetzt sei. Er selbst inter-
pretiert so die Dionysosreligion. Die Ritualforschungen des Altphilologen
und Religionswissenschafters W.F. Otto leben von dieser Faszination des

Menschenopfers und des Wahnsinns (Cancik 1985, 105ff). Mircea Eliades
Abhandlung über eine Legende des Menschenopfers wurde bereits erwähnt.
Diese Faszination findet bei vielen rechten Intellektuellen (z.B. Gottfried
Benn, Ernst Jünger, Tomaso Marinetti und wieder bei fast allen neurechten
Ideologen) ihre Entsprechung in der Verherrlichung von Krieg und Gewalt.
Armin Möhler bezeichnet eine "Spannung von Jugend und Tod" (1990,99ff)
als eines der Merkmale des "faschistischen Stils".

Unter "Sprache der Ideen ohne Worte" versteht Jesi ein (oft, aber nicht
immer esoterisches) System von Symbolen, das ein Gefühl von Gemein-
schaft und Identifikation erzeugt. Solche Symbole können Fahnen, Gräber,
Gebäude, aber auch ekstatische Gedanken sein. Wie die Manipulation eines
solchen Symbols funktioniert, lässt sich anhand eines Beispiels aus Möhlers
"faschistischem Stil"aufzeigen: "Wer zu Beginn der 70er Jahre den Alcazar
besuchte - eine etwas verwaiste Weihestätte mit alten Falange-Veteranen als
Aufsehern - konnte in dem seit 1936 unveränderten Kommandoraum eine
Ahnung bekommen, was ein faschistischer "Mythos" ist. Ein sehr antiker
Telefonapparat mit Drehkurbel, an den Wänden vergilbte Fotos und vor al-
lern viele dort hängende Versionen eines Telefongespräches in allen mögli-
chen Sprachen erinnerten an eine historische Szene am 23. Juli 1936." (1990,
105f) Äussert sich die "Sprache der Ideen ohne Worte" sprachlich, so be-
steht sie, nach Jesi, "aus Gemeinplätzen, doch nicht aus den Gemeinplätzen
der profanen Sprache des Alltags, sondern aus solchen der literarischen
Sprache" (1984, 128) Und er fährt fort: "Diese Sprache der Gemeinplätze
mit erhabener Herkunft wird zum VorözMan K/ar/zen erklärt. Sie steht
in keinerlei Beziehung zur Vernunft, noch zur Geschichte: ihre Entstehung
verdankt sie einem 'Wert', der Vergangenheit genannt wird, doch geschieht-
lieh so undifferenziert ist, dass er auch in der Gegenwart angesiedelt werden
kann. Sie ist das charakteristischste und am weitesten verbreitete Ele-
ment der Kultur der Rechten: Von dieser besitzt sie all ihre Unklarheit, die
sich Klarheit nennt, all ihren Abscheu gegen die Geschichte, der getarnt ist
als Verehrung der ruhmreichen Vergangenheit, all ihre leichenhafte Unbe-
weglichkeit, die sich als ewig lebende Kraft ausgibt." (S. 128) Geschichte
wird "eingefroren" und "homogenisiert" zugunsten der Möglichkeit starker
Identifikation mit einer politischen Mythologie. Möhler selbst wiederum
schreibt, "im Bereich des Faschismus" gehe die "Entscheidung für eine Ge-
bärde, einen Rhythmus" der Sprache voraus. "Der Faschismus ist nicht
stumm, im Gegenteil: er liebt die Worte, aber sie sind nicht dazu da, einen
logischen Zusammenhang festzuhalten. Ihre Funktion ist vielmehr, eine be-
stimmte Tonlage zu setzen, ein Klima zu schaffen, Assoziationen hervorzu-
rufen" (1990, 86)(29). In gewisser Weise gilt das auch für die neurechten
Ideologen. Sie bedienen sich zwar einer vordergründig argumentativen

WIDERSPRUCH - 21/91 85



Sprache, da heute der intellektuelle Diskurs wissenschaftlich dominiert ist.
Aber sie homogenisieren gerade auch die Wissenschaftssprache zu einem In-
strumentarium von Gemeinplätzen. Besonders Benoist scheut sich nicht,
auch eine heroisierende Spielart der symbolischen Sprache zu verwenden,
besonders in den Essays über seine Vordenker und die Identifikationsfigu-
ren der Neuen Rechten (1977, über Hitler, Evola, Sorel, Lorenz etc.) und
über die Elitetruppen.

Mythos gegen Logos

Benoist will sich im neuen Heidentum "der Tyrannei des Logos, der schreck-
liehen Tyrannei des Gesetzes entledigen, um endlich die Schule des My-
thos und des Lebens wieder zu besuchen" (1982,25). "Mythos" steht bei ihm
in der Regel in Opposition zu "Logos" oder zu "Gesetz" (30). Die beiden
Chiffren, "Mythos" und "Leben" einerseits, "Logos" und "Gesetz" anderer-
seits sind bei ihm auswechselbar durch "Heidentum" und "Judenchristen-
tum" oder durch "Nominalismus" und "Universalismus". Im Vordergrund
steht also die Unterscheidung zwischen partikulärem Geltungsanspruch der

Mythen und universalem der Weltgesetze.
Benoist behauptet, das Judentum habe die Vernichtung der Götzen gefor-

dert und so den Übergang vom Mythos zum Logos eingeleitet (Benoist 1982,
159). Durch "Rationalisierung" und "Historisierung" würdige der Logos
den Mythos herab, da dieser nun "keine Erkenntnisweise mehr, sondern
vielmehr Gegenstand der Erkenntnis" sei. Mit keinem Wort thematisiert er,
dass der Übergang "vom Mythos zum Logos" (Nestle 1940) und auch sein

Resultat, die grosse universalistische Philosophie, mindestens so sehr im
heidnischen alten Griechenland beheimatet sind, wie im Judentum. Die Ent-
mythisierung und die Rettung der mythischen Erzählung durch ihre Deu-
tung als Allegorie sind Bestrebungen schon der frühesten griechischen Philo-
sophen(31). Gerade das Erheben eines universalen Geltungsanspruchs kann
dem Judentum nur bedingt unterstellt werden, wie Benoist selbst bemerkt.

Pierre Krebs, der 1. Vorsitzende des "Thule-Seminars", lässt an den
Schluss jedes Buchs aus der Reihe "Thule-Konkret" eine Verkündigung stel-
len: "Der Mythos offenbart die Geschichte, und der Mensch wächst über sei-

ne Götter hinaus durch die Verbundenheit mit seinen Ahnen, seinem Bo-
den, dem Wind und den Steinen, weil nur die Nachkommen und deren Taten
zur Ewigkeit zu führen vermögen." (Krebs 1981a, S. 413f) Was sie bedeuten
soll, bleibt dunkel. Auch in diesem Punkt ist Benoist etwas deutlicher: Wenn
er sich um die Vergangenheit bemüht, dann nicht, um zu etwas Vergange-
nem zurückzukehren, sondern um an das Unvergängliche (z.B. die Dumézil-
sehe "idéologie tripartite") anzuschliessen. Benoist nennt diese Methode
"mythologisch" (1982, S. 25), im Gegensatz zu einer chronologischen Me-
thode, die "auf das Vormalige" zurückkommen wolle. Diese mythologische
Methode scheint er vor allem Nietzsche und bei Julius Evola entlehnt zu ha-
ben.

Die Mythen offenbaren Geschichte. Geschichtliche Wahrheit kann, so

86 WIDERSPRUCH - 21/91



Benoist, nicht erfahren oder diskursiv gewonnen werden, man kann sich nur
- und schon wieder klingt Piaton an - an sie erinnern. Wenn wir diesen An-
klang an Piatons Menon ernst nehmen, müssen wir daraus schliessen, dass
die Geschichte ein Wesen hatte, das als Archetyp auch in uns Menschen vor-
handen wäre, dass es einen Welt-Logos gäbe, der nicht erlernt werden kann,
an den sich aber die menschliche Seele erinnert. Es scheint mir allerdings un-
wahrscheinlich, dass Benoist, der immer gegen die "Tyrannei des Logos" po-
lemisiert, gerade diesen für seine "mystische Methode" voraussetzt. Eher
müssen wir diese Aussage so verstehen, dass damit eine Geschichtsauffas-

sung gegen Kritik, die sich auf Quellen bezieht, immunisiert werden soll.
Georges Sorel, auf den sich Benoist und Möhler gerne berufen, stellt der

rationalistischen Konzeption der Naturrechte seine Mythos-Theorie entge-
gen (die sich s.E. kritisch vom 'Utopie'- Begriff abhebt). "Man muss also die
Mythen als Mittel einer Wirkung auf die Gegenwart beurteilen, Die
Ganzheit des Mythos ist ai/ein von Bedeutung. " (1969, 143) und: "Ein My-
thos kann nicht widerlegt werden, da er im Grunde das gleiche ist wie die
Überzeugung einer Gruppe, da er der Ausdruck dieser Überzeugungen in
der Sprache der Bewegung ist." (1969,42) Benoist selbst bezeichnet den Zu-
sammenbruch der Gründermythen und die danach rasch um sich greifende
'Grundlagenkritik' als Auslöser oder mindestens Symptom der Dekadenz.

Wenn ich von mythologischen Elementen in der Denkweise der Neuen
Rechten spreche, meine ich damit vor allem zwei Aspekte: Einerseits domi-
nieren darin mythische Strukturen, andererseits ist die Sprache bei allen mir
bekannten neurechten Autoren eher symbolhaft als diskursiv.Die mythische
Struktur bedeutet in der Denkweise der Neuen Rechten vor allem folgendes:
Einmal wird ein goldenes Zeitalter postuliert: die prähistorische Zeit der In-
doeuropäer, manchmal auch die klassische Antike. Zum anderen nimmt die
Christianisierung Europas und damit das Aufkommen von "Universalis-
mus" die Stellung eines Sündenfalls ein. Und schliesslich wird die Rettung
als konservative Utopie angeboten: Die Neuschaffung der Gründermythen
und einer 'Europäischen' Metaphysik. Aber für den Fall, dass die Europäer
von dieser Rettungsmöglichkeit keinen Gebrauch machen, wird mit einem
apokalyptischen Ende gedroht. (Lorenz: "Wärmetod", Benoist: "Verlan-
gen nach Tod" oder Todesdrohung für den Fall, dass das 'Politische' abster-
ben sollte.)

Zum Schluss des Buchs "Heide sein zu einem neuen Anfang" vermengt
Benoist in einem Blendwerk von Anspielungen die ganze neuere "existentia-
listische" Geistesgeschichte zu einem Brei von Gemeinplätzen der literari-
sehen Sprache: "Was wollen wir? Wir wollen, durch einen neuen Anfang das

Ereignis verwirklichen, das die wechselseitige Verflechtung von Sein und
Zeit ist. Wir wollen die von Joachim von Floris angekündigte Triumphsyn-
these verwirklichen. Den Gesetzen wollen wir den Glauben entgegensetzen,
dem Logos den Mythos, der Schuldhaftigkeit des Geschöpfes die Unschuld
des Werdens, der Erhöhung von Hörigkeit und Demut die Berechtigung des

machtstrebenden Willens, der reinen Vernunft das Wollen, dem

Begriff das Bild, dem Exil den Ort" (Benoist 1982, S. 306).

WIDERSPRUCH - 21/91 87



Die Sprache der Ideen ohne Worte baut nicht mehr nur auf "Gedanken"
(Jesi) wie "Ehre", "Distanz", "Schicksal", "Tradition", sondern gibt sich
wissenschaftlich. So wird z.B. gegen den jüdisch-christlichen Dualismus der
Konsens der "Wissenschaftsbewegung" in Anspruch genommen. Sehr oft
werden Zitate verschiedenster Autoren aus ihrem Zusammenhang heraus-
gerissen und so aneinandergereiht, dass daraus eine Art Assoziationsgemen-
ge entsteht, das prima vista überzeugend wirkt.

Neubewertung des Faschismus

Die französische Neue Rechte arbeitet seit mehr als zwanzig Jahren daran,
faschistische Intellektuelle wie Drieu la Rochelle, Déat oder Maurras und
deren Theorien wieder salonfähig zu machen. Weil diese Intellektuellen in
der Regel nicht aktiv mit Nazideutschland kollaborierten, hat ihre Rehabili-
tation auch einigen Erfolg zu verbuchen. Seit der "Wende" gehen nun auch
in der BRD die Rechten in die Offensive. Dabei profitieren sie davon, dass

viele "Liberale" mit ihrer eigenen Vergangenheit Schwierigkeiten haben
und die Linke ihren Antifaschismus oft nicht mit der notwendigen Detail-
kenntnis fundiert. So haben es die Rechten leicht, in Erinnerungsliteratur
viel "Normales" über den NS-Staat zu erzäWe«. Sie haben damit ein Klima
geschaffen, das eine verharmlosende Neubewertung des Faschismus einge-
leitet hat.

Diese Neubewertung unternimmt in der BRD seit Jahren u.a. Armin
Möhler. 1989 mobilisierte er in "Der Nasenring" (1989a) seine persönlichen
Erinnerungen gegen die bundesdeutsche Vergangenheitsbewältigung. In-
dem er erzählt, will er zeigen, dass die Greuel gegen Juden und andere Min-
derheiten nur ein kleiner Teil der Wirklichkeit in jenem Staat seien. - Ohne-
hin habe ja jeder Staat seine "Schandgruben und Schinderhütten" (1989a,
86). Er leugnet zwar nicht gerade Auschwitz wie andere Rechte (so die "Re-
visionisten" in Frankreich), aber er verschweigt es. In einem einzigen klei-
nen Kapitel beschreibt er zwei Beispiele der Benachteiligung von Juden und
erzählt auch, dass er Mitwisser eines Massenmordes an Juden wurde. Trotz-
dem kann er schreiben, das "Dritte Reich" kenne "die summarische Dampf-
walzen-Methode, mit der Stalin und Mao in ihren Reichen gegen zum Feind
erklärte Bevölkerungsteile vorgingen, nicht"(65), es habe nur "in den Rand-
zonen Gewalt gegeben.".

Im gleichen Jahr veröffentlichte Mohler(32) eine erweiterte Neuauflage
seiner "Konservativen Revolution" (1989). Darin interessiert nur seine Re-
zeption von Zeev Sternheils "Weder links noch rechts" (1983). Sternhells
nicht unumstrittene historische und ideengeschichtliche Analyse des frühen
französischen Faschismus komme, so Möhler, "ohne moralisierende Päda-
gogik" aus. Von Sternheils Einschätzungen ist Möhler so angetan, dass er
Sternhell gleich Sympathie zum Faschismus unterstellt. Die Absicht von
Möhlers geschickter Uminterpretation liegt auf der Hand: Er gewinnt damit
einen jüdischen Historiker als Zeugen für seine Verharmlosung des Faschis-
mus.

88 WIDERSPRUCH - 21/91



Verwandte Möhler den Begriff "Faschismus" noch äusserst vorsichtig
(was Sternhell "Faschismus" nennt, ist für ihn "konservative Revolution"),
so setzt er in seiner neuesten Publikation (1990)(33) seine positive Neube-
Wertung des Faschismusbegriffs fort: Faschismus sei nicht ein politisches
oder ideologisches "Phänomen", sondern vielmehr ein "Stil". Kronzeugen
für diesen Stil sind Gottfried Benn und Ernst Jünger, aber auch Tomaso Ma-
rinetti, der Verfasser des "futuristischen Manifests". Der Faschist sei Nomi-
nalist, er verachte die einheitliche Erklärung der Welt ebenso wie jedes Sen-

dungsbewusstsein. Der Stil äussere sich in Liebe zur Gefahr, Verwegenheit,
Geschwindigkeit, in der Kriegsverherrlichung und einer "Spannung von Ju-
gend und Tod". Krieg sei für den "Faschisten" ein Kampf an sich und nicht
ein Mittel zur Erreichung eines Ziels. Faschismus sei der "agonale" dritte
Weg, der Ausweg aus der Sackgasse, in die die Alternative von Mafia (Libe-
ralismus) und Gulag (Kommunismus) geführt habe.

Möhler löst damit den Faschismusbegriff von den historischen Fakten -
von Diktatur, Brutalität, Menschenverachtung, Rassismus und Völker-
mord. Faschismus wird zu einem kulturellen Phänomen, mit dem eine posi-
tive Identifikation wieder möglich wird. Möhler stellt den Faschismus als

"Ideologie wie andere auch" (1989a, 109) dar. Seine realen Auswirkungen
wären dann lediglich als "dunkle Punkte" in dessen Geschichte zu be-
trachten, etwa so wie das Christentum in Kreuzzügen und Inquisition seine
Schattenseiten hat.

Die Neue Rechte knüpft an Traditionen an, die im Gefolge der französi-
sehen Affäre Dreyfus 1894 "absolute" Wahrheit ablehnten und für nationale
Vorurteile plädierten. Das scheint seltsam, besonders dann, wenn als

"Wahrheit" nicht nur Kausalitäten, sondern auch Tatsachen relativiert wer-
den. Doch für Maurras konnte die nationserhaltende Lebenslüge gegen
Dreyfus "in einem tieferen Sinne wieder die Wahrheit" sein (Nolte 1984,
94). Dann bleibt nur zu hoffen, das Finkielkraut unrecht hat, wenn er
schreibt, es gebe keine Dreyfusards mehr, die gegen die Staatsräson und das

nationale Vorurteil an unbedingte Normen oder universale Werte appellier-
ten (Finkielkraut 1989, 98).

Anmerkungen

1) A. de Benoist ist der Chefideologe des rechten Denkzirkels GRECE (Groupement de

Recherche et d'Etude pour la Civilisation Européene). 1943 geboren, engagierte er sich zu-
erst in der neofaschistischen Rechten (Studie über die Acft'ow Française. Mitarbeit im Or-
gan des Front National und im neofaschistischen "ordine nuovo"). Ab 1969 Chefredaktor
von IVoHve/fe éco/e, einer rechtsintellektuellen Zeitschrift, die heute noch erscheint.

2) Z.B. Wolfram Hormann: Biologie und Politik. Der Staat am Steuer der Evolution. Tübin-

gen, Zürich, Paris (Hohenrain- Verlag/Stiftung Kulturkreis 2000) 1985. Hormann fordert
erneut eine staatliche Eugenik, da ohne sie das Erbmaterial der europäischen Völker zu-
nehmend degeneriere. Zur Friedenssicherung schlägt er ein geeintes Europa als Weltmacht

vor, das der übrigen Welt eine Art 'pax Romana' aufzwingen könnte.
3) Der Publizist Richard W. Eichler versucht, unter anderem in einem Artikel im 'Unvergäng-

liehen Erbe' (Eichlerl981) das nationalsozialistische Verdikt gegen die moderne Kunst
wieder zu rehabilitieren: "Im Technologischen perfekt, im Geistig-Seelischen verwirrt und

WIDERSPRUCH - 21/91 89



vergiftet". Es werden "künstlerische Gesetze" in Anspruch genommen, die eine "verbind-
liehe und verständliche Formensprache" forderten, ausserhalb derer bildnerischer Aus-
druck nicht möglich sei. Auch in der Kunst sei die ethnische Zugehörigkeit primär, also
kann eine moderne Kunst, die sich von den Formmerkmalen der "deutschen Kunst" ent-
fernt, wieder als undeutsch, also als unkünstlerisch, bezeichnet werden. Erneut wird be-
hauptet, die modernen Künstler seien Scharlatane, die moderne Kunst sei "Zuflucht für al-
le begabungsmässigen Schwächlinge", wer dem "peinlichen Kult des Hässlichen" huldige,
könne damit seine künstlerische Unzulänglichkeit verbergen.

4) Benoist nimmt diese Zeitdiagnose selbst auf. Anders als Spengler (1923) sieht er nicht nur
das Ende des Abendlandes vor sich, sondern das Ende einer Entwicklung der Menschen,
die mit der neolithischen Revolution begonnen habe. Es handle sich nun darum, "zwischen
dem Übermenschen und dem Unter-Menschlichen" zu wählen (1985,36ff).

5) Eine genaue Darstellung dieser Organisation findet sich bei Gress/Jaschke/Schönekäs

(1990,46ff).
6) Vergleiche auch das "Programm des Ethnopluralismus": Benoist 1981, S. 86f und Krebs

1981, S. 23ff.
7) Dies ist ein erstes Beispiel für Benoists oft haarsträubende Ungenauigkeit: Die Missionie-

rung und Unterwerfung der "Kolonialvölker" geschah gerade aufgrund deren behaupteter
Minderwertigkeit: Diese Argumentation finden wir sehr schön bei J.G. de Sepulveda. De-
moerates secundus (1536). (Vgl. Anm. 24).

8) Zur Person Jürgen Rieger alias Jörg Rieck : Im Autorenverzeichnis bei Krebs (a.a.O., 484)
ist zu lesen: "Um die wissenschaftliche Objektivität dieses Beitrages zu gewährleisten und
um ein Abgleiten in die Polemik zu verhindern, will der Autor seine Anonymität gewahrt
wissen. Ihm geht es in erster Linie darum, zu einem der meistumstrittensten (sie!) Themen
unserer Zeit einen klärenden Beitrag geleistet zu haben." Rieger weiss, warum er "Pole-
mik" zu fürchten hat: Laut Feit (1987, S. 80) hat er die Hauptangeklagten an einem Prozess

gegen ehemalige SS- und Polizeiführer verteidigt und bei dieser Gelegenheit behauptet,
das Warschauer Ghetto sei zur Bekämpfung einer Typhusepidemie entstanden.
Auf die psychologische Argumentation Riegers, Eysencks und anderer einzugehen, würde
den Rahmen dieses Artikels sprengen. Siehe dazu Michael Billig. Die rassistische Interna-
tionale, 1981. Ausführlich zu den Neuen Rechten in der BRD s. Assheuer/Sarkowicz, 1990,
und Opitz, 1988.

9) Benoist bezeichnet mit "Polemologie" "die Lehre von der Ursächlichkeit des Krieges", al-
so als Lehre, die den Krieg als "Vater aller Dinge" ansieht.

10) Siehe Colette Capitan-Peter: Ch. Maurras et l'idéologie de l'action française, 1972.

11) Auch Renan wird uminterpretiert. Benoist nimmt ihn zum Zeugen für seinen Ethnoplura-
lismus, verschweigt aber dessen Rolle im Streit um die Zugehörigkeit des Elsass: Dort
wandte sich Renan dagegen, dass man aus der deutschen Sprache und Kultur der Elsässer
ein Argument für deren Annexion durch Deutschland machte. Er betonte, dass die Zuge-
hörigkeit zu einer Nation sich nur auf eine potentiell bewusste Wahl gründen könne. Alain
Finkielkraut zeigt das sehr schön in seinem wichtigen Buch "Die Niederlage des Denkens"
(Reinbek 1990).

12) Es würde sich wohl lohnen, die Pläne für ein geeintes Europa, die die regierenden Nazis in
Deutschland entwickelt hatten, zu vergleichen einerseits mit dem europäischen Nationalis-
mus der Neuen Rechten, andererseits mit den Integrationsbestrebungen der EG.

13) Das ist übrigens das einzige, was ihn von den Rechten des ausgehenden 19. Jahrhunderts
trennt.

14) Auch hier mangelt es Benoist, der doch als "Nominalist" das Besondere vor das Allgemei-
ne stellen will, an Detailkenntnis: Weil er das athenische Volk (übrigens das einzige griechi-
sehe Volk mit Demokratie!) als organisch, monolithisch darstellt, muss er die äusserst
schweren Interessen- und Wertkonflikte verschweigen, die die kurze Zeit der athenischen
Demokratie prägten. Er behauptet gar (S. 65), das athenische Volk habe 411 v.Chr. die De-
mokratie durchaus demokratisch abgeschafft. Anscheinend weiss er nichts vom Terror der
demokratiefeindlichen Hetairien, der dieser Abstimmung vorausgegangen war.

15) P/atorc, Politeia: Im ganzen vierten Buch wird dieser Gedanke entwickelt: 432b ff wird ja
die Gerechtigkeit ein erstes Mal definiert als ein Zustand, in dem jeder am ihm gebühren-

90 WIDERSPRUCH - 21/91



den Platz in der Gesellschaft ist. Bei Anstorefes kann hier stellvertretend an die berühmte
Passage am Anfang der Politik (1253 b f) erinnert werden, wo gezeigt wird, dass Menschen
von Natur auf zur Existenz als Herren oder Sklaven bestimmt seien.

16) Vgl. dazu auch Taguieff, Pierre-André: Alain de Benoist, philosophe, in: Les Temps Mo-
dernes 40 (1984), No. 451, p. 1440ff.

17) Geb. 1920 in Basel. 1942Versuch,alsFreiwilligerindieWaffen-SSzukommen,Studiumin
Berlin, Fortsetzung in Basel, u.a. bei Carl Schmitt. 1949 Diss in Basel bei H. Schmalenbach
und K. Jaspers: "Die Konservative Revolution in Deutschland 1918-1932". Langjähriger
Sekretär von Ernst Jünger. 1964-85 Leiter der Siemens-Stiftung in München und Dozent
für Politologie an der Münchner Universität. Offensiver Publizist der bundesdeutschen
Rechten. Er signiert im cn'ft'cdra als "Dr.habil. A. Möhler."

18) Der liberale Ton wird vor allem in der Kritik des "Universalismus" angeschlagen: "Der An-
dere ist für den Universalisten nicht einfach einer, der etwas anderes gestaltet, nämlich sein

Besonderes, das sich von meinem Besonderen unterscheidet - er ist vielmehr der, der das

Falsche tut." (Möhler, 1980, S. 62).
19) Das ist geistesgeschichtlich pikant: Die öffentliche Notierung des Rechts in den griechi-

sehen Städten und in Rom gilt sonst als einer der entscheidenden Schritte von der Monar-
chie zur Aristokratie. Die antiken Aristokraten legitimierten sich in aller Regel gerade
durch diese Transparenz von Recht und Moral.

20) Dazu der Kommentar Taguieffs (1984, p. 1462) "malheur à moi qui suis une nuance!". Und
weiter: "Cette version quelque peu martiale du 'sentiment tragique de la vie' ne peut être
rapportée au 'pessimisme de la force', pensée inauguralement par Nietzsche qu'à la
stricte condition d'une certaine lourdeur conceptuelle, qui ne distingue et n'oppose qu'en
figeant et ossifiant, jusq' à mettre les plus hautes pensées en slogans.".

21) Gewisse Indogermanisten scheinen umgekehrt der Nouvelle Droite gegenüber wenig Be-
rührungsängste zu haben: So gab Julien Freund, Mitglied des GRECE, im angesehenen
sprachwissenschaftlichen Verlag Klincksieck das Buch "Racismes, antiracismes" heraus, in
dem auch Benoist einen Artikel schrieb: Racisme; remarques autour d'une définition (Pa-
ris 1986).

22) Vergleiche dazu Fritsch 1923: "Jede Menschenart trägt ihr eingeborenes Lebensgesetz in
sich; sie kann nur gedeihen, solange sie den Grundlagen ihres Wesens treu bleibt. Wie jedes
Volk seine natürlichen Eigenheiten besitzt, so besitzt es auch seine besonderen Daseins-

Bedingungen und geistig-sittlichen Massstäbe. Denn die Sittlichkeit ist in letzter Linie ein
Ausfluss der Rassen-Erfahrung."

23) Hier sei nur beispielhaft auf Hobbes verwiesen. Dieses Argument hat vor allem Taguieff
(1984,1444ff) formuliert. Er zeigt, dass der von Benoist verwendete Nominalismus-Begriff
sich in der Philosophiegeschichte überhaupt nicht fundieren lässt: Einerseits ist für Occams
Nominalismus die christliche Lehre von der prinzipiellen Gleichheit aller Menschen unab-

dingbare Voraussetzung, andererseits stellt gerade der historische Nominalismus eine Vor-
aussetzung des von Benoist abgelehnten Menschenrechtsbegriffs dar.

24) Aristoteles, Politik 1, oben zitierte Stelle; Sepulveda, Juan Ginés de: Démocrates secun-
dus, de justis belli causis, Ediciön critica bilingue por Angel Losada, Madrid 1951: Sepulve-
da argumentiert unter Bezugnahme auf Aristoteles damit, dass die Indianer als körperlich
stärkere, aber "weniger kultivierte" Menschen zw ifcrem Wo/z/ unterworfen werden müs-

sen. Über den "Démocrates secundus" gab es im Jahr 1536 eine Disputation vor Karl V.
Gegner von Sepulveda war der Franziskaner Bartolomé de Las Casas. Das Protokoll dieser

Disputation ist erhalten (Sepulveda, J.G. de und Las Casas, Fray B. de: Apologia. Traduc-
ciön Castellana por A. Losada, Madrid 1975. Der lateinische Originaltext ist in Fotokopien
der Manuskripte erhältlich). Las Casas argumentiert hier mit dem Thomistischen Natur-
recht und mit eigenen Erfahrungen über die Kultiviertheit der Indianer (Vgl. Las Casas:

Bericht über die Verwüstung der Westindischen Länder; hg. von H.M. Enzensberger,
Frankfurt. 1966).

25) Bundesdeutsches Analogon zum GRECE. Benoist ist auch hier Mitglied, daneben Krebs,
Möhler, Jürgen Rieger und andere.

26) Bei Piaton besonders deutlich im 7. Buch des Staats und im Timaios.
27) Benoist bestimmt das "Wesen des Politischen" in Anlehnung an den auch im NS-Staat

WIDERSPRUCH - 21/91 91



wirksamsten Juristen Carl Schmitt so: Das Politische schliesse drei Voraussetzungen in
sich: "Das Verhältnis von Befehl und Gehorsam, das die Ordnung bestimmt; das Verhält-
nis von Privatem und Öffentlichkeit, das die Meinung bestimmt; das Verhältnis von Freund
und Feind, das den Kampf bestimmt". Eine Gesellschaft ohne Politik wäre eine Gesell-
schaft ohne Ordnung (das heisst Anarchie...), ohne Meinung (das heisst die vollkommene
Unfreiheit), ohne Kampf (das heisst der Tod)." (1982, 212). Schmitt ist durch Julian
Freund, auch leitendes Mitglied des GRECE, ins Französische übersetzt und kommentiert
worden.

28) Die Verbände unter Franco. Berühmt ist der Ausruf des Generals Millän Astray: "Viva la
Muerte! Abajo la intelegencia!".

29) Möhler selbst bedient sich der Sprache auf diese Weise. Immer wieder erzählt er "süffige"
Anekdoten, er schreibt locker, humorvoll. In diesem gemütlichen Klima kann er dann
schreiben, der zweite Weltkrieg sei ausgebrochen (1990, S. 145).

30) 1982,25,146f, 155ff, 159,306 und 1981,81 (Opposition "Mythos" - "Doktrin")
31) Z.B. Theagenes (Diels/Kranz Nr. 8, Ende 6. Jh.): Versucht, den Götterstreit im 20. Buch

der Ilias, der als "ungehörig" empfunden wird, dadurch zu "retten", dass er die Götter mit
den gegeneinander strebenden Elementen gleichsetzt. Vgl. dazu Nestle, op.cit., p. 128.

32) Die zweite und die dritte Auflage erschienen bei der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft
Darmstadt in den Jahren 1972 und 1989. Das Buch wurde 1972 von der NZZ sehr gelobt! -
1990 hat Stefan Breuer (Politische Vierteljahresschrift, Heft 4, Opladen) eine Untersu-
chung über dieses "Standardwerk" vorgelegt und darin gezeigt, dass "ein Kernbestand so-
zialer, wirtschaftlicher und politischer Doktrinen, der nur den Autoren der 'Konservativen
Revolution' eigen wäre, nicht auszumachen" ist. "Ein Minimalkonsens ergibt sich bei
den Rechten der Weimarer Zeit nur in ihrer Ablehnung von Liberalismus, Parlamentaris-
mus und Pluralismus. Diese Gegnerschaft war jedoch damals unter Linken wie Rechten
weit verbreitet. Um daraus für die 'Konservative Revolution' eine 'unverwechselbare Iden-
tität' abzuleiten, reiche dieser gemeinsame Nenner nicht aus."

33) Gewidmet "meinem Freund Franz Schönhuber, der als erster die andere Mauer, die aus
Kautschuk, durchbrochen hat."

Literatur

Assheuer, Thomas/Sarkowicz, Hans, 1990: Rechtsradikale in Deutschland. Die alte und die
neue Rechte, München.

Baier, Lothar, 1982: Geschminkter Rassismus: Frankreichs "Neue Rechte". In: Französische
Zustände, Frankfurt/Main.

Benoist, Alain de, 1977. Vu de droite: Antologie critique des Idées contemporaines. Paris (Co-
parnic).

- 1981: Gleichheitslehre, Weltanschauung und Moral. Die Auseinandersetzung von Nomina-
lismus und Universalismus, in: Krebs, Pierre (hg.): Das unvergängliche Erbe, Tübingen, S.

75-106.

- 1982: Heide sein zu einem neuen Anfang: Die europäische Glaubensalternative, Tübingen.
- 1984: Aus rechter Sicht II, Tübingen (Grabert)
- 1985: Kulturrevolution von rechts. Mit einem Vorwort von Armin Möhler, Krefeld (Sinus)

- 1985: Demokratie: Das Problem, Tübingen-Zürich-Paris (Hohenrain).
Benveniste, Emile, 1968: Le vocabulaire des instituions indo-européennes
Cancik, Hubert, 1985: Dionysos 1933: W.F. Otto, ein Religionswissenschafter und Theologe

am Ende der Weimarer Republik. In: Faber, Richard/Schlesier, Renate (hg.): Die Restau-
ration der Götter; Antike Religion und Neo-Paganismus, Würzburg, S. 105-123.

Club de l'Horloge, Le, 1984: Socialisme et fascisme: une même famille?, Paris. Siehe Argument
152.

Das Argument, 1985. Die neuen Konservativen. Nr. 152, Berlin.
Diels/Kranz, 1981: Fragmente der Vorsokratiker, Zürich und Hildesheim.
Dumézil, Georges, 1958: L'idéologie tripartite des Indo-Européens, Bruxelles

92 WIDERSPRUCH - 21/91



Eichler, Richard W., 1981: Die bildende Kunst von heute im Fadenkreuz der Kulturrevolutio-
näre. In: Krebs, Pierre (hg.): Das unvergängliche Erbe, Tübingen, S. 373-412.

Feit, Margret, 1987: Die "Neue Rechte" in der Bundesrepublik; Organisation - Ideologie -
Strategie, Frankfurt/New York.

Finkielkraut, Alain, 1989: Die Niederlage des Denkens, Reinbek (Original: La défaite de la

pensée, Paris 1987)
Fritsch, Theodor, 1923: Handbuch der Judenfrage: Eine Zusammenstellung der wichtigsten

Tatsachen zur Beurteilung des jüdischen Volkes. Leipzig (29. Auflage).
Glotz, Peter, 1989: Die deutsche Rechte. Eine Streitschrift, Stuttgart.
Gress, Franz/Hans-Gerd Jaschke/Klaus Schonekas, 1990: Neue Rechte und Rechtsextremis-

mus in Europa: Bundesrepublik, Frankreich, Grossbritannien, Opladen
Habermas, Jürgen, 1976: Legitimationsprobleme im modernen Staat. In: Ders., Zur Rekon-

struktion des Historischen Materialismus, Frankfurt/Main.
Herzog, Reinhart, 1971: Metapher - Exegese - Mythos. In: Fuhrmann, Manfred: Terror und

Spiel, München 1971.

Horstmann, A. 1988: Mythos, Mythologie. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg.
von J. Ritter et al., Basel und Stuttgart.

Jesi, Furio, 1984: Kultur von rechts. Basel und Frankfurt/Main.
Kerényi, Karl, 1939: Was ist Mythologie? In: Europäische Revue XV. S. 55ff
Kirfet, Monika / Oswalt, Walter, 1989: Die Rückkehr der Führer, Wien.
Kleger, Heinz, 1984: Neokonservatismus als Herausforderung. Streit um die Position politi-

scher Aufklärung. In: Widerspruch, Heft 8: Formierung nach rechts - Macht und Dissens.
Zürich.

- 1985: Was macht den Neokonservatismus attraktiv? WoZ 34,23. August
- 1986: Common sense als Argument. Die erfolgreiche Besetzung des 'gesunden Menschenver-

Standes' durch Neokonservative und Neue Rechte.
Krebs, Pierre, 1. Vorsitzender des Thule-Seminars, 1981a: Das Thule-Seminar stellt sich vor.

Letzter Text jedes Bandes der Reihe "Thüle Konkret", zitiert aus: Krebs, Pierre (hg.): Das
unvergängliche Erbe: Alternativen zum Prinzip der Gleichheit, Tübingen (Grabert) 1981,
S. 413-422.

- 1981b: Der organische Staat als Alternative und Evalas Vorstellung, Nietzsches Projekt und
Saint-Exupérys Botschaft, in: Ders (hg.). Das unvergängliche Erbe., Tübingen 1981. S. 106-

173.

- 1981c: Gedanken zu einer kulturellen Wiedergeburt. In: Ders (hg.): Das unvergängliche Er-
be. Tübingen, S. 13-32.

Möhler, Armin, 1974: Von rechts gesehen. Stuttgart
- 1980: Mafia, Gulag und Agon, über drei Arten der Politik, in: Criticön 63, S. 17ff.

- 1981: Die nominalistische Wende. Ein Credo, In: Krebs, Pierre (hg.): Das unvergängliche
Erbe Tübingen 1981, S. 54-74.

- 1989: Die Konservative Revolution in Deutschland 1918-1932. Ein Handbuch. Dritte, um ei-
nen Ergänzungsband erweiterte Auflage, Darmstadt.

- 1989a: Die Konservative Revolution, Ergänzungsband.

- 1989b: Der Nasenring. Essen

- 1990: Liberalenbeschimpfung. Essen. Daraus besonders: Der Faschistische Stil.
Nestle, Wilhelm, 1940: Vom Mythos zum Logos: Die Selbstentfaltung des griechischen Den-

kens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates, Stuttgart
Opitz, Reinhard, 1988: Faschismus und Neofaschismus. Bd. 1: Der deutsche Faschismus bis

1945. Bd. 2: Neofaschismus in der Bundesrepublik, Köln.
Rieck, Jörg (Pseudonym für Rieger, Jürgen), 1981: Zur Debatte der Vererblichkeit der Intelli-

genz. In: Krebs, Pierre (hg.), Das unvergängliche Erbe. Tübingen, S. 315-371.

Saint-Loup (Pseudonym für Marc Augier) 1971 : volontari Europai delle Waffen-SS, ins Italieni-
sehe übersetzt und mit einem Vorwort versehen von Adriene Rotmualdi, Roma (Volpe).

Sarkowicz, Hans, 1987: Die alte Rechte auf neuen Wegen. Mit welchen Strategien rechtextre-
mistische Verlage auf Lesersuche gehen. DIE ZEIT 3, 9. Jan.

Schmitt, Carl, 1932: Der Begriff des Politischen, München und Leipzig.
Sheenan, Thomas, 1981: Myth and Violence: The Fascism ofJulius Evola and Alain de Benoist.

In: Social Research 48,1,45-73.

WIDERSPRUCH - 21/91 93



Sorel, Georges, 1969: Über die Gewalt, Nachwort v. G. Lichtheim, Frankfurt.
Spengler, Oswald, 1923: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der

Weltgeschichte. München. (Wiederherausgeben bei DTV 1972,8. Auflage 1986).

- 1933: Jahre der Entscheidung. Erster Teil: Deutschland und die weltgeschichtliche Entwick-
lung, München (wieder herausgegeben bei DTV 1961)

Sternhell, Zeev, 1983: Ni droite ni gauche. L'idéologie fasciste en France, Paris.

Taguieff, Pierre-André, 1984: Alain de Benoist, philosophe, in: Temps Modernes 40, Nr. 451,
S. 1440-1478.

- 1985: Les droites radicales en France: Nationalisme révolutionnaire et national-libéralisme,
in: Les Temps Modernes 465, S. 1780-1843.

- 1988: La force du préjugé. Essai sur le racisme et ses doubles. Paris (La Découverte).

Thomo»

Chronos Verlag
Münstergasse 9 8001 Zurich

01 /252 49 83

NEUERSCHEINUNG

THOMAS KRAMER, DOMINIK SIEGRIST

Terra: Ein Schweizer Film-
konzem im Dritten Reich

Mit einem Nachwort von
Hans-Ulrich Jost

April 1991.128 S., 61 Abb. Broschiert Fr. 30-
ISBN 3-905278-73-1

Das reich illustrierte Buch spürt nicht nur dem

Zusammenwüken von Geld, Kunst und Politik
nach, sondern beleuchtet auch die Rolle, welche

der spätere Nationalbankpiäsident Max Bdé

dabei spielte. Das Bild wird durch eine Reihe

von Filmanalysen ergänzt, welche die Ideologie

einiger besonders aufschlussreicher Terra-

Produktionen untersuchen. Zudem bietet das

Buch eine Filmographie sämtlicher Filme,

welche der Tetra-Verleih von 1929 bis 1935 in i

die deutschen Kinos brachte.

V

94 WIDERSPRUCH - 21/91


	Kulturrevolution von rechts? : Zur Ideologie der Neuen Rechten

