
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 11 (1991)

Heft: 21

Artikel: Aggressive Toleranz und der Rassismus von Benetton

Autor: Elfferding, Wieland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wieland Elfferding

Aggressive Toleranz
und der Rassismus von Benetton

Manchen "Stern"-Lesern verschlug es die Sprache. Wo einem sonst schwar-

ze, weisse,gelbe süsse Fratze ins Auge sprangen, warben die "United Colors
of Benetton" mit einem doppelseitigen Foto eines Soldatenfriedhofs ("Stern

v. 27.3.1991). Mitarbeiterinnen des Verlags schrieben entrüstet an die Ge-
Schäftsleitung. Diese zuckte für 170.000 DM per Doppelseite mit den Ach-
sein, während die Firma Benetton aus Mailand auf die "pazifistische Bot-
schaft" der Anzeige verwies. Die alternative tageszeüwng berichtete mit mo-
raiisch erhobenem Zeigefinger: "Farbenfroh ins Massengrab".

Dabei hat Benetton doch nur Sinn für die Besonderheit der historischen
Lage gezeigt: Oder ist es vielleicht nicht wahr, dass die Nationen der "freien
Welt" in einer Koalition, die von den USA bis Nigeria reichte, gerade im
Golfkrieg demonstriert hatten, dass sie bereit sind, nicht nur gemeinsam
Geld zu machen, sondern auch gemeinsam zu sterben? Und wurde dies

nicht, bis weit in die Reihen der Linken, als entscheidender Schritt zu einer
"neuen Weltordnung" gefeiert? Warum also die Aufregung?

Die Anzeige, welche derartigen Anstoss erregte, zeigt den Soldatenfried-
hof - es könnte Arlington sein - in obszöner Schönheit. Die Steinkreuze ste-
hen auf samtgrüner Rasenfläche in friedlichem Gegenlicht. Da die Kreuze
alle dieselbe hellgraue Farbe tragen, ergibt der eingetragene Markenname
"United Colors..." unmittelbar keinen Sinn, denn nur verschiedene Farben
können vereinigt/united werden. Nun konstituiert sich der Sinn solcher An-
zeigen, die sich von der Ware ablösen und der Firmenidentität (Corporate
Identity) zuwenden, erst in der Serie. Die aber kennt jeder: Kinder verschie-
dener Hautfarbe, zum Benetton-Portrait vereint. Die neue Anzeige, der
scheinbare Ausrutscher, wird automatisch im Kontext dieser bekannten Se-

rie von Anzeigen gesehen und verstanden.
Dieser diskursive Kontext macht die Sache klar: Die Kreuze stehen für die

Menschen verschiedener Farbe, die auf den bereits bekannten Anzeigen ver-
eint waren. Wie kommt Benetton bloss dazu, so fragt sich dann, die Men-
sehen, die doch auf den Fotos so nett miteinander waren, nun im Tod zu ver-
einen? Wie kann die Freundlichkeit, das Positive ins Negative, in die Ag-
gression umschlagen? Um diese Frage beantworten zu können, müssen wir
einen Blick auf die "freundlichen" Anzeigen von Benetton werfen.

Zum Beispiel diese: Drei Kinder, ein weisses, ein schwarzes und ein gelbes
strecken dem Betrachter frech aber nett grinsend die Zunge raus (z.B. ßri-
gitte v. 6.3.92). Rechts oben der bekannte Schriftzug, weiss auf grünem
Grund: United Colors of Benetton. Auf den ersten Blick ist das plastischer
Antirassismus und bildlicher Aufruf zu interethnischer Toleranz. Das Bild
gibt uns zu verstehen, dass es einen kontrafaktischen Diskurs bildet: Die drei

20 WIDERSPRUCH - 21/91



i strecken dem noch tief im Rassismus steckenden Normalbetrachter die Zun-
; ge raus - wir machen's anders, wir gehören hereto einer anderen, to/eranteren
"

Generation an.
Der zweite Blick lässt Zweifel aufkommen. Ob es Zufall ist, dass der weis-

se, blonde Knabe in der Mitte steht? Und täuscht es, dass die beiden andern
Mädchen sind, die sich an ihn lehnen? Findet also die Vereinigung der Ras-

sen und die Überwindung des Rassismus hier unter der freundlichen Herr-
schaft des weissen Mannes statt? Welchen Sinn bildet denn, weiter gefragt,
die Schrift "United Colors of Benetton"? Die Firma spielt auf dem Klavier
der metaphorischen Bedeutungen von "Color". Stehen die "Farben" von
Benetton metonymisch für die beworbenen Waren, so werden die drei Men-
sehen unfreiwillig zum Bedeutungsmaterial für die verschiedenfarbigen Pul-

lover, T-Shirts usw. Die Bedeutung einer Vereinigung von Textilfarben er-
gibt jedoch keinen Sinn, sondern reisst eine Sinnlücke, die durch die konno-
tierte "Vereinigung der Rassen" automatisch geschlossen wird.

Damit aber nicht genug. Die "United Colors of Benetton" konnotieren
die "United States of America". Der transnationale Konzern präsentiert sich
diskursiv als staatliche Grossmacht. Die Formulierung transponiert imagi-
när Werbung in staatliche Politik. Zugleich macht sie den US-amerikani-
sehen Föderalismus zum Modell für das Verhältnis der Ethnien untereinan-
der. Was im Bild so harmlos und spontan als miteinander von Weiss,
Schwarz und Gelb erscheint, be-schreibt Benetton - mit seinem Markenna-
men - als Effekt staatlicher Vereinigung, wobei die Firma in die Rolle des

Staates schlüpft.
So betrachtet hat die weltoffene Toleranz der Anzeigenserie schon einiges

von ihrem Glanz eingebüsst. Der kontrafaktische Antirassismus dieser Bil-
der winkt mit dem Zaunpfahl der Staatsmacht, welche den Bürgerkrieg der
Klassen und Rassen unterdrückt und in Zaum hält. Die «toma raft'o der
Staatsmacht ist die Macht über Leben und Tod der Staatsbürger. Die sponta-
ne liberale Freundlichkeit der Werbebilder von Benetton ist nur zu haben

um den Preis, dass die reale Aggressivität der Ethnien untereinander und ih-
re zwangsweise Zügelung durch den grossen Vereiniger, den Staat unter-
stellt wird. Diese Wahrheit mag die Werbeleute von Benetton unfreiwillig
eingeholt haben, als sie beschlossen, den Soldatenfriedhof zum Schauplatz
des grossen Vereinigungswerks der Firma zu machen. Warum, so muss ich
mich jetzt fragen, haben sich die Stern-Mitarbeiter und die taz- Redakteure
nicht bereits über die "normalen" Anzeigen von Benetton aufgeregt?

Vielleicht liegt das daran, dass in diesen eine Tendenz zum Ausdruck
kommt, eine viel weitergehende Veränderung der Gesellschaft, die wir nur
halbbewusst bemerken. Die "antirassistischen" Anzeigen von Benetton ste-
hen nicht allein. Stuyvesant wirbt seit langem mit vergleichbaren Bildern. In
der Serie "Come together" bringt der Zigarettenkonzern pausenlos schwar-

ze, weisse, braune Menschen zusammen. "Modern Lights" wird z.B. nach
dem Muster "weisser alter Mann und junge schwarze Frau" beworben. Auch
hier also ist die interethnische Toleranz getragen von der stillschweigenden
Kontinuität des Patriarchats.

WIDERSPRUCH - 21/91 21



Diese Werbung spielt nur in Europa eine Avantgarderolle in einem viel
grösseren Spiel. Seine Regel lautet: Bringe soziale Gegensätze zusammen,
die traditionell getrennt sind. Anzeigenserien wie diese wären im Deutsch-
land der 50er und 60er Jahre nicht möglich gewesen. Nicht nur, dass das Ver-
hältnis der Ethnien zueinander kein Thema war; es war eben deshalb kein
Thema, weil das Bild der andersfarbigen Menschen, abgesehen von "Brot-
für-die-Welt-" oder "Misereor"-Plakaten, nicht zur alltäglichen Normalität
gehörte. Diese Normalität war in einem allgemeinen Sinn durch die Tren-

nwng der Gegensätze gekennzeichnet. Arme und Bettler wurden von der Po-
lizei aus dem Stadtbild entfernt. Durch eine deutsche Kleinstadt zu gehen,
wurde für einen Schwarzen oder für einen "irgendwie südländisch" Ausse-
henden unbedingt zum Spiessrutenlaufen. Kranke, insbesondere psychisch
Kranke gehörten nicht zum Offizialbild der Nachkriegsgesellschaft. Unge-
wohnliche Kleidung genügte bereits, um bei den Menschen schroffe Ableh-
nung, Isolierung und schliesslich offene Aggression hervorzurufen.

Die Rocker der ausgehenden 50er und die Ausserparlamentarische Oppo-
sition der späten 60er Jahre stiessen mit ihren Provokationsritualen bewusst
an die Grenzen dieser durch und durch hygienisierten Gesellschaft. Die "ni-
vellierte Mittelstandsgesellschaft", der Spiesser konnte nur dadurch zum
ideologischen Haltepunkt der ganzen Gesellschaft werden, da alles von der
generalisierten "Mitte" Abweichende als nicht-existent oder als auszuson-
dernd bestimmt war. Der Zusammenhalt dieser Gesellschaft kann als ein be-
stimmter Typus sozialer Integration beschrieben werden, der auf einem be-
stimmten Umgang mit den sozialen Gegensätzen beruht. Das negierte An-
dere wird, wie im, faschistischen Diskurs, als andersartig und daher als das

Auszusondernde artikuliert. Da aber der offene Kampf und die soziale und
physische Vernichtung tabuisiert sind, wird auch der Kampf der Gegensätze
(Klassen, Rassen etc.) selbst unterdrückt. Die rawmfic/ze Trennung der so-
zialen Gegensätze bildet daher die Normalform, in der die Gegensätze selbst
und zugleich ihre gewaltsame Austragung unterdrückt werden können.

Herbert Marcuse hat, in einem Pflichtbuch der APO, diese Form der so-
zialen Integration als repressive Toleranz beschrieben (R.P. Wolff, B. Moo-
re, H. Marcuse 1966). Er beschrieb diesen Typus der Toleranz als permanen-
te 'Weaira/isierang der Gegensätze" (209) durch die Medien. Deren seman-
tische Operationen bewirken eine ständige "Aufsaugung des Negativen
durchs Positive" (H. Marcuse, 1967, 237), der Kritik und des Widerstands
durch die Bestätigung des Bestehenden. Die Widersprüche werden lediglich
"zur Schau gestellt" (ebd., 109), um die "grösstmögliche Toleranz mit grösst-
möglicher Einheit zu verbinden" (ebd.). Diese Art "Toleranz des positiven
Denkens" (236) führt nicht zu einer freiheitlichen sondern zu einer repressi-
ven Einheit der gesellschaftlichen Gegensätze (vgl. ebd., 110).

Marcuse verstand die repressive To/eranz als Ideologie im Sinne des pro-
duzierten "falschen Bewusstseins", nicht, wie ich es hier versuche, als prak-
tische soziale Integrationsform. Auch wäre zu überlegen, inwieweit dieses

Konzept von der US-amerikanischen Medienöffentlichkeit des Kalten Krie-
ges abgezogen ist (und nicht von der Struktur der sozialen Gegensätze im

22 WIDERSPRUCH - 21/91



Alltag), welche Probleme sich bei der Übertragung auf die mitteleuropäi-
sehe Wirklichkeit der 60er Jahre ergaben und ob es nicht /zier eine historisch
bestimmte Konjunktur traf, deren Voraussetzungen sich von denen in den
USA deutlich unterschieden.

Wie auch immer es sich damit verhält - die mitteleuropäischen Gesell-
schatten haben seitdem eine Reihe von Liberalisierungen und "Befreiun-
gen" durchlaufen. Zunächst könnte man meinen, diese Liberalisierungen
der Sexualität, der Kleiderordnungen, des öffentlichen Verhaltenskodex
usw. bewirkten nunmehr die Einführung der in anderen, z.B. den angelsäch-
sischen Gesellschaften selbstverständlichen Toleranz in denjenigen Län-
dem, wo die Zivilgesellschaft durch die Erfahrung des Faschismus zurückge-
blieben war. Als eine derartige Normalisierung der mitteleuropäischen bür-
gerlichen Gesellschaften ist der epochale Umbruch in der sozialen Integra-
tionsform aber nur oberflächlich aufgefasst.

Vielmehr entfaltet die neue soziale Integrationsform, die uns zuerst am
Beispiel der ethnischen "Toleranz" der Werbeanzeigen auffiel, ihre Wir-
kung im Zusammenhang der tiefgreifenden neokonservativen Restrukturie-
rung der europäischen Gesellschaften. Der Schlachtruf "Weniger Staat -
mehr Freiheit" bewährt sich in diesem Zusammenhang vor allem als Rück-
Verlagerung von Konfliktregelungen in die Gesellschaft. Die "Krise der Re-
gierungsfähigkeit" wird dadurch gelöst, dass sich der Staat die wirtschaftspo-
litisch freigesetzten wachsenden sozialen Konflikte vom Hals hält und die

Kämpfe in die Zivilgesellschaft umleitet. Er entlastet sich von nicht erfüllba-
ren Ansprüchen und schiebt das Risiko der sozialen Kämpfe auf die Beteilig-
ten selbst ab.

Die Tatsache, dass nun sehr viel mehr Gegensätze zwischen Arm und
Reich, zwischen Arbeitenden und Arbeitslosen, zwischen Schwarzen und
Weissen etc. unmittelbar aufeinanderprallen, hängt damit zusammen, dass

die vielfach beschriebene Politik der Entgrenzung, Segmentierung und Neu-
Zusammensetzung von Klassen, Berufsgruppen und kulturellen Milieus die
alten räumlichen Trennungen der Gegensätze auflöst. Die Strassenbilder
von Berlin und New York gleichen sich an. Der deutsche Spiesser gerät als

orientierendes Mittelmass unter Druck. Die hygienisierte Öffentlichkeit ist
längst dem ständigen Aufeinanderprallen von Outlaws und "guten Bür-
gern", von Schwarzen und Weissen, von Feministinnen und Chauvis, von
Prolis und Yuppies etc. gewichen. Entsprechend kennen auch die mitteleu-
ropäischen Städte ihre Riots, ihre Gettoaufstände wie in den USA der 60er
Jahre oder im England der 70er Jahre.

Auch das nationalstaatliche Raumdispositiv ändert sich im Zuge des

Übergangs zu einer neuen sozialen Integrationsweise. Die zweite Verstädte-
rungswelle in den 80er und 90er Jahren nivelliert den Gegensatz von Provinz
und Metropole, der in den 50er und 60er Jahren noch sehr stark war. Die Le-
bensweisen gleichen sich in dem Masse einander an, wie alles zur Vorstadt
wird. Die europäische Entgrenzung der nationalen Regionen, der keine au-
tonome Entwicklung grenz-überschreitender Regionen folgt, schwächt den
Widerstand, den die Provinzialitäten dem neuen Industrialisierungsschub

WIDERSPRUCH - 21/91 23



entgegensetzen. Der Schrebergarten an der Trasse eines europäischen
Hochgeschwindigkeitszugs mag für diese Lage ebenso ein Sinnbild sein wie
es für die USA das Motel an einem Highway ist.

Die in der Soziologie beschriebene Auflösung tradierter Identitäten be-
deutet, unter dem Gesichtswinkel des gesellschaftlichen Umgangs mit den

Gegensätzen betrachtet, dass grundsätzlich alle Gegensätze unmittelbar auf-
einanderstossen können. Man gewöhnt sich z.B. daran, dass die Armut
sichtbar da ist. Das bedeutet nicht unbedingt, dass man gleichgültig wird,
sondern nur, dass das Andere, das Fremde nicht als nicht-existent oder
nicht-dazugehörig ausgesondert wird. Was im Vergleich zur hygienisierten

^

Gesellschaft mit ihren homogenen Milieus als Gewinn an Toleranz und Libe-
ralität erscheint, wirkt nach der anderen Seite als Intensivierung der Aggres-
sion und der gewaltsamen Austragung der Gegensätze. Die repressive wird
durch aggressive 7o/era«z abgelöst.

Die repressive Toleranz beruht darauf, dass die Gegensätze von Arm und
Reich, von Krieg und Frieden etc. ideologisch, d.h. durch die Subsumierung
unter eine übergeordnete Kategorie, vereinheitlicht werden. Dort wird der
Gegensatz geduldet, jedoch nur in der Form seiner repressiven Neutralisie-
rung. Hier, im Falle der aggressiven Toleranz, wird der Gegensatz nicht nur
geduldet, sondern geradezu propagiert. Die ideologische Vereinheitlichung
zieht sich gleichsam auf einige zentrale und übergeordnete Punkte zurück
(die "Gemeinsamkeit der Demokraten", die Marktfreiheit etc.) und entlässt
das Alltagsleben in die allgemeine Konfrontation der Gegensätze.

Der Übergang zur aggresssiven Toleranz oder zu einem neuen Integra-
tionstyp der permanenten Konfrontation der Gegensätze, statt, wie üblich,
die Zunahme von Burger Kings oder von Hollywood-B-pictures im Fernse-
hen* könnte zu Recht "Amerikanisierung" der Gesellschaft genannt wer-
den. Das Verhältnis von Bürgerin, kultureller Ideologie und Staat gleicht
sich strukturell den Verhältnissen in den USA und in ähnlichen Gesellschaf-
ten an. Die Besonderheit des amerikanischen Integrationstypus mag weni-

ger in der von Antonio Gramsci diagnostizierten Dominanz der bürgerlichen
über die Zivilgesellschaft liegen, als vielmehr in dem vorherrschenden Dis-
kurs der gesellschaftlichen Gegensätze.

Dieser lässt die Unterschiede bestehen, leugnet sie nicht, unterdrückt sie

nicht, sucht sie nicht auszugleichen auf eine ideologisch konstruierte "Mitte"
hin (oder durch Besserung/Umerziehung zum Verschwinden zu bringen),
sondern lässt sie aggressiv aufeinanderprallen. Die grossen Ideologien, Na-
tionalismus und Rassismus, erhalten dadurch ihre besondere Gestalt. Der
alte europäische Nationalismus funktioniert durch die ideologische Unter-
drückung und Hierarchisierung der in den Nationen hegemonisierten regio-
nalen Sprachen, Kulturen und Identitäten. Die zentrale Ideologie, z.B. der
deutsche Nationalismus, "greift" auf das Individuum gleichsam nur über die-
sen langen Arm relativ stabiler hegemonisierter Milieus zu. Man ist Schwa-
be, Facharbeiter, Vereinsmitglied etc. und Deutscher.

Demgegenüber kennzeichnet den US-amerikanischen Nationalismus je-
ner für Europäer verblüffende Kurzschluss zwischen - von uns so empfunde-

24 WIDERSPRUCH - 21/91



nem - Provinzialismus und Zentralstaat. Der Mann aus dem Mittleren We-

sten, der Texaner oder der Mann von der Ostküste, der Schwarze oder der
Weisse sind unmittelbar und als solche Amerikaner. Ihre religiöse Identität,
ihre community bilden keinen homogenen Kreis, der sich gegen andere ab-
schliessen würde und der, als ständiger Vorbehalt, erst einer stufenweisen
und problematischen Vereinheitlichung zu einer nationalen Identität unter-
zogen werden müsste. Die immer wieder bewunderte Selbstverwaltung der
Kommunen, die geringe Bedeutung der traditionellen Öffentlichkeiten, das

provozierende Desinteresse fürs Allgemeine (politische Uninformiertheit),
all das bedeutet gerade keine Staatsferne, sondern vielmehr reine Staatsun-
mittelbarkeit. Die Unterschiede der Herkunft, die Gegensätze der Klassen
und Rassen bestehen, aber sie bilden keine stabilen Distanzen zueinander
und zur Nation aus. Man könnte spekulieren, welche Form der Hegemonie
stabiler ist, die traditionelle europäische mit ihrer repressiven Toleranz rela-
tiv homogener Milieus oder die amerikanische mit ihrer Staatsunmittelbar-
keit der Individuen.

Die Amerikanisierung sozialer Beziehungen in Mitteleuropa nimmt die
Form eines allgemeinen Zuges zum Euronationalismus an. Die europäi-
sehen Nationalismen werden unter dem Druck der ökonomischen und kultu-
rellen Modernisierung aktualisiert, jedoch nur, um in einem vereinigten Eu-
ropa einen Bezugspunkt der Legitimation und der Abgrenzung nach aussen
zu finden. Wie in einer zweiten Nationbildung werden die Linien der Ab-
grenzung nach aussen gegenüber dem Islam, den Asiaten und Afrikanern,
der "chaotischen Politik" der Araber etc. nach innen verlängert als Begren-
zungslinien einer neuen europäischen Identität.

Dies ist der Zusammenhang, in dem sich in Mitteleuropa Rassismen ver-
schiedener Gestalt entwickeln. Neben die älteren Formen des offenen und
aggressiven Rassismus und des liberalen Rassismus (Stuart Hall) der Positiv-
diskriminierung tritt eine neue Form des Rassismus, der auf der Auslöschung
der kulturellen Differenz beruht. Schlaglichtartig zeigte sich dieser Rassis-
mus im scheinbar unvermittelten Übergang der Benetton-Werbung von ver-
schiedenfarbigen Kindern zum Wald gleichförmiger Grabkreuze.

Die tradierten Rassismen beruhen immer auf der Konstruktion einer
komplexen Gegen-Identität, einer Ab-Art, die insgesamt negiert und abge-
stossen wird. Die verschiedenen, eine "Identität" artikulierenden Diskurse,
werden um Körpermerkmale gebündelt, wodurch z.B. die Hautfarbe zu-
gleich die Herkunft und den Charakter und die Fähigkeit usw. bedeuten
kann.Diese Rassismen erhalten ihre Brutalität gerade durch die Totalisie-
rung einer Differenz, die den Anderen als komplex zusammengesetzte und
homogene Identität setzt.

In einer Gesellschaft der aggressiven Toleranz, wo segmentierte Gegen-
sätze unmittelbar aufeinanderprallen, ändert sich die Funktion solcher Un-
terschiede wie Hautfarbe, Sprache usw. in rassistischen Diskursen. Das Auf-
tauchen eines schwarzen Sängers in einem Videoclip erzählt keine Geschieh-
te mehr, wie rassistische Filme oder "Onkel Toms Hütte". Die ethnische
Differenz wird hier, wie in der Werbung, zersetzt und elementarisiert. Von

WIDERSPRUCH - 21/91 25



ihr bleibt nur das Bildelement als solches, das sich mit den vorangehenden
und folgenden Bildern in einer endlosen Serie austauscht. Im Diskurs der

Stuyvesant-Werbung "Come together all the people of the earth" z.B. wer-
den die Bilder der Menschen verschiedener Hautfarbe nicht zur Konstruk-
tion einer Diskriminierung benutzt, sondern umgekehrt zur Reduktion ihrer
Unterschiede auf blosse Varianten ein und derselben Spezies Mensch oder
besser - Stuyvesant-Raucher.

Die Anzeigenserie von Benetton enthält, wie wir sahen, als Subtext tra-
dierte Herrschaftsdiskurse (z.B. den patriarchalischen Diskurs). Ihre
Hauptwirkung besteht jedoch in der Egalisierung der Ethnien durch ihre Re-
duktion auf Farben und deren Reihung. Die Gefahr besteht nun nicht mehr
darin, dass in einem komplexen Diskurs eine Ab-Art konstruiert würde, ge-
gen welche sich die Aggression richtete, sondern umgekehrt darin, dass die
Besonderheit des jeweils Anderen egal wird. Der Unterschied bedeutet in
derartigen Mediendiskursen nur noch sich selbst: die Hautfarbe verweist
nicht mehr auf eine unverwechselbare komplexe Besonderheit, sondern
stellt nur noch ein verschwindendes und insofern gleichgültiges Moment in
einer Serie von Bildern, Begegnungen oder Konfrontationen dar.

Die alten rassistischen Mythen von einem bestimmten "Charakter des

Schwarzen", vom "schönen Wilden", etc. wirken allerdings weiter und hal-
ten die Reduktion der ethnischen Differenz auf ein flüchtiges Zeichen auf.
Aber die Logik der aggressiven Toleranz, verstärkt durch die serielle Bild-
ästhetik der modernen Videomedien, führt letztlich zu einer Situationen der
nur noch der sinnlose, auf ein Merkmal reduzierte Gegensatz übrigbleibt. Im
Diskurs dieses neuen Rassismus erscheinen die Positionen austauschbar und
beliebig. Die Gegensätze sind so dicht aneinander gerückt, dass die eigene
Identität egal und eben dadurch extrem bedroht ist. Toleranz, Gleich-Gül-
tigkeit und Auslöschung können daher plötzlich ineinander übergehen.
Wenn der Fremde nur noch eine Variation der Weise ist, in der man sich
selbst fremd geworden ist, dann wird es egal, ob er/sie existiert oder nicht.
Die Kultur der aggressiven Toleranz schwankt zwischen exotischer Exalta-
tion und sinnloser Vernichtung. Man kann dasge<7 finden, was man hasst und
vernichtet.

Vor dem Hintergrund dieser Entwicklung muss die Begeisterung mancher
für eine "multikulturelle Gesellschaft" mit gemischten Gefühlen aufgenom-
men werden. Meist sagen deren Verfechter nicht dazu, nach welchem Mo-
dell die Völker "zusammenkommen" sollen und wie dieses verwirklicht wer-
den kann. Claus Leggewie hofft, mit Micha Brumlik, die Multikultur werde
sich "von einem Reservoir der Abgrenzung und Identitätssicherung zu ei-

nem spielerischen Bereich der Flexibilisierung von Lebensformen verän-
dern" (C. Leggewie, 1990,36). Die so schreiben, haben wohl eher die wohlig
verunsichernde und belebende Wirkung ethnischer Begegnungen im Milieu
der neuen Mittelschichten im Auge. Vor allem machen sie nicht die verän-
derte Logik der sozialen Gegensätze zum Gegenstand ihrer Untersuchun-

gen.
Die spontane Entwicklung in Europa führt eher dazu, dass das grosse "Co-

26 WIDERSPRUCH - 21/91



me together" nach dem Modell der täglichen Showdowns auf den Autobah-
nen verläuft. Man begegnet sich riskant und unter dem ständigen Reiz von
Fastzusammenstössen, man bleibt aber sowenig zusammen wie man eigent-
lieh recht bei sich ist. Wenn das, wie es das Leben in den grossen Städt ver-
muten lässt, "Multikulti" sein soll, dann muss man sich über die Konjunktur
ethnopluralistischer Ansätze als Gegenschlag zur Auslöschung ethnischer
Identitäten nicht wundern. Der Rassismus der Neuen Rechten, der ja die
Gleichberechtigung der Rassen bei strikter räumlicher Trennung postuliert,
darf nicht nur als taktische Anpassung an den liberalen Antirassismus aufge-
fasst werden, sondern ebenso als Festhalten an der Differenz, die allgemein
unter Druck gesetzt ist.

Leggewie schildert das Dilemma treffend: "Wer also bloss den Schluss
zieht, Fremde seien im Grunde 'Menschen wie du und ich', der schützt sich

vor der Anstrengung, die Differenz auch zu durchleben. Wer statt dessen be-
hauptet, er käme mit Fremden sowieso besser klar als mit seinesgleichen,
versucht sich als selbst-loser Snob und jovialer Beschützer." (S.109) Bei der
Formulierung von gesellschaftlichen - und nicht nur juristischen - Lösungen
geht er aber nicht über so geistreiche wie unkonkrete Formulierungen hin-
aus: Man müsse das "souveräne Spiel mit den Möglichkeiten" lernen, die
"im Losreissen und Verknüpfen liegen"; oder der Zugewinn einer multikul-
turellen Gesellschaft liegt nicht "in der Summe ihrer vorgeblichen Substan-

zen, sondern im Diagramm ihrer wechselhaften Beziehungen und Kreuzun-
gen" (S. 108).

Nicht nur im Zusammenhang der Ausbreitung neuer Rassismen besteht
Bedarf nach Konzepten eines neuen Umgangs mit sozialen Gegensätzen. Ei-
ne Voraussetzung dafür ist, dass die verschiedenen Diskurse der Differenz
und des Antagonismus theoretisch geklärt und auf ihre Dynamik hin unter-
sucht werden. Laclau und Mouffe haben bereits den Unterschied gemacht
zwischen einem politischen Diskurs, in dem Subjekte durch ihre Unterschie-
de/Differenzen konstituiert werden (Differenzendiskurs), und einem ande-

ren, wo, wie im Falle des Rassismus, alle differenziellen Merkmale der Sub-

jekte gleichgesetzt und negiert werden (Äquivalenzendiskurs). In diesem
Fall entsteht ein Antagonismus, eine absolute Entgegensetzung (E. Laclau,
1981; E. Laclau, C. Mouffe, 1985).

Nun setzt selbst der Diskurs des Antagonismus, in dem alle Unterschieds-
merkmale (Angestellter, schwarze Hautfarbe, verheiratet, Skatspieler, Au-
tofahrer, Christ etc.) durch Gleichsetzung in der Negation "vernichtet" wer-
den, immerhin voraus, dass diese Merkmale bestehen, untereinander ver-
knüpft sind und dadurch eine, wenn auch rein negative, Identität beschrei-
ben. Was aber, wenn in Gesellschaften aggressiver Toleranz die Verknüp-
fung von differenziellen Merkmalen zu relativ stabilen Identitäten gelockert
und schliesslich aufgelöst wird? Wenn die Beobachtungen, die ich hier skiz-
ziert habe, zutreffen, dann müsste, um nur eine theoretische Konsequenz zu

nennen, neben dem von Laclau und Mouffe dargestellten Diskurs des Anta-
gonismus (A als Negation aller differentiellen Merkmale von B) ein weiterer
Typus von Antagonismus in Rechnung gestellt werden, der durch die unver-

WIDERSPRUCH - 21/91 27



bundene, un-artikulierte Entgegensetzung zweier "Merkmale" gekenn-
zeichnet ist.

Wir kennen jene unheimlich anmutenden Berichte über Prozesse gegen
Neonazis oder Skinheads, wo die Fragen des Gerichts nach dem Warum und
Wozu der Gewalt gegen "Ausländer" ins Leere gehen. Vielfach mag sich das
nach dem alten Muster der Tabuisierung und Verdrängung erklären: die
kompakte Ideologie des Rassismus darfnicht ausgesprochen werden. Immer
häufiger jedoch könnte die Sprach- und Grundlosigkeit eben an der skizzier-
ten Veränderung in der Logik der gelebten Gegensätze liegen. Der Fremde,
gegen den sich die Aggression richtet, wird eben gar nicht mehr als in sich

komplex zusammengesetzte Identität gesehen, die insgesamt abgelehnt wür-
de. Der gelebte Gegensatz und die aggressive Gewalt bekommen eine ande-

re Bedeutung. Sie dienen nicht mehr der Abwehr des Fremden im gefährde-
ten Selbst (Kristeva, 1990), sondern sie bilden die Fortsetzung der perma-
nenten Vernichtung von Sinn durch die Zersetzung aller stabilen Differen-
zen in schwimmende Bedeutungen.

Politisch folgt aus diesen Überlegungen eine Kritik des universalistischen
Pluralismus. Denn offenbar sind es gerade die ökonomischen und politi-
sehen Tendenzen zur kulturellen Vereinheitlichung, die zur Zersetzung tra-
dierter ethnischer und regionaler Identitäten führten, zur Verwandlung von
kulturellen Symbolen in frei flottierende Zeichen, zur Zerstörung kulturel-
1er Distanzen, weiter zur Reaktion aggressiver Auslöschung von egal gewor-
denen Differenzen und zur Gegenreaktion der Hypostasierung illusorischer
(nationaler, ethnischer etc.) Identitäten. (Die aktuellen Nationalismen in
Osteuropa sind hierfür nur ein Beispiel). Überall hat die Suche nach Artiku-
lationen der Differenz und des Gegensatzes begonnen, die weder auf das
veraltete Modell eines unbeschädigten und geschlossenen Subjekts zurück-
greifen, noch die Subjektivität in eine gleichsam digitale Form minimaler
und letztlich gleich-gültiger Unterschiede auflösen. Richard Sennett etwa
diagnostiziert die Angst vor der Fremdheit und der Selbstpreisgabe als

Gründe für die Flucht der Stadtbürger in die Intimität und für die konse-

quente Zerstörung von Öffentlichkeit. Er benutzt in seiner "Kunst der
Selbstpreisgabe" einige interessante Begriffe für den gesellschaftlichen Um-
gang mit Gegensätzen: nicht-lineare Erfahrung des Unterschieds (statt ein-
facher linearer Aneinanderreihung von Unterschieden), Überlagerung von
Unterschieden, Räume der Verschiebung (statt eindeutiger funktionaler
Trennung von Stadträumen), Mutation von Bauformen (statt mechanischer
Wiederholung oder postmoderner Serialität) (Vgl. R. Sennett, 1991).

Soziale Gegensätze (der Klasse, der Rasse, der Nation etc.) können nur
vernünftig ausgetragen werden, wenn sie eine gewisse Autonomie genies-
sen, um sich entwickeln zu können, und wenn sie nicht unter dem Druck der
aggressiven Toleranz und des Terrors eines allgemeinen und allgegenwärti-
gen kommunikativen Austausches atomisiert werden. Die Lage des Antiras-
sismus ist komplizierter als in den 70er und 80er Jahren. Damals kam es

hauptsächlich darauf an, gegen die reduktionistische Unterschätzung der
Volksdiskurse eine Strategie des Eingreifens in diese Diskurse im Sinne ei-

28 WIDERSPRUCH - 21/91



nes Populismus von links zu propagieren. Soweit Nationalismus und Rassis-

mus sich nach wie vor als komplexe Diskurse entwickeln und ausbreiten,
bleiben solche Ansätze zur demokratischen Auflösung und Neuzusammen-
setzung populärer Identitäten aktuell. Sofern allerdings die gesellschaftliche
Wirklichkeit sich in Richtung einer Auflösung sozialer, ethnischer und kul-
tureller Identitäten und ihrer Reduktion auf einen permanenten Jahrmarkt
der Bedeutungen entwickelt, müsste eine kritische Strategie im Sinne eines

grünen Konservatismus gerade den kulturellen "Artenschutz" an die erste
Stelle setzen.

Eine Politik der Differenz würde keineswegs auf die erneute metaphysi-
sehe Überhöhung kultureller Identitäten abzielen. Sie würde ansetzen, um
auf den Ausgangspunkt dieser Überlegungen zurückzukommen, an dem lei-
sen Erschrecken über die Unverfrorenheit, mit der die flotte Gleichsetzung
der Völker in den Werbekampagnen von Stuyvesant oder Benetton vonstat-
ten geht. Sie würde sich fortsetzen in der Einsicht, dass sich hinter der selbst-
verständlichen und Scheinliberalen Unterstellung des modernen Mediendis-
kurses, das Gezeigte und Beschriebene sei klar, transparent und insoweit
sinnlich einverleibt, eine genzenlose Arroganz verbirgt. Gegen die Verbla-
senheit eines allgemeinen Durchblicks, der globalen Bekanntheit und der ra-
biaten Integration müsste eine antirassistische Politik auf dem Nichtwissen
und Nichtverstehen; auf dem sinnvollen Schweigen, wo man nichts zu sagen
weiss; auf der Achtung der Differenz und der Distanz bestehen.

In den staatlichen Politiken in Mitteleuropa ergänzen sich dämonisierende
Ausgrenzung und gleichmacherische Integration von Fremden. Kritischer
Antirassismus würde die Forderung nach G/eicÄberecÄft'gn«g von der kultu-
rellen Angleichung zu trennen suchen und die Autonomisierung kultureller
und regionaler Milieus fördern. Der aggressiven Toleranz würde er eine fö-
derale Toleranz der Ethnien und Kulturen entgegensetzen. Eine derartige
"Kultur des Unterschieds" könnte sich allerdings nur entwickeln, wenn sie
mit einer Entstaatlichung der sogenannten Ausländerpolitik einherginge.

Literatur

Kristeva, Julia, 1990: Fremde sind wir uns selbst. Frankfurt.
Laclau, Ernesto, 1981: Populistischer Bruch und Diskurs. Anhang in: Politik und Ideologie im

Marxismus, Berlin.
Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal, 1985: Flegemony and Socialist Strategy, London.
Leggewie, Claus, 1990: MULTI KULTI, Spielregeln für die Vielvölkerrepublik. Mit weiteren

Beiträgen und Interviews, Berlin.
Marcuse, Herbert, 1966: Repressive Toleranz. In: Robert P. Wolff, B. Moore, H. Marcuse,

Kritik der reinen Toleranz. Frankfurt.
Marcuse, Herbert, 1967: Der eindimensionale Mensch, Neuwied/Berlin.
Sennett, Richard, 1991: Civitas. Die Grossstadt und die Kultur des Unterschieds. Frankfurt.

WIDERSPRUCH - 21/91 29


	Aggressive Toleranz und der Rassismus von Benetton

