
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 10 (1990)

Heft: 20

Artikel: Frauen und nationale Identität : Anmerkungen aus
ethnopsychoanalytischer Sicht

Autor: Nadig, Maya

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maya Nadig

Frauen und nationale Identität
Anmerkungen aus ethnopsychoanalytischer Sicht*

Unser Projekt heisst: "Formen gelebter Frauenkultur in drei Generationen.
Ethnopsychoanalytische Fallstudien am Beispiel des Zürcher Oberlandes."*
Wir beschäftigen uns mit der Frage nach spezifisch weiblichen Räumen, d.h.
mit den Verhaltensweisen, Wertungen, Weltinterpretationen und Identifi-
kationen, die damit verbunden sind. Zuerst einige Bemerkungen zum Be-
griff der "Frauenkultur": Der ethnopsychoanalytische Ansatz (Parin 1978;
Parin und Parin-Matthèy 1986, Parin, Morgenthaler, Parin-Matthèy 1971;
Erdheim 1982) ist für das Verständnis der Lebenszusammenhänge der Frau
geeignet, weil er dem Subjektiven, dem Privaten, dem Unsichtbaren oder
Latenten Raum verschafft und sich dafür interessiert, und weil er eine Me-
thode zur Verfügung hat, die einen Zugang dazu ermöglicht. Frauen bewe-

gen sich immer in Zwischenbereichen: zwischen dem öffentlichen Bereich
ihrer Gesellschaft und der Familie, die dem Privaten zugewiesen wird, zwi-
sehen Erwerbstätigkeit und Hausarbeit, die unsichtbar ist; zwischen der
herrschenden Kultur und einer den Frauen zugewiesenen, die nicht benannt
werden kann. Mit ihrer individuellen Lebensgeschichte sind sie ein Produkt
von gesellschaftlichen Verhältnissen, die sie gleichzeitig zu verändern su-
chen. "Die Weiblichkeit wird von der Aufteilung der Rollen bestimmt"
(Rossanda 1989,78), sie ist ein Produkt der gesellschaftlichen Verortung der
Frau.

Mit den anderen Frauen teilen sie eine jahrhundertalte Geschichte, die die
Frauen als Geschlecht an bestimmte Orte in der Gesellschaft verwiesen hat
und sie dazu zwang, bestimmte Überlebensmechanismen zu entwickeln.
Max Weber (1956) hat die Paria-Kultur beschrieben als Umgangsform einer
Gruppe mit ihrer gesellschaftlichen Verortung, und er meint damit eine

Gruppe, die sich keine Illusionen über die Veränderbarkeit ihres Status
macht. Frauen haben sich Jahrhunderte lang in einer ähnlichen Lage befun-
den; die Chance zu einer radikalen Veränderung war sehr gering; sie wurde
bei uns erst allgemein denkbar mit den rasanten Veränderungen der Gesell-
schafts-Struktur. Die Belange der Frau sind auch ein Produkt aus bestimm-
ten gesellschaftlichen Verhältnissen; sie entsteht aus der spezifischen Über-
schneidung aller gesellschaftlicher Kräfte. Die Art, in der sich diese über-
schneiden, lässt einen sozialen und kulturellen Raum entstehen, der den
Frauen zugewiesen wird. Er besteht aus einem eng gewobenen Netz von
Realitäten, Zeichen und Bedeutungen, die im alltäglichen Handeln aufge-
nommen, gelebt, konstruiert und verändert werden. Spezifische Arbeitsfor-
men und Arbeitsqualitäten werden dort entwickelt und verrichtet, er zeich-
net die Formen der Beziehung, der Sexualität und der Befriedigung vor.

Gleichzeitig wird dieser Raum durch die Frauen, die sich in ihm bewegen,
ständig neu geformt und verändert. Wie er übernommen oder verändert

WIDERSPRUCH 2IV90 105



wird, hängt aber nicht nur von den äusseren Gegebenheiten ab, sondern

auch von den inneren, der psychischen Struktur der Subjekte und von ihrer
Lebensgeschichte und ihren subjektiven Entwürfen.

Uns interessiert im folgenden nicht nur die Feststellung, dass die "Weib-
lichkeit" von der Aufteilung der Rollen her bestimmt wird, also ein gesell-
schaftliches Produkt ist - davon gehen wir aus -, sondern es interessiert uns
die aktive Gestaltung dieser Zuweisung und Verortung der Frau. Die Frage
nach der "Kultur der Frau" muss also immer beides sein: eine Abklärung ih-

rer Erfahrungen als Subjekt und eine Untersuchung der Beziehungen und

Machtverhältnisse, die zu anderen Kulturen, Räumen und Institutionen ih-

rer Gesellschaft bestehen. Wenn über Frauen gearbeitet wird, sollte nicht

nur die Kultur der Männer als das Gegenstück zu derjenigen der Frau mitbe-
rücksichtigt werden, sondern auch andere zentrale Lebensphasen wie z.B.
die Adoleszenz und die Mutterrolle, oder die Ökonomie, das Recht, die Ar-
beit, etc.

Natürlich erleben, fühlen, denken und entscheiden Arbeiterfrauen, Ober-
schichtfrauen oder Frauen von Ausländern nicht gleich wie ihre Männer,
denn sie machen innerhalb derselben Schicht oder Klasse geschlechtspezi-
fisch andere Erfahrungen. Sie teilen, bedingt durch ihre Position als Frau in
der Gesellschaft, bis zu einem gewissen Grad typische Erfahrungen und da-
mit einen gemeinsamen sozialen Identitäts-Hintergrund. Innerhalb dieser

grossen Gruppe, die eine allgemeine Ebene gemeinsamer sozialer Identität
als Frau teilt, lassen sich bezüglich Umgang und in der Interpretation dieser
Position verschiedene Untergruppen feststellen. Frauen identifizieren sich
mit dem dominanten Wertsystem oder sie übernehmen ein subalternes
Wertsystem, und repräsentieren damit eine Art entwerteter und verborge-
ner Kultur (Nadig 1986), oder sie entwickeln ein radikales Wertsystem und
bilden eine feministische oder einfach frauenspezifische Gegenkultur. In-
nerhalb dieser verschiedenen kulturellen Gruppierungen, die sich privat
oder öffentlich manifestieren, sucht jede Frau den Ort, der ihr entspricht,
oder sie nimmt die Position ein, die ihr durch die Sozialisation als nahelie-
gend erscheint. In diesen Prozessen der kulturellen Verortung formt sich die
Identität der Frauen.

In der hochindustrialisierten Gesellschaft bleiben die für Frauen bedeut-
samen Fragen bestehen: Inwiefern stellen die Arbeiten, Räume und psychi-
sehen Prozesse, die den Frauen zugewiesen wurden und die von Frauen auch
in Anspruch genommen werden, heute noch ein Gehege dar, in dem die
Frau gesellschaftlich eingefriedet wurde, und inwiefern verhält sich die Frau
damit konform, und warum, respektive inwiefern findet sie Wege, die Ein-
friedung zu durchbrechen, und welchen Preis zahlt sie dafür.

Die weibliche Identität im Spannungsfeld von Individuum und Gesellschaft,
Familie und öffentlicher Kultur

In der Psychoanalyse wird der Begriff der Identität kaum verwendet. Es wird
dort eher von der Vermittlung zwischen Ich und Ich-Ideal gesprochen, re-

106 WIDERSPRUCH 20/90



spektive auch von der Vermittlung zwischen Ich und Über-Ich (Lichtenstein
1977). In den Sozialwissenschaften hingegen wird der Begriff seit langem ge-
braucht, aber es werden ihm sehr unterschiedliche Bedeutungen beigemes-
sen. Ethnologen sprechen mehr von kultureller Identität und Soziologen von
der Rollen-Identität. Zum Teil ist er zu einem entleerten Sammelbegriff für
die Selbstdarstellung der Individuen geworden (Knecht 1989/90).

Im Zusammenhang mit unserer Fragestellung, die sich im Spannungsfeld
zwischen Individuum und Gesellschaft bewegt, ist es sinnvoll, einen in der
Sozialpsychologie geltenden Identitätsbegriff anzuwenden, um zu veran-
schaulichen, für welche Dimensionen von Integrationsanforderungen Frau-
en ihre Energie verfügbar haben müssen.

Der Mensch ist einer Vielfalt von unterschiedlichen sozialen Bereichen
ausgesetzt und muss im Laufe seines Lebens versuchen, diese zusammenzu-
bringen. Die Ethnopsychoanalyse betrachtet die Identität der Individuen als

prozesshaftes Verhältnis zwischen dem Subjekt und seiner Gesellschaft
(resp. seiner Umgebung). Sie untersucht das Zusammenspiel von bewussten
und unbewussten Kräften.

Die Identität der Subjekte konstituiert sich in einem Balanceakt zwischen
der persön/ic/ren und der soz/a/en /dendtdt (Goffman 1967), sie ist das Pro-
dukt von Konfliktbewältigungen. Persönliche Identität bezeichnet die "Ein-
zigartigkeit" des Individuums in der Abfolge wechselnder lebensgeschichtli-
eher Zustände. Persönliche Identität kommt also in einer unverwechselba-
ren Biographie zum Ausdruck; sie besteht in einem subjektiven Gefühl der
Gleichheit und Kontinuität, und sie erwächst aus der Erfahrung des Indivi-
duums, dass seine individuelle Art der Wirklichkeitsbewältigung "eine er-
folgreiche Variante einer Gruppenidentität ist und im Einklang mit der
Raum-Zeit und dem Lebensplan der Gruppe steht" (Erikson 1966, 17).
Identität hat zwei eng miteinander verknüpfte Komponenten: "ein dauern-
des inneres Sich-Selbst-Gleichsein wie ein dauerndes Teilhaben an bestimm-
ten gruppenspezifischen Charakterzügen" (124).

Wenn die Identität eines Menschen zugleich von aussen zugeschrieben
und von ihm selber gestaltet werden soll, so muss sie einerseits die Anforde-
rungen derjenigen, denen er verpflichtet ist, widerspiegeln und andererseits
seine eigenen interpretierten Bedürfnisse und Erwartungen darstellen. Das
handelnde Individuum steht damit vor einer doppelten Notwendigkeit: Es
muss erstens in den Interaktionsszenen darstellen, dass es auf die Erwartun-
gen der Interaktionspartner eingeht, denn nur dann kann es mit ihnen kom-
munizieren; und es muss zweitens zugleich seine eigene Besonderheit dar-
stellen, um in den verschiedenen Szenen für sich selbst und die anderen als

ein identisches zu sein und als jemand erkennbarer, der einen eigenen Bei-
trag zum Ablauf des Interaktionsprozesses leistet.

Im Prozess der Identitätsbalance wird auch die Auseinandersetzung über
die familiäre und gesellschaftliche Interpretation der eigenen Triebimpulse
und Affekte wiederholt und fortgesetzt. Die Darstellung der personalen
Einzigartigkeit in Interaktionsszenen bedeutet, dass die bereits erreichte In-
terpretation der Triebimpulse und Affekte stets neu auf die Probe gestellt

WIDERSPRUCH 20/90
107



und fortentwickelt wird. Ich-Identität als Balance spiegelt den Kompromiss,
den der Einzelne im Versuch, seine Triebimpulse und die gesellschaftlichen
Erwartungen miteinander in Einklang zu bringen, erreicht hat.

Diese Prozesse entwickeln sich immer auf zwei Ebenen: einer sichtbaren,
aussprechbaren, evidenten und einer unsichtbaren, nicht klar handhabba-

ren, latenten; diesen beiden Ebenen entsprechen in etwa die Dimensionen
von bewusst - unbewusst. Der oben beschriebene Entstehungsprozess der
Identität, die gruppen- und subjektbezogene Selbstdarstellung in Interaktio-
nen, die vermittelnde Interpretation der Triebimpulse, das Suchen nach in-
nerer und äusserer Kontinuität, etc. stellen Prozesse dar, die eine komplexe
soziale und persönliche Psychodynamik in Gang setzen und in deren Verlauf
verschiedenste Verhaltensweisen, Bezüge, Symbole, Abgrenzungen und
Annäherungen zum Zuge kommen.

Bei der persönlichen Identität sind es die individuellen biographischen So-

zialisationserfahrungen und Beziehungen, aber auch das Geschlecht, die bei
deren Bildung stark mitwirken. Bei der sozialen sind es die gesellschaftliche
Verortung, die sozialen Räume und die geschlechtspezifischen Rollenzu-
Schreibungen, die sie mitbestimmen. Fast alle Bereiche der öffentlichen Kul-
tur sind durch Männer besetzt und durch männliche Ideale, Normen und
Symbole bestimmt - es sind eigentliche Männerräume. Frauen erscheinen
darin als Sexualobjekt und zur Ausbeutung oder zum Konsum bestimmt
oder aber als idealisierte und selbstlose Mutterfigur. Es ist nach wie vor eine
Tatsache, dass es für Frauen schwer ist, eine soziale, auch auf die Öffentlich-
keit bezogene Identität zu entwickeln, in der ihre "Weiblichkeit" Platz hat
und sich entfalten kann. Aus diesen ungleichen kulturellen Machtverhältnis-
sen heraus leuchtet die besondere Bedeutung von spezifischen Frauenräu-
men ein, in denen auch Normen und Symbole Raum finden, die die Frau mit
ihrer persönlichen historischen und gesellschaftlichen Realität aufnehmen.

Im Oktober 1990 ist im Zürcher Gemeinderat der Antrag auf Subventionen für ei-
nen Mädchentreff auf entschiedenen, ökonomisch begründeten Widerstand der bür-
gerlichen Parteien gestossen: "Die fetten Jahre sind vorbei, die Kuh ist ausgemol-
ken!" (Tages-Anzeiger 1.11.90 Der Mädchentreff plant ein kulturelles und sozia-
les Gegengewicht gegen die "Erfahrungen in Jugendtreffs, wo zu 80 Prozent Knaben
und junge Männer verkehren Auf sie sei das Angebot ausgerichtet, und Mädchen
und junge Frauen kriegten das Machtgefälle zu spüren. Koedukation sei aber erst
möglich, wenn die Mädchen gelernt hätten, sich den männlichen Erwartungen nicht
zu unterwerfen" (Tages-Anzeiger 1.11.90). Das Beispiel verdeutlicht die Aktualität
und Brisanz des Planes, einen Frauenraum zu schaffen, er wird untergründig offen-
bar als Angriff auf die traditionelle Rollenverteilung verstanden.

Hier stellt sich auch wieder die Frage nach der Situation jener erwachse-

nen Frauen, die während grossen Teilen ihres Lebens isolierte Hausarbeit
verrichten. Die Hausarbeit stellt für die Identität der Frau einen Wider-
spruch dar: Auf einer persönlichen Ebene erfährt sie sie als integralen und
teilweise befriedigenden Bestandteil ihrer Geschlechterzugehörigkeit und
auch ihrer weiblichen Identität, auf der sozialen Ebene aber erfährt sie die
allgemein negative Wertung der Hausarbeit ("nur Hausfrau") und muss da-

108 WIDERSPRUCH 20/90



mit fertig werden.
Es wird ersichtlich, dass es für Frauen, die als Arbeit Flausarbeit verrich-

ten, noch wichtiger ist, einen sozialen Raum, eine Gruppe ausserhalb ihrer
isolierenden Arbeit zu finden, in welcher sie positive und verständnisvolle
Spiegelungen und Differenzierungen ihrer alltäglichen Sorgen und Leistun-
gen finden. In einem solchen frauenspezifischen Rahmen können sie am
ehesten eine Versöhnung zwischen persönlicher und sozialer Identität fin-
den, d.h. zwischen den widersprüchlichen sozialen Wertungen der Frauen-
rolle und der Frauenarbeit.

Die nationale Identität als ein Teil der sozialen und persönlichen Identität

Nationale Identität ist schwer zu fassen, denn sie ist nicht dynamisch, im all-
täglichen Interaktionsprozess geschliffen, sondern statisch, in Ideologien,
Symbolen, Konzepten und Werten repräsentiert. Die ethnopsychoanalyti-
sehe Frage lautet: Welches sind die unbewussten Dimensionen nationaler
Identität, die selbstverständlich gelebt werden, ohne dass dem Individuum
oder der Gruppe bewusst wäre, was geschieht? Die Begegnung mit dem
Fremden z.B. löst eine punktuelle Krise aus, die die latenten nationalen Be-
züge ans Licht bringt. Das Verständnis und der Umgang mit den Symbolen
nationaler Identität wird bei spezifischen Anlässen gelernt. Eine wichtige
Rolle spielt dabei die Schule, wo Lieder, Folklore, Geschichtsinterpretatio-
nen vermittelt werden, oder feierliche Anlässe wie der Nationalfeiertag oder
gesamtschweizerische Vereinsfeste. Die Symbole nationaler Identität haben
für die Subjekte eine diffuse emotionale Bedeutung: Sie erhalten in beson-
deren sozialen Situationen eine aktuelle, und meist pseudo-konkrete Bedeu-
tung.

In unserer Untersuchung über Formen gelebter Frauenkultur geht es nicht
darum, dem Konstrukt nationaler Identität als statischem und durch Frage-
bogen eruierbarem Faktum nachzuspüren. Aus unserer Sicht geht es viel-
mehr darum, unter anderem die Funktion der nationalen Identität im alltäg-
liehen Interaktionsprozess von Frauen zu verstehen. So erhält die nationale
Identität einen dynamischen Charakter: Wann, in welchem Kontext und zu
welchem Zweck werden nationale Symbole vom Subjekt herbeigezogen, um
den komplizierten Balanceakt zwischen persönlicher und sozialer Identität
aufrecht zu erhalten?

Diese Sichtweise der Identität bedeutet, dass es sich um eine nicht nur be-
wusste und statistisch erfassbare Grösse handelt - denn abfragbar sind nur
faktische und bewusste Sachverhalte-, sondern um eine teilweise unbewus-
ste und nur indirekt aus den Handlungen, der Interaktion und dem Diskurs
der Subjekte zu entschlüsselnde Grösse. Methodisch bedeutet dies, dass sie
in einem Prozess der Interaktion zwischen Forscherin und Gesprächspartne-
rin erschlossen werden muss, denn das Unbewusste entfaltet sich nur dort,
wo zwei oder mehrere Subjekte zueinander in Beziehung treten. Das bedeu-

tet, dass die Frauen uns nicht einfach erklären können, was ihre nationale
Identität ist, sondern dass wir sie nur aus einem gemeinsamen Gesprächspro-

WIDERSPRUCH 20/90 109



zess und der Art und Weise, wie, wann und in welchem Zusammenhang Be-
züge darauf auftauchen, entschlüsseln können.

Es ist /«feressanf zw beobac/zfe«, dass die naW'ona/e Wenft'fät /m D/sfcwrs von
Frawen A:awm/e aw/tauc/tt. Frauen finden in den lokalen Festen, Ritualen und
alltäglichen Ereignissen passendere Gestaltungsmöglichkeiten, um ihre Ba-
lance zwischen persönlicher und sozialer Identität herzustellen, als in den na-
tionalen Institutionen und Begriffen wie z. B. dem Militär, dem Nationalfei-
ertag und zum Teil immer noch der nationalen Politik. Die für Frauen befrie-
digende Erfahrung findet auf der lokalen Ebene der direkten Beziehungen
statt, wo sie auch eine Art von Frauenöffentlichkeit finden: im Alltag des

Quartiers und Dorfes am 500jährigen Jubiläum der Dorfkirche, am traditio-
nellen Erntedankfest, im alternativen Kulturhaus oder in den verschiedenen
Frauenvereinen.

Der nationale Bezug spielt für die meisten Frauen eine sehr kleine Rolle, er ist am
ehesten noch als kritischer Bezug in der feministischen oder frauenrechtlerischen
Gegenkultur anzutreffen, die sich mit Gesetzen, Politik und Ökonomie auf nationa-
1er Ebene beschäftigt. Meier-Dallach, Nef und Ritschard (1990) haben aus ihrer Un-
tersuchung über die politökonomische Determiniertheit der nationalen Identität
den Schluss gezogen, dass die gesellschaftliche Ebene und Dimension der polit-öko-
nomischen Planung nicht einmal einem halben Promille der Frauen zugänglich ist -
weder theoretisch und noch weniger konkret. Auch von diesen Daten her wird noch
einmal in immer neu verblüffender Schärfe deutlich, bis zu welchem Ausmass der
Ausschluss der Frau aus der Öffentlichkeit gelungen ist. Die national-politischen
Zusammenhänge stellen keinen Bezug dar, in dem die Utopien, Floffnungen, Phan-
tasien und Pläne von Frauen gespiegelt werden könnten. Dass Meier-Dallach und
Nef keine geschlechtspezifische Unterscheidung und Fragestellung in ihre grossan-
gelegte Fragebogen-Untersuchung eingeführt haben, spiegelt das Desinteresse der
männlichen Wissenschaftler für diese auch sie betreffenden Machtverhältnisse. Et-
wa 95% der im Rahmen des NFP 21 geführten Untersuchungen, die alle nach kultu-
rellen Zusammenhängen in der Schweiz fragen, haben die geschlechtspezifische Dif-
ferenzierung unterlassen - die 5%, die es tun, sind Frauen. Der Standpunkt und die
Realität der Frau werden einmal mehr nicht wahrgenommen.

Wenn im alltäglichen Diskurs von Frauen nationale Bezüge auftauchen,
dann haben sie vorwiegend drei spezifische Zusammenhänge:
Erstens: situativ in dem Sinne, dass eine konkrete Erfahrung mit dem Frem-
den gemacht wurde, auf Reisen, mit Fremden in der Schweiz oder bei Veran-
staltungen, an denen der nationale Bezug von Bedeutung war.
- Bezüge auf eine nationale Identität tauchen ausnahmsweise auf bei Be-
gegnungen mit Ausländern in der Schweiz ("Die sind doch sehr anders als

wir"; "wir" im Sinne von "wir Schweizer"), es wird öfters eine Art von Ras-
sismus gegen Ausländer in der Schweiz sichtbar.

- Oder bei Auslandaufenthalten, wo die lokalen Bezüge zurückgedrängt
werden und das "Schweizertum" und dessen Symbole Bedeutung erhalten
(Schweizer Pass und Franken, Sauberkeit, etc). Doch selbst diese Bezüge
sind bei unseren Gesprächs-Partnerinnen nur im Interaktionsprozess mit an-
deren Männern und Frauen gegenüber den oder dem Fremden, der nur die
nationale Geographie kennt, in Gebrauch. Die sicherste Gemeinsamkeit der

110 WIDERSPRUCH 20/90



Gruppe gegenüber dem Fremden ist das "Schweizertum".
Für das Individuum selber sieht das anders aus: Um die persönliche Iden-

tität gegenüber dem Fremden in Balance zu halten, beziehen sich Frauen auf
ganz spezifische und persönliche Eigenheiten, wie ihren Beruf, lokale, ethni-
sehe Bräuche und familiäre Gewohnheiten. Zum Beispiel die berufsspezifi-
sehe Auswahl in der Wahrnehmung der fremden Kultur: Eine Schneiderin
aus dem Dorf interessierte sich auf der Reise fast ausschliesslich für die Art
der Kleiderherstellung in Indonesien; der lokal-ethnische Bezug liess sie

ständig nach Bekanntem im Fremden suchen ("Die fremden Leute dort in
Asien sind so freundlich, sie haben uns in ähnlicher Weise begrüsst, wie es

unser Bäcker im Dorf tut"); Oder die Orientierung nach familiären, vertrau-
ten Werten ("Wie die mit den Kindern umgehen, das würde es bei uns zu
Hause nicht geben").
- Das direkte Erleben nationaler Veranstaltungen, wie zum Beispiel die na-
tionale Geburtstagsfeier des Vereins mit der Begrüssung durch einen Bun-
desrat wird meist als eindrucks- und bedeutungsvoll geschildert, wobei die
persönliche Befindlichkeit an der grossen Veranstaltung eher schlecht war
(Verlorenheit, Überwältigung, Ausgeschlossenheit, etc.). Das gemeinsame
überregionale Unterfangen wird erst durch die intensive und vertraute Inter-
aktion mit den lokalen Bezugspersonen, die als Gruppe reisen, zu einer po-
sitiven Erfahrung.
Zweitens: /compmsatoràcû, um erlittenen Kränkungen und schwierigen Er-
fahrungen mit einem Gegengewicht zu begegnen. Wenn z.B. die Integration
am Ort gering ist (also die eigene Fremdheit gross) und das Suchen nach Be-
Ziehungen frustrierend, können Aussenbezüge eine gewisse Bedeutung er-
halten zur Kompensation und um sich autonom und unabhängig vom lokalen
Bezug zu fühlen: z.B. Teilnahme an Veranstaltungen, die einen überregio-
nalen, nationalen oder auch zentral grossstädtischen Rahmen vermitteln.
Das Kompensatorische daran ist aber selten bewusst.
Drittens: m An/efmwng an die Lebenssituation, z.B. an einen Mann, der
wirtschaftlich oder politisch überregional aktiv ist und an dessen Arbeit, Par-
tei- oder Vereinstätigkeit die Frau identifikatorisch teilnimmt. Nationale
Bezüge können aber auch durch den Arbeitsplatz, wo nationale und interna-
tionale Beziehungen eine Rolle spielen, ins Blickfeld rücken.

Wenn wir diese Daten mit dem sozialpsychologischen Ansatz der Identi-
tätsbildung noch einmal betrachten, also von der notwendigen Balance zwi-
sehen persönlicher und sozialer Identität aus, dann wird klar, dass die natio-
nale Identität keinen konkreten Erfahrungszusammenhang darstellt, aus
dem frau Selbstbewusstsein und Prestige gewinnen könnte, um ein psychi-
sches Gleichgewicht als Frau herzustellen. Denn selbst im Sport, in dem die
nationalen Bezüge eine grosse Rolle spielen können, finden Frauen aus den-
selben Gründen keinen substantiellen persönlichen oder sozialen Identitäts-
gewinn.

Falls im Gespräch von Frauen überregionale, nationale und internationale
Bezüge auftauchen, haben sie meist eine ganz konkrete Funktion im Balan-
ceakt zwischen sozialer und persönlicher Identität. Andererseits kommt es

WIDERSPRUCH 20/90
111



vor, dass eine verunsicherte oder erschütterte Identität mit dem Bezug auf
nationale Werte und eine nationale Identität phantasmagorisch und subjek-
tiv stabilisiert werden kann. Oft aber haben wir in dieser Art von nationalem
Bezug einen eher imaginären als materialen und realen Charakter feststellen
können.

Ansätze von Frauenkultur sind also nicht im Rahmen der nationalen oder
überregionalen Institutionen und Körperschaften zu finden, sie entfalten
sich immer noch aus den konkreten Arbeitszusammenhängen der Frauen
heraus und in den spezifischen Frauenräumen, wo die traditionelle Ge-
Schlechterhierarchie aufgebrochen ist. Es ist in diesem Zusammenhang auch

wichtig, zur Kenntnis zu nehmen, dass die Öffentlichkeit ein Produkt ist, das

aus der Familie heraus gewachsen, also mit ihr eng verbunden ist. Was als

privat und intim dargestellt wird, ist hochgesellschaftlich und von allgemei-
ner Relevanz, und was als öffentlich erscheint, ist zutiefst im Privaten und
Familiären verwurzelt. Das Verständnis dieser Dialektik ist für das Ver-
ständnis der Geschlechterpositionen in der Öffentlichkeit eine Vorausset-

zung.

"Die Sphäre des Publikums, (d.h. der Öffentlichkeit, M.N.) entsteht in den breite-
ren Schichten des Bürgertums zunächst als Erweiterung und gleichzeitig Ergänzung
der Sphäre kleinfamilialer Intimität. Wohnzimmer und Salon befinden sich unter
dem gleichen Dach; und wie die Privatheit des einen auf die Öffentlichkeit des an-
dem angewiesen, (so ist) die Subjektivität des privaten Individuums auf Publizität
von Anbeginn bezogen." (Habermas 1962, 62).

Die Frauenbewegung hat trotz allem für die Themen, die sich im söge-
nannt "Privaten"" abspielen, im Laufe des letzten Jahrhunderts zunehmend
mehr Öffentlichkeits-Räume geschaffen, respektive die veränderten gesell-
schaftlichen Verhältnisse haben dies auch erlaubt: Mit Projekten, Zentren
und frauenzentrierten oder fraueneigenen Medien gelang es der Bewegung,
ein "Netz von Beziehungen" zunächst über die Städte, dann auch über das

Land zu ziehen. Neue, nur Frauen zugängliche Kommunikationsorte bilde-
ten sich heraus und stiften wachsende Nachfrage. Das in einer eigenständi-
gen Frauenkultur oder, anders ausgedrückt, in einer "subkulturellen"
Frauenöffentlichkeit gewonnene Bewusstsein, die dort entwickelten Ideen,
"Analysen und Aktionen sollten in einer grösseren Frauenöffentlichkeit be-
kanntgemacht und diskutiert werden" (Fem. Stud. 1, 89).

Damit ist die hergebrachte Bindung von öffentlich und privat an die Ge-
schlechter im Prinzip aufgebrochen worden. Und es zeichnet sich eine lang-
same, zaghafte Veränderung ab, die aber durch offene und vor allem struk-
turelle Angriffe und Machtkämpfe der angestammten Öffentlichkeitsvertre-
ter immer neu verzögert wird.

In Forschungsarbeiten zu kulturellen Themen müssen nicht nur die Posi-
tionen der Geschlechter unterschieden werden, sondern die verschiedensten
Stufen der Öffentlichkeit sollten gerade diesbezüglich präzisiert werden: von
der im Familienkreis verankerten bis zur abstrakten, gesellschaftlichen Öf-
fentlichkeit, die den Machtzentren nahe ist. Es bleibt abzuklären, wo sich
welche Frauen vorwiegend bewegen und aus welchen Gründen ihnen das

112 WIDERSPRUCH 20/90



möglich oder verunmöglicht ist.

* Unterstützt vom Schweizerischen Nationalfonds im Rahmen des Forschungsprogrammes 21
"Kulturelle Vielfalt und nationale Identität". Es haben dabei vier Frauen zusammengearbeitet:
Maria Gubelmann, Anne Gilbert, Verena Mühlberger und Maya Nadig (Projektleitung).

Literatur

Erdheim, Mario, 1982: Die Produktion gesellschaftlicher Unbewusstheit. Frankfurt.
Erikson, Erik, 1966: Identität und Lebenszyklus. Frankfurt.
Feministische Studien, Nr. 1, 1989: Einleitung, S. 3 - 6.

Goffman, Erving, 1967: Stigma. Über Techniken der Bewältigung beschädigter Identität.
Frankfurt.

Habermas, Jürgen, 1962: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Neuwied/Berlin.
Knecht, Susanne, 1989/90: Schweizerische Identität: ein Phantombild. Die Wurzeln der sozial-

wissenschaftlich definierten Identität. Ethnologica Helvetica, Nr. 13- 14,1989, S. 7-22.
Lichtenstein, Heinz, 1977: The dilemma of human identity. New York.
Meier-Dallach, Hans- Peter/Nef, Rolf/Ritschard, Rolf, 1990: Nationale Identität- ein Fass oh-

ne empirischen Boden, Zürich.
Nadig, Maya, 1986: Die verborgene Kultur der Frau. Frankfurt.
Parin, Paul, 1978: Der Widerspruch im Subjekt. Frankfurt.
Parin, Paul/Parin-Mathèy, Goldy, 1986: Subjekt im Widerspruch. Frankfurt.
Parin, Paul/Morgenthaler, Fritz/Parin-Matthèy, Goldy, 1971: Fürchte Deinen nächsten wie

Dich selbst. Frankfurt.
Rossanda, Rossanna, 1989: Zur Frage einer weiblichen Kultur. Feministische Studien, Nr.l,

S.71-85.
Weber, Max, 1956: Wirtschaft und Gesellschaft. Köln, Berlin.

WIDERSPRUCH 20/90 113


	Frauen und nationale Identität : Anmerkungen aus ethnopsychoanalytischer Sicht

