Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 10 (1990)

Heft: 19

Artikel: Evolutiondrer Sozialismus : oder : warum noch einmal Bernstein lesen?
Autor: Kleger, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-651642

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-651642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heinz Kleger

Evolutionarer Sozialismus

Oder: warum noch einmal Bernstein lesen?

Es sei vorausgeschickt, dass ich im folgenden nicht primér als Historiker ar-
gumentieren werde (1), sondern aus Interesse an Elementen praktischer
Philosophie, die politische Initiativen vorbereiten und reflexiv anleiten kn-
nen. Dieses Interesse bezieht sich wiederum auf eine Problematik, die sich
seit Bernsteins Zeiten noch verschirft haben diirfte: die politische Stiftung
‘vielhdndig-gemeinsamer Praxis ohne Unterordnung‘. Warum also noch ein-
mal Bernstein lesen?

Diese Frage drangt sich vor allem dann auf, wenn man der ‘Orthodoxie
der Neuen Linken‘ gefolgt war und von Bernstein lediglich zur Kenntnis
nahm, was Rosa Luxemburg tiber ihn gesagt hatte (2). Diese erfolg-, aber
nicht wirkungslosen Versuche eines Spatmarxismus in der politischen Theo-
rie widerlegten endgiiltig das liberlieferte Modell, nach welchem das klassen-
bewusste Proletariat den Sozialismus hitte errichten sollen, nachdem ihm ei-
ne intellektuelle Minderheit ‘seine objektiven Interessen‘ zugeschrieben
hatte. Der damaligen Kritik und ihrem konstitutiven Praxisbezug ist indes-
sen nicht abzuschworen, vielmehr ist sie zeitgendssisch, das heisst: differen-
zierter, komplexer und behutsamer fortzufiihren, mit besseren Chancen fiir
die politische Aufkldrung, auf die niemand ein Monopol besitzt, wenn sie de-
mokratiebezogen gedacht wird. Bekannt aber war und ist, dass Bernstein
seinerseits eine beengende Orthodoxie, die den Anspruch fortschreitenden
Denkens in der politischen Theorie konterkarierte, iberwand.

Die Distanz zur linksradikalen ‘Abfertigung des Revisionismus®, auf de-
ren teils ‘hochmoralisch*-existenzialistische Griinde ich hier nicht eingehen
kann, wie auch der Umstand, dass wir inzwischen auf eine mehr als hundert-
jahrige, nicht nur erfolglose Geschichte der Sozialdemokratie zuriickblicken
koénnen, ero6ffnen Erkenntnischancen. Ich moéchte sie in bezug auf Bernstein
politisch-hermeneutisch zu nutzen versuchen. Auf dem Umweg der doppel-
ten Distanzierungsmoglichkeit, die wir heute haben, wird das Gewicht des-
sen, was Bernstein zu seiner Zeit schon klar gesehen hatte, noch einmal gros-
ser, und ebenso stellt gerade Bernstein — mit der intellektuellen und politi-
schen ‘Breite‘, die er reprisentiert — einen aufschlussreichen Hintergrund
dar fiir eine kritische Selbstreflexion. Warum? Ich denke, das hidngt mit der
erstaunlichen Modernitidt Bernsteins zusammen.

Bernsteins Modernitiit
Bernstein spricht in seinen Texten nicht zufallig hdufig von der modernen
und sich differenzierenden kapitalistischen Gesellschaft, die — soziologisch

gesprochen — eben nicht auf polarisierende oder homogenisierende Struk-
turvereinfachungen zulduft (3). Das ist jedoch nur ein Indikator, den ich hier

38 WIDERSPRUCH 19/90



zundchst ganz oberflichlich erwihne, weil mir scheint, dass ein Grundpro-
blem von heute darin besteht, eine angemessene Selbstbeschreibung der mo-
dernen Gesellschaft und ihres rasanten Wandels zu finden. Die Antworten
auf dieses Grundproblem prijudizieren Fragen und Ansitze der politischen
Theorie, der Ethik, ja sogar der Erkenntnistheorie, wie uns neuere Entwick-
lungen in der Systemtheorie hin zu einem radikalen erkenntnistheoretischen
Konstruktivismus, der nur noch Beobachtungen beobachtet, vor Augen fiih-
ren. Bei dieser hermeneutischen Ausgangslage wird Bernsteins Revisionis-
mus als ein intellektueller Ankniipfungspunkt und als eine ‘Durchgangssta-
tion‘ zumindest ebenso interessant wie etwa Lukacs fiir die Herausbildung
der Orthodoxie in Teilen der Neuen Linken interessant war (4). Fiir diese
nachgeahmte Orthodoxie war im librigen —trotz aller Basisaktivitdten —auch
eine biblizistische Philologisierung einiger Klassiker kennzeichnend. Dar-
tiber sollten wir hinauskommen, wenn es beispielsweise um Bernstein und
sein Verhaltnis zum Marxismus oder zu Kant und den Neukantianern geht.
Denn bei diesen Verhiltnissen kann es nicht primér um spezialisierte Ausle-
gung von Texten gehen, sondern um politische Theorie, die bei Marx, dessen
‘Schule‘ sich Bernstein allerdings legitimerweise zurechnet (5), vieldeutig
und in wichtigen Hinsichten, wie z.B. der Staatstheorie, unausgefiihrt blieb
(6).

Hatte man zum Beispiel die Einleitung Lucio Colettis zur italienischen
Ausgabe von Bernsteins ‘Voraussetzungen des Sozialismus* zur Hand (7), in
der nachgewiesen wird, dass das, was Bernstein mit einem prekéren Termi-
nus ‘Zusammenbruchstheorie’ nennt (8), sich bei Marx nicht findet (wohl
aber in der damaligen Sozialdemokratie verbreitet war), so war einmal mehr
die supertheoretische Uberlegenheit von Marx bewiesen, und man brauchte
gar nicht mehr auf die Punkte einzugehen, bei denen man von Bernstein hit-
te lernen konnen. Fatalerweise fiir eine politische Bewegung betreffen diese
Punkte ausgerechnet die politische Theorie. Entscheidend ist dabei nicht
einmal Bernsteins Distanz zu Marx/Engels, sondern zur Generation der so-
zialistisch-marxistischen Pioniere Kautsky, Luxemburg und Lenin. Die Ein-
heit dieser Distanzen ist historisch-genealogisch und theoretisch relevant.

Zur gesellschaftstheoretischen Modernitit Bernsteins kommt eine politik-
oder demokratietheoretische hinzu. Das bestimmende Moment dieser Mo-
dernitit sehe ich heute in der aktuellen ‘Selbstbehauptung‘ der ‘Sozialdemo-
kratie‘ und Uberwindung des ‘Leninismus‘. Sie wird indessen auch in unse-
rer kleineren Geschichte sichtbar, wenn wir den hermeneutischen Bezugs-
punkt ‘Erfahrung der Neuen Linken‘ erweitern und deren Geschichte vor
dem magischen Datum 1968 in Betracht ziehen, im besonderen den amerika-
nischen SDS und dessen Griindungsdokument von 1962 (9).

Die Schliisselidee dieses Dokuments, des Port Huron Statements, heisst
‘partizipatorische Demokratie‘, und ich meine, hierin liegt auch eine Affi-
nitét zu Bernstein, diesmal zu seinem revisionistischen Verhiltnis von Sozia-
lismus als Demokratie, die sich auf alle Subjekte und immer mehr gesell-
schaftliche Bereiche erstrecken sollte (10).

Was sind nun die Voraussetzungen fiir diese erstaunliche gesellschafts-

WIDERSPRUCH 19/90 39



und politiktheoretische Modernitit, zu der sich noch eine wissenschaftstheo-
retische im Sinne des kritischen Rationalismus gesellen wird? Zur Beantwor-
tung dieser Frage beginne ich mit dem, was Thomas Meyer die ‘generative
Idee‘ des Revisionismus genannt hat (11).

Generative Idee und theoretische Einheit des Revisionismus

Bernstein durchdenkt in seinem Hauptwerk ‘Die Voraussetzungen des So-
zialismus und die Aufgaben der Sozialdemokratie‘ (12) die Probleme sozia-
ler, gesamtgesellschaftlicher Verdnderungen in einer kapitalistischen Ge-
sellschaft, die sich zunehmend ausdifferenziert. Er liefert dabei Begriindun-
gen fiir einen Sozialismus, der allein noch auf dem Wege von Teilverénde-
rungen moglich ist. Die Perspektive einer umfassenden Verdnderung der ka-
pitalistischen Gesellschaft wird nicht aufgegeben, doch hat diese Vorstellung
eines Sozialismus in “Teillieferungen® (T. Meyer) einschneidende, die Iden-
titdt berithrende Folgen. Wenn die iberschwiingliche Hoffnung, dass der So-
zialismus — als die neue, unvergleichliche Welt des Zukunftsstaates — mit der
O0konomisch-krisenhaften Entwicklung der Gesellschaft entsteht, nicht mehr
begriindet werden kann. So tritt an die Stelle der grossen Utopien und Revo-
lutionslegenden die erniichternd wirkende konstruktive Theorie, die auf
Biindnisse und schrittweise Transformationen zugeschnitten ist. Dann steigt
auch der Begriindungsbedarf und die Begriindungslast dafiir, was unter den
Voraussetzungen einer komplexen Gesellschaft ‘Sozialismus‘ noch heissen
und wie eine Transformationsstrategie verantwortungsvoll angelegt werden
kann. Nicht weniger und nicht mehr versucht Bernstein in stets neuen An-
laufen, die vor allem zeigen, dass Sozialismus nicht ‘System° ist, sondern ein
Weg mit Kontra-Finalititen; Sozialismus als neue politische Gesellschaft
verliert damit die krypto-religidsen Ziige eines sinnstiftenden Dogmas in
jedweder Hinsicht. In diesen Versuchen liegt die Einheit von Bernsteins
vielfiltig-verstreuten Arbeiten. Programmatisch wird sie im Titel seines
Hauptwerks ‘Die Voraussetzungen des Sozialismus und die Aufgaben der
Sozialdemokratie® ausgesprochen; dort wird sie auch zusammenhéngender
und konsistenter als anderswo entwickelt.

Diese grundlegende theoretische Einheit stiftet Denk- und Orientierungs-
zusammenhédnge, die damals neue Horizontlinien zogen, innerhalb deren
ein schopferischer Revisionismus bis heute steht, wenn er darin auch nicht
aufgeht. Bernsteins Verdienste liegen in der Herstellung dieser neuen Zu-
sammenhédnge und weniger in Einzelarbeiten zu besonderen Problemen —sei
es der Gewerkschaftsbewegung, der Sozialisierung, des Staates oder des
Rechts. Zu all diesen Themen haben sowohl Revisionisten als auch Anti-Re-
visionisten mehr beigetragen. Das mindert indessen nicht Bernsteins Bedeu-
tung; das Gewicht seiner spezifischen Einsichten nimmt vielmehr deshalb
zu, weil er zu Beginn eines Jahrhunderts rasanten Wandels den Blick als ei-
ner der ersten illusionslos fiir den Zusammenhang einer vertieften Theorie
der modernen Gesellschaft mit den Hoffnungen der fatsdchlichen Realisie-
rung des Sozialismus ge6ffnet hat.

40 WIDERSPRUCH 19/90



Inzwischen kénnen wir auf Realisierungen des Sozialismus wie auf sozial-
demokratische ‘Teillieferungen des Sozialismus* zuriickblicken und haben
‘deshalb umso mehr Grund, den Zusammenhang von moderner Gesell-
schaftstheorie, politischer Theorie und Sozialismus neu zu iiberdenken.
Bernstein hat diesen Zusammenhang auf der Basis seiner ‘theoretischen
Einheit‘ hergestellt.

Er gewinnt sie aus der Kritik am Marx-Engelsschen Revolutionsbegriff.
Die hinter diesem Begriff stehenden Vorstellungen qualifiziert er als einen
“prinzipiellen Irrtum“: “Engels und Marx gingen immer wieder von der Vor-
aussetzung einer Revolution aus, die, bei aller Verinderung des Inhalts, dus-
serlich einen dhnlichen Verlauf nehmen wiirde wie die Revolutionen des
siebzehnten und achtzehnten Jahrhunderts* (13). Die Frage, die den Revi-
sionismus interessiert — das erkenntnisleitende Interesse des Bernsteinschen
Revisionismus — ist die Frage nach den Bedingungen des Ubergangs zum So-
zialismus. Die Schwierigkeiten, die dabei zu l6sen sind, bestehen zum einen
darin, wie komplexe gesellschaftliche Strukturen zielgerecht transformiert
werden konnen, und zum anderen darin, wie dieser langfristige, selbstkor-
rektive Prozess sowohl gegeniiber den Funktionen, die ersetzt werden miis-
sen, wie gegeniiber den sich emanzipierenden Subjekten, wie schliesslich
auch gegeniiber den zu erwartenden politischen Reaktionen derart abgesi-
chert werden kann, dass von einem ‘organischen Fortschritt® gesprochen
werden kann. Sozialistische Debatten tiber Taktik werfen regelméssig theo-
retische Fragen auf und rufen Revisionen hervor, wenn sie auf kontrastie-
rende ‘patterns‘ des Ubergangs vom Kapitalismus zum Sozialismus rekurrie-
ren. Drei solche Modelle lassen sich bereits bei Marx ausmachen: “the pat-
tern of permanent revolution, of increasing misery, and the pattern of com-
peting systems® (14).

“Organische Entwicklung® war das immer wiederkehrende Wort und die
Leitvorstellung, in die das damalige Denken getaucht war. Heute wiirde
man vielleicht von verniinftig gesteuerter Evolution oder normativ gesteuer-
tem Wandel reden. Es soll sich jedenfalls um einen strategischen Wandel oh-
ne 6konomische Katastrophen und ‘politischen Terrorismus‘ handeln. Ohne
diesen Versuch, mit dem die Sozialdemokratie eine gewisse Eindimensiona-
litdt, zumindest aber das Verbot des Handlungspessimismus oder Negativis-
mus auf sich nimmt, gibe sie sich selber auf. Bernstein spricht explizit von
“Terrorismus“ (15) und assoziiert damit Experimente, die mit der Gesell-
schaft im ganzen veranstaltet werden. Hier kommt ein moralisch-politischer
Imperativ zum Ausdruck, der sich durch sein ganzes Werk zieht, dass solche
Experimente an der Gesellschaft mit der Gesellschaft im ganzen nicht zu ver-
antworten sind, und dass es kein Zentrum geben darf, von dem her sie in Re-
gie genommen werden. Auch der hegelianisierende Staatskultus von Lasal-
le, der auf sozialdemokratische Weise fiir ein solches Zentrum sorgen kénn-
te, istihm génzlich fremd (16). Interessant aus heutiger Sicht ist, dass heutzu-
tage ein strukturell analoges Argument gegen riskante technologische Ent-
wicklungen der modernen Gesellschaft, deren Wachstum und Produktivi-
tatsfortschritte Marx und Bernstein gleichermassen feierten, ins Feld gefiihrt

WIDERSPRUCH 19/90 41



wird: Auch in diesen Auseinandersetzungen, die bisweilen einem 6kologi-
schen ‘Biirgerkrieg’ nahekommen, handelt es sich darum, dass Experimente
in der Gesellschaft nicht mit der ganzen Gesellschaft durchgefiihrt werden
diirfen.

Sind erst die den Revisionismus interessierenden Fragen herausgestellt, so
liegt es nahe, an die Stelle des geschichts- und gesellschaftstheoretischen
Dogmatismus oder Utopismus, was hier auf dasselbe hinausliuft, ‘soziologi-
sche Aufklarung® und die ‘Eklektik politischer Aufkldrung’ zu riicken. Bei-
des sind Titel fiir die weitere Rekonstruktion von Zusammenhiingen, die
Bernstein neu schafft, und deren Eigenkomplexitit sowie gegenseitige ‘teil-
systemartige* Abschliessung bis heute zugenommen hat.

Soziologische Aufklirung und Sozialismus

Der Utopismus, gegen den Bernstein mit seiner soziologischen Aufklarung
(17) zu Felde zieht, sieht von den Vorgaben der modernen Gesellschaft ab
und fesselt den Blick allein an den vorwértsdrangenden Hauptwiderspruch
zwischen Vergesellschaftung der Arbeit und privater Aneignung. Ohne
noch theologisch an Wunder zu glauben, unterstellt dieser Utopismus tat-
sdchlich gesellschaftliche Wunder. Mit diesem Diktum trifft Bernstein den
anarchistisch-romantischen Charakter friiherer und spiterer Revolten, die
primér jedoch weniger, es sei denn in der eigenen Selbstiiberschitzung, auf
die Transformation der ganzen Gesellschaft zielten als auf Freirdume ‘alter-
nativen Lebens‘ in der modernen Gesellschaft. Bernstein richtet seine Kritik
nicht auf diese Vergegenwidrtigungen von Utopien, sondern auf die Leitvor-
stellung, dass man in den Sozialismus als gesamtgesellschaftlicher Alternative
quasi hineinspringen konne wie in eine andere Welt. Dieses Hineinspringen
in das eschatologisch vorgestellte gesellschaftlich ‘ganz Andere* lasst die so-
zialen und politischen Emanzipationsprozesse in einem konflikt-erlésenden
Licht erscheinen, was der Wirklichkeit wie dem demokratischen Universa-
lismus, der zu mehr Konflikten und Unsicherheiten fiithrt, widerspricht. Das
systematische Gegenstiick zu diesem utopistischen Denken in Gesellschafts-
und Sozialismustheorie ist letztlich die Eklektik politischer Aufkldrung, wie
ich die intellektuelle Position Bernsteins bezeichnen mochte; ihr entspricht
die Eklektik ‘konkurrierender Systeme‘ als Transformationsstrategie. Die
soziologische Aufklidrung ist ein wichtiger Teil und Bezugspunkt dieser poli-
tischen Aufkldarung. Die Kritik an der utopistischen Position gewinnt Bern-
stein in der Auseinandersetzung mit dem Dualismus von Wissenschaftlich-
keit und utopistischer Politik, der sich seines Erachtens durch das ‘Marxsche
System® zieht: “Ein Dualismus, der darin besteht, dass das Werk wissen-
schaftliche Untersuchung sein und doch eine lange vor seiner Konzipierung
fertige These beweisen will ... Das Zuriickkommen auf das kommunistische
Manifest weist hier auf einen tatsichlichen Rest von Utopismus im Marx-
schen System hin. Marx hatte die Losung der Utopisten im wesentlichen ak-
zeptiert, aber ihre Mittel und Beweise fiir unzulénglich erkannt“ (18). Rosa
Luxemburg hielt Bernstein entgegen, dass bei ihm der Sozialismus aufhore

42 WIDERSPRUCH 19/9%0



eine ‘objektive historische Notwendigkeit zu sein und eine idealistische Be-
griindung erhalte (19). Bernstein antwortet auf diesen polemischen Begriff
von Idealismus mit seinem polemischen Begriff von Materialismus: Er ma-
che in der Tat den Weg des Sozialismus nicht von dessen ‘immanenter 6ko-
nomischer Notwendigkeit® abhéngig, und erachte es weder fiir méglich noch
fiir notwendig, ihm “eine rein materialistische Begriindung zu geben“ (20).
Wir erinnern uns an den Hauptzweck seiner Schrift “durch die Bekdmpfung
der Reste utopistischer Denkweise in der sozialistischen Theorie das realisti-
sche wie das idealistische Element in der sozialistischen Bewegung gleich-
massig zu starken“ (21). Es ist an dieser Stelle bewusst vom realistischen Ele-
ment die Rede, was auf die Argumente soziologischer Aufklarung verweist,
und es ist gleichfalls bewusst vom idealistischen Element die Rede, was dar-
tiber hinaus auf moralisch-ethische Motive hinweist; und schliesslich scheint
durch die qualifizierende Hinzufiigung von “gleichmissig stirken® wieder
der Gesamtzusammenhang von Bernsteins Denken auf, in dem Sozialismus
eben weder ‘nur’ als Wissenschaft noch ‘nur® als Ethik zu begreifen ist. Die
beiden ‘nur habe ich deshalb in Anfiihrungszeichen gesetzt, weil es nicht um
Abwertung, sondern im Gegenteil um Aufwertung von ‘Wissenschaft® und
‘Ethik‘ in einer neuen Kombination auf hoherer Ebene geht. Intellektuell
bestimmend wird dabei das, was ich Eklektik politischer Aufkldrung nenne.

Die Eklektik politischer Aufklirung

Bernsteins Blanquismus-Kritik reprédsentiert den innermarxistischen Streit
um die Position politischer Aufkldrung (22); sie fiihrt die Kritik am Marx-
Engelsschen Revolutionsbegriff sowie die Kritik an utopisch begriindeten
Politik-Vorstellungen im allgemeinen weiter aus. Dabei fasst Bernstein den
Blanquismus (23) nicht bloss als Taktik und Methode der Machteroberung
auf, sondern zu Recht als politische Theorie, deren Faszination auch Marx
aufgrund des “Hegel’schen Beisatzes*“ (24) in seiner eigenen Theorie erlegen
sei, wie es sich spiter an Lenin und dem Bolschewismus noch einmal besta-
tigt (25): “Man fasst in Deutschland den Blanquismus nur als die Theorie der
Geheimbiindelei und des politischen Putsches auf, als die Doktrin von der
Einleitung der Revolution durch eine kleine, ziel-bewusste, nach wohliiber-
legtem Plane handelnde Revolutionspartei. Das ist aber eine Betrachtung,
die bei einer reinen Ausserlichkeit haltmacht und héchstens gewisse Epigo-
nen des Blanquismus trifft. Der Blanquismus ist mehr als die Theorie einer
Methode, seine Methode ist vielmehr bloss der Ausfluss, das Produkt seiner
tieferliegenden politischen Theorie. Diese ist nun einfach die Theorie von der
unermesslichen, schopferischen Kraft der revolutionéren politischen Gewalt
und ihrer Ausserungen, der revolutioniren Expropriation® (26); letzteres
nennt Bernstein zwei Seiten spater auch “Emanzipation durch politische Ex-
propriation®; er setzt dem “die Emanzipation durch wirtschaftliche Organi-
sation“ (27) entgegen.

Bernstein rechnet sich bis zuletzt der ‘Marxschen Schule‘ zu; er ist ohne
Zweifel Marxist, was die grundsitzliche Aussenansicht von gesellschaftli-

WIDERSPRUCH 19/90 43



chen Entwicklungen angeht, und er ist gleichzeitig der erste fallibilistische
Marxist. Obwohl er mithin die Wissenschaftlichkeit von Marx bewundert,
bewundert er gleichwohl nicht das ‘Marxsche System* als solches (28), was
ithm Rosa Luxemburgs Kritik eintrigt: “Aus dem stolzen, symmetrischen,
wunderbaren Bau des Marxschen Systems ist bei thm nunmehr ein grosser
Schutthaufen geworden, in dem Scherben aller Systeme, Gedankensplitter
aller grossen und kleinen Geister eine gemeinsame Gruft gefunden haben*
(29). An Luxemburgs Argumentation ist aufschlussreich, dass sie diese Kri-
tik auf Prozesse im Rahmen institutioneller Wissenschaft zuriickbezieht. Sie
spricht dabei auch in der Rolle als professionelle Wissenschaftlerin und zu-
gleich natiirlich als marxistische Politikerin, wenn sie in einem Artikel aus
demselben Jahr schreibt: “Das Marx-Uberwinden ist bekanntlich seit langer
Zeit eine Lieblingsbeschiftigung der deutschen Professorenschaft und ein
probates Bewerbungsmittel um eine Privatdozentur in Deutschland, ...wenn
man die allgemeine Entwicklung der sozialen Wissenschaften in den letzten
25 Jahren ins Auge fasst, so war sie iiberhaupt nichts anderes, als eine einzige
Marx-Uberwindung® (30). Mit dieser Kritik trifft sie etwas Richtiges, wird
aber Bernstein nicht gerecht, der weder als Mitglied von ‘Wissenschaft als
System‘ noch als passionierter Theoretiker, der von analytischen ‘Systemen*
fasziniert ist, auftritt, sondern als Vertreter einer neuen politischen Aufkia-
rung im marxistischen Sozialismus. Zwar klingt auch bei Bernstein das Pa-
thos der Wissenschaftlichkeit hiufig an, jedoch lediglich im empirisch-kriti-
schen Sinne des Anspruchs, die Tatsachen, fast so, als seien sie etwas Ansich-
seiendes, konstatieren zu wollen. Dieses empirische Wissenschaftspathos
soll hier nicht verichtlich gemacht werden, denn wir haben zu beachten, dass
sich in jener Zeit erfahrungswissenschaftliche Soziologie und Statistik erst
auszudifferenzieren beginnen, und mit Weber, Simmel, Tonnies und ande-
ren zu einem Faktor der seridsen Selbstbeschreibung moderner Gesellschaf-
ten werden. Theoretisch induzierte Systemfaszinationen treffen wir bei
Bernstein jedoch nicht an, stattdessen stossen wir auf die erwidhnte Kritik am
Dualismus, der das ‘Marxsche System‘ durchzieht. Diesen Dualismus be-
kdampft Bernstein auf politischer und politiktheoretischer Ebene seiner poli-
tischen Konsequenzen wegen. Auf dieser Ebene politischer Aufkldrung fun-
giert als Alternative zum ‘Systemdenken‘ (oder auch zur ‘Dialektik‘, so wie
sie Bernstein stilisiert und auch missversteht) der in wichtigen philosophi-
schen Aufkliarungstraditionen — bei den Thomasianern, den Schotten und
den franzdsischen Enzyklopédisten, nicht jedoch im orthodoxen Marxismus
— hochgehaltene ‘Eklektizismus‘. Die philosophische Aufwertung des philo-
sophisch abgewerteten Eklektizismus der Selbstdenker geschieht aus politi-
schen Griinden: Dieser Einsatz wird zu einem Korrektiv gegen unterstellte
doktrindre Konsequenzen von ‘Theorien‘ im engeren Systemsinne. Dies gilt
meines Erachtens ganz allgemein mit sowohl politischer (exoterischer) und
philosophiepolitischer (esoterischer) Bedeutung. Bernstein bemiiht sich pri-
mar um politische Aufklirung—fiir den marxistischen Sozialismus. Dabei in-
teressieren ihn zunachst weniger theoretische Konzeptionen als vielmehr die
politischen Konsequenzen theoretischer Konzeptionen. Ferner ist es diesem
eklektischen Standort politischer Aufkldrung aber auch und erst recht um

44 WIDERSPRUCH 19/90



politische Theorie zu tun, die fiir die gesellschaftliche und politische Praxis
relevant ist. '

‘Sozialismus als Programmtheorie

Wenn Sozialismus weder als Wissenschaft auftreten noch allein im ‘Idealis-
mus der Ethik‘ (H. Cohen) griinden kann, so wird er zur ‘Programmtheorie’
(31). Sozialismus als Programmtheorie steht in engem Zusammenhang mit
der dargestellten Eklektik politischer Aufkldrung — in einem Zusammen-
hang zudem, der auch die Schwierigkeiten, Begrenztheiten und unter Um-
stinden das Scheitern solcher Theorie offenbar werden ldsst. Dadurch muss
dem Sozialismus zwangslaufig seine ‘eschatologische Kraft* verlustig gehen
wie zuvor schon, zu Beginn unseres Jahrhunderts, dem Liberalismus, wel-
cher im 19. Jahrhundert die dominierende politische Reformbewegung war
und im 20. Jahrhundert durch die vielgestaltige Pragungskraft der Arbeiter-
bewegung mit entweder vieldeutigen oder gar keinen Beziigen des Begriffs
‘Sozialismus‘ zur Realitit abgelost worden ist. In der komplizierten ‘Kon-
kurrenz der Systeme‘, wenn sie in kleinerer Miinze gefiihrt wird —siehe dazu
nur die Debatte liber Sozialisierung (32) — verliert der Sozialismus seine sy-
stemtranszendierende gesellschaftliche und politische Unschuld; gleichzei-
tig findet eine Ver-Sozialdemokratisierung der ‘biirgerlich-kapitalisitischen
Gesellschaftsformation® statt. Bernstein geht es zundchst darum, das Ver-
héltnis von Wissenschaft, so wie er sie als positivistisch-ausdifferenzierte ver-
steht, und Sozialismus enger zu kniipfen und fruchtbarer zu gestalten. Diese
neue Verhiltnisbestimmung fiihrt gleichermassen zu einer Ent-Dogmatisie-
rung der Zielinhalte des Sozialismus und zu einer Ent-Hegelianisierung des
Begriffs wissenschaftlicher Erklarung als entwickeltem ‘System‘ (33). Mit
der Frage, ob wissenschaftlicher Sozialismus moglich und ob er tiberhaupt
notig sei, ldsst nun Bernstein auch Kant die Biihne betreten (34), die vorher
vor allem von Marx besetzt war. Bernstein will die Fragen in Kants kriti-
schem Geist stellen, das heisst fiir ihn: Er will sie sowohl gegen einen Skepti-
zismus wenden, der theoretisches Denken untergribt, wie gegen einen Dog-
matismus, den er an der Anwendung der Dialektik auf notwendige gesell-
schaftliche Entwicklungen konstatiert. Geméss dem Dualismus von Sein
und Sollen unterscheidet er Wissenschaft und Sozialismus. Sozialismus, ob
Zustand, Lehre und Bewegung ist etwas, was sein soll; Bernstein definiert
ihn als kimpfende Bewegung hin zur “Genossenschaftlichkeit“ (35). Wenn
‘dagegen von ‘wissenschaftlichem Sozialismus‘ gesprochen wird, so kann es
sich nur noch darum handeln, dass die Forderungen, die der Sozialismus als
Bewegung aufstellt, begriindet werden.

Wie werden sie begriindet? Sozialismus als kimpfende Bewegung wird vor
allem von materiellen und moralischen Interessen geleitet, und Bernstein
macht an dieser Stelle mit der ihm eigenen Aquilibristik darauf aufmerksam,
dass zwischen ‘Erkenntnis‘ und ‘Interesse‘ auch ein Gegensatz moglich sei,
denn Kampf sei in erster Linie ein Geltendmachen von Interessen und nicht
von Sitzen der Erkenntnis, wenngleich selbstverstindlich die Erkenntnis ge-
sellschaftlicher Zusammenhénge zum Bewusstsein der eigenen Klassenlage

WIDERSPRUCH 19/90 45



beitragen konne. Doch: das “gewollte Ziel, fiir dessen Verwirklichung ge-
kdmpft wird“, ist notgedrungen mit einem “Stiick Utopismus*“ behaftet. Es
liegt damit ebenso ein Stiick jenseits dessen, “woriiber wir positive Erfah-
rung haben® in dem Sinne, wie Bernstein auch die empirische Basis von Wis-
senschaft versteht. Diesen utopischen Uberschuss bekampft nun Bernstein
nicht in der Weise wie die utopisch begriindete Politik im allgemeinen. Die-
ses ‘Stiick Utopismus® ist vielmehr ein notwendiges Teilmoment seines Ent-
wurfes von Politik, die weder in Wissenschaft noch in Ethik aufgehen kann.
Wir lesen bei einem Autor, den wir als Realisten in der Gesellschaftstheorie
und als kritischen Empiristen in der Wissenschaftstheorie kennengelernt ha-
ben, den ebenso iiberraschenden wie auch nicht-tiberraschenden Satz, dass
der Sozialismus als Bewegung auf die “schopferische Phantasie” angewiesen
bleibt, “die Lebensfihiges ersinnen kann“. In diesem Geist, der nun gar
nichts mehr mit dem niichternen Kantischen Geist der Antinomien zu tun
haben scheint, behandelt er auch die Utopisten Owen, Saint-Simon und
Fourier als “Realisten, die tief in das Verstiandnis ihrer Zeit eingedrungen
seien; Marx und Engels wiirden sich von ihnen nur durch eine “andere Wer-
tung der Krifte und Mittel, die sozialistische Gesellschaft herbeifithren* un-
terscheiden. Der Geschichtsmaterialismus, der den Blick auf gesellschaftli-
che Entwicklungsfaktoren freigibt, schldgt eine besonders breite Briicke zu
Gebieten der Wissenschaft.

Damit wird ein sozialwissenschaftlicher Materialismus etabliert, der fiir
das praktische Philosophieren lehrreich ist. Das liegt wiederum im unmittel-
baren Interesse sozialdemokratischer oder emanzipatorischer Politik, die bis
heute mit dem ‘Entwicklungsgedanken‘ verschwistert ist. Die Frage ist bloss,
ob sich die “kdmpfende Bewegung* jene “theoretische Unbefangenheit* be-
wahren kann, welche die Vorbedingung “echter Wissenschaftlichkeit* ist.
Diese ist offenkundig ein Kampfbegriff; damit betont Bernstein in Ausein-
andersetzung mit Orthodoxie und Dogmatismus das empiristisch-kritische
Eigengewicht der Wissenschaft und zugleich die Fihigkeit, Meinungen kri-
tisch diskutieren zu konnen. Der Grad der Unbefangenheit gegeniiber den
Eigengewichten von Empirie (Wissenschaft) und Meinung (common sense)
hingt von der “Klarheit iiber das Grenzverhiltnis“ ab, “das zwischen der
Wissenschaft als objektiver Erkenntnis und den Programmen und Theorien
politischer Parteien besteht“. Die Kunst des Gleichgewichthaltens in aufge-
klarter Eklektik besteht demnach in der Kunst der Unterscheidung: Es wird
unterschieden, aber nicht getrennt. So unterscheidet Bernstein Sozialismus
und Wissenschaft als selbstdndige Grossen, um sie in ein fruchtbareres Ver-
héltnis zu bringen. Auf diesem Wege hitte sich die schon friih beklagte “Kri-
se des Marxismus* in Gestalt einer fortwihrenden “Objektivitétskrise” (36)
beheben lassen.

Das Primat der Demokratie und liberaler Prinzipien

Wie wir gesehen haben, édndern sich bei Bernstein die ‘Kriterien fiir Sozialis-
mus‘. Der Weg des Sozialismus wird zu einer schrittweisen Konstruktion, fiir

46 WIDERSPRUCH 19/90



deren politische Theorie sich der schépferische Revisionismus interessiert.
Von diesem konstruktiven Sozialismus liegen lediglich Prinzipien fest. Diese
Prinzipien-Festlegung wiederum erweckt Erinnerungen an die ethisch-poli-
tischen Potentiale des Liberalismus. Sie belebt den Zusammenhang von De-
mokratie und Sozialismus. Indem Bernstein Demokratie als “gleichbedeu-
tend mit dem héchstméglichen Grad von Freiheit fiir alle* definiert (37), legt
er von hier aus — gleiche Freiheit fiir alle — die Basis zuriick zu liberalen Locke-
schen Denktraditionen (38) und vorwarts zu einem demokratischen Sozialis-
mus (39). Und indem er Demokratie als “Mittel und Zweck zugleich®, als
“Mittel der Erkdmpfung des Sozialismus* und als “Form der Verwirklichung
des Sozialismus“ (40) begreift, setzt er sich auch auf demokratie theoreti-
scher und dann auch staatstheoretischer Ebene noch einmal von utopistisch
begriindeter Politik ab. Da er schliesslich Demokratie als prinzipielle “Auf-
hebung der Klassenherrschaft“ bestimmt, hilt er sie fiir den machtvollen He-
bel eines Fortschritts in Richtung Sozialismus. Er baut auf die Lernfidhigkeit
und Initiative einer Mehrheit und postuliert: “das Wahlrecht der Demokratie
macht seinen Inhaber virtuell zu einem Teilhaber am Gemeinwesen, und die
virtuelle Teilhaberschaft muss auf die Dauer zur tatsichlichen Teilhaber-
schaft filhren. Bei einer der Zahl und Ausbildung nach unentwickelten Ar-
beiterschaft kann das allgemeine Wahlrecht lange als das Recht erscheinen,
den ‘Metzger* selbst zu wihlen; mit der Zahl und Erkenntnis der Arbeiter
wird es jedoch zum Werkzeug, die Volksvertreter aus Herren in wirkliche
Diener des Volkes zu verwandeln®.

Worauf hier mit dem Glauben an die Demokratie abgestellt wird, das ist
der “gleichberechtigte Biirger eines Gemeinwesens*, was konzeptuell keine
Erfindung, sicher aber eine Voraussetzung des demokratischen Sozialismus
ist. Bernstein baut offenbar auf eine Kraft, die auf der Basis sozialer Eman-
zipation griindet: Auf die Arbeiter als die besseren Biirger als die biirgerli-
chen Biirger und auf die Arbeiterbewegung als internationalistische Biirger-
rechtsbewegung, die die Welt verdndern sollte. Welt hiess freilich schon da-
mals und nach dem 2. Weltkrieg verstarkt, dass die Gesellschaften zu einer
einzigen Weltgesellschaft zusammengewachsen waren, die den “Pluralismus
gesellschaftlicher Formen ... sowohl in der Erzeugung von Chancen als auch
in der Risikominderung bei Fehlentwicklungen“ beseitigt (41). Die neuere
(Welt-) Systemtheorie folgt hier der Gesellschaftstheorie von Marx, fiir den
der Staat ebenfalls nicht die letzte Wahrheit der biirgerlichen Gesellschaft
war und der die Analyse der weltmarktmiissigen “Ubergreifens der Gesell-
schaft tiber den Staat“ projektierte (42).

Uber die Ambivalenz der ‘biirgerlichen* Demokratiepiadagogik, die aus
den Arbeitern selbstbewusste Biirger machen sollte, innerhalb nationalstaat-
lich organisierter Gesellschaften, die die Massen- ‘nationalisieren®, wissen
wir inzwischen bis hin zur radikaldemokratischen Demokratie-Resignation
an der Mehrheitsdemokratie ebenfalls mehr: Arbeiter und Arbeiterinnen
sowie deren Organisationen haben sich nicht nur fiir emanzipatorische Ge-
setzeswerke stark gemacht, sie haben auch an nationalistischen Volks- und
Staatskriegen teilgenommen und — um nur ein Beispiel herauszugreifen — ge-

WIDERSPRUCH 19/90 47



wihren vielfach bis heute noch ihren auslédndischen Kollegen das kommuna-
le Wahlrecht nicht (43). Die sozialistische Bewegung wollte einmal die dréan-
gendsten Sozial- und Gesellschaftsprobleme l6sen, sie verstand sich als inter-
nationalistische Bewegung und den ‘besseren‘ Biirger als Weltbiirger. Mit
der Einfiigung in den Staat des sozialstaatlichen Kompromisses, der im
‘Weltsystem® um Positionen konkurrieren muss, verliert sie jedoch — trotz
Arbeiterhilfswerk — wesentliche Teile der internationalen Solidarraison an
die Staatsraison (44), und der ‘bessere‘ Biirger wird zum Wohlstandsbiirger,
und die Klassengesellschaft, die noch immer eine Klassengesellschaft (aber
nicht nur das) ist, zur politisch kompakten ‘Mehrheitsgesellschaft‘. So ist sie
bereits nach dem Ersten Weltkrieg kein Gegenbewusstsein mehr zum euro-
péaischen Nationalstaat, und mit der Wohlstandskonjunktur nach dem Zwei-
ten Weltkrieg 1duft das internationalistische Projekt aufgrund des “Virus
Reichtum* (45) noch einmal in andere Bahnen. Aus all dem ergibt sich, dass
das Thema, was “biirgerliche Gesellschaft als zivilistisch geordnetes Ge-
meinwesen (46) heisst, nicht unstrittig sein kann, ja, neue Virulenz gewinnt.
Bernstein hat dieses Thema fiir innersozialistische Debatte mit seiner Auf-
hebung des biirgerlichen Radikalismus entdeckt und fiihrt dazu aus: “Die
Sozialdemokratie will nicht diese Gesellschaft auflésen ... (im Sinne dessen,
was wir heute als Rekonstruktion der zivilen Gesellschaft diskutieren,
H.K.), sie arbeitet vielmehr unablissig daran, den Arbeiter aus der sozialen
Stellung eines Proletariers zu der eines Biirgers zu erheben und so das Biir-
gertum oder Biirgersein zu verallgemeinern“. Auf diese frithe Formulierung
der sozialstaatlichen Universalisierung der Biirgerrechte folgt der Satz: “Sie
will nicht an die Stelle der biirgerlichen eine proletarische Gesellschaft, son-
dern sie will an die Stelle der kapitalistischen eine sozialistische Gesell-
schaftsordnung setzen“. Aufschlussreich aus heutiger Sicht ist die folgende
Komplikation: Ist es der Sozialdemokratie tatsiachlich gelungen, aus Prole-
ten Industriearbeiter (47) und aus Arbeitern Biirger sowie aus der modernen
Gesellschaft eine ‘nachbiirgerliche‘ und ‘nachproletarische‘ Gesellschaft zu
machen, so gelang es ihr im Zuge ihrer Erfolge immer weniger, an die Stelle
der kapitalistischen eine sozialistische Gesellschaftsordnung zu setzen, die
im Weltmassstab die Ungleichgewichte so entscheidend verschoben hitte,
dass man das ‘pattern‘ der ‘increasing misery* tatsichlich vergessen kénnte.
Mit Ubertreibung zum Zweck der Verdeutlichung kénnte man sagen, dass
sich heute in der sozialmarktwirtschaftlichen Gesellschaft als Kompromiss
zwischen Kapitalismus und Sozialismus die Prioritdtsordnung insofern um-
gekehrt hat, als weniger die Demokratie als Mittel und Form des Sozialismus
im Vordergrund steht, sondern Form und Kultur der Demokratie und des
demokratischen Universalismus als solchen. Bei Bernstein lesen wir auch
den Satz: “Die Sicherung der staatsbiirgerlichen Freiheit hat der Sozialde-
mokratie stets hoher gestanden als die Erfiillung irgendeines wirtschaftli-
chen Postulats“ (48). Bernstein schwankt hier zwischen rationalem Natur-
recht und wirtschaftsorientiertem Ultilitarismus, was typisch ist fiir die Ver-
sprechen des evolutiondren Sozialismus, der eben nicht ‘ethischer Sozialis-
mus‘ in dem Sinne ist, das er konsistent mit einer ethischen Theorie bei der

48 WIDERSPRUCH 19/90



Begriindung rechtlicher und moralischer Urteile historisch arbeitet. Statt
dessen treffen wir auf eine teils widerspriichliche, im Ganzen aber erfolgrei-
che ‘kohédrente‘ Konstellation, die ebenso naturrechtliche Begriindungen
wie schliesslich den positivistischen Gesichtspunkt der Rechtssicherheit ein-
schliesst.

Statt expressiver Politik zur Wahrung der Identitét legt Bernsteins Bei-
spiel eine aufklirerische Eklektik politischer Aufklarung nahe, die im Geiste
eines demokratischen Universalismus auch von sich wegweisen kann und
nicht alles auf sich konzentriert. So wird sie fihig, einen Reichtum an Wider-
spriichen nicht nur zuzulassen, sondern produktiv zu machen und Differen-
zen nicht sogleich auf Verhiltnisse der Negation zu reduzieren; uberdies
sollte sie zur Selbstkritik und Reversion des sozialdemokratischen common
sense befihigen konnen. Dass Bernstein zu dieser Haltung inspirieren kann,
darin vor allem sehe ich seine Aktualitit. Ich mochte daher, um es pointiert
zu sagen, weniger Bernstein als vielmehr die Form seiner Intellektualitét als
Ingrediens eines politischen Handelns empfehlen, dessen ‘Philosophie und
Praxis‘ aufgrund der Komplizenschaft mit der Zivilisationsdynamik verloren
zu gehen droht.

Anmerkungen

1) H. Mommsen hilt den politischen Richtungsstreit innerhalb der deutschen Sozialdemokra-
tie zwischen 1890 und 1913 fiir die “bei weitem am eingehendsten erforschte Entwicklungs-
phase“, was die deutsche Arbeiterbewegung angeht (Einleitung: Materialien zum politi-
schen Richtungsstreit in der deutschen Sozialdemokratie 1890-1917, 2 Bde., hrsg. P. Frie-
demann, Bd. 1. Ffm/Berlin/Wien 1978, S. 11). H.-J. Steinberg, von dem m.E. die ergiebig-
ste historische Untersuchung zu dem uns hier interessierenden Debattenzusammenhang
stammt, meint ferner von der “imponierenden Aufarbeitung Bernsteinscher Theorieansit-
ze* in T. Meyers Buch ‘Bernsteins konstruktiver Sozialismus' (Berlin/Bonn-Bad Godes-
berg 1977), dass sie den bei Bernstein vorausgesetzten konstruktiven Sozialismus selber all-
zusehr konstruiert (in: Sozialismus und deutsche Sozialdemokratie, Berlin/Bonn 1979°, 1.
Aufl. 1967, S. X). Dieser ‘Vorwurf‘, wenn es denn einer ist, trifft noch weit stirker auf mei-
ne folgenden kurzen Ausfithrungen zu, die auf den ‘Konstruktionen‘ dieser zweiten Sicht
auf Bernstein aufbauen und eigenwillig, weder im Sinne eines ‘Zuriick zu Bernstein (als ob
es ein solches geben konnte) noch im Sinne beanspruchter ‘Parteinihe*, gewisse Fiden wei-
terspinnen. Die linkssozialdemokratische Bernstein-Rezeption sollte wohl helfen, erstens,
intellektuelle Bewegungen aus linksradikalen Sackgassen herauszuholen und, zweitens,
der Sozialdemokratie die Identitit einer demokratisch-sozialistischen Reformpartei zu er-
halten (siche dazu als Hohepunkt den von der Friedrich-Ebert-Stiftung veranstalteten
Kongress: H. Heimann/T. Meyer (Hrsg.), Bernstein und der demokratische Sozialismus,
Berlin/Bonn 1978). Es wire interessant, diese Bernstein-Rezeption mit vorhergehenden,
vor allem aber mit derjenigen zu vergleichen, die 1959 zu Bad Godesberg gefiihrt hat (An-
deutungen dazu in: H. Kleger/G. Kohler, Ein Kapitel politischer Philosophie in Deutsch-
land nach 1945, in: dies. (Hrsg.), Diskurs und Dezision, Wien 1990.

2) R. Luxemburg, Sozialreform oder Revolution (1899), in: dies., Gesammelte Werke, Ber-
lin 1974, Bd. 1/1. Boris Souvarines famose ‘La critique sociale‘ nannte diese Schrift in einer
Rezension einen “fameux Anti-Bernstein“ (7/1933. S. 32).

3) Indenfolgenden Punkten vertritt Bernstein die “symmetrische Gegenposition* sowohl zu
Kautsky (‘Polarisierungsthese‘) wie zu Luxemburg (Zwangsliufigkeit einer ‘allgemeinen
Krise des Kapitalismus*): — ‘naturnotwendige‘ Verschirfung der Krisenhaftigkeit des kapi-
talistischen Systems; — fortschreitende Abnahme der Komplexititsprobleme als Ergebnis
der wachsenden Konzentration des Kapitals; — Polarisierung der Klassen/Homogenisie-

WIDERSPRUCH 19/90 49



4)
5)
6)

7)
8)

9)
10)
11)
12)
13)

14)

15)

16)

50

rung der proletarischen Interessenlage. (O. Kallscheuer, Marxismus und Sozialismus bis
zum Ersten Weltkrieg, in: Pipers Handbuch der Politischen Ideen (hrsg. 1. Fetscher/H.
Miinkler), 1986 Bd. 4, S. 549).

G. Lukacs, Geschichte und Klassenbewusstsein (1923), Amsterdam 1967; Geschichte und
Klassenbewusstsein heute — Diskussion und Dokumentation, Amsterdam 1971.

Vgl. J. Steinberg, Sozialismus und deutsche Sozialdemokratie, a.a.0., S. 25ff., S. 41ff.
Materialien zur Rekonstruktion der marxistischen Staatstheorie liegen vor in: K. Marx/F.
Engels, Staatstheorie, hrsg. und eingeleitet von E. Hennig, J. Hirsch, H. Reichelt, G.
Schifer, Ffm./Berlin/Wien 1974,

L. Colletti, Bernstein und der Marxismus der II. Internationale, Ffm./Wien 1971.

Will man nimlich die “missliche Aquivokation — Historizitit des Kapitalismus gleich Zu-
sammenbruch — vermeiden*, so kann von einer “Marxistischen Zusammenbruchstheorie
nicht gesprochen werden* (ebensowenig von ‘relativer Verelendung*, H.K., Zitat in: R.
Walther, “... aber nach der Siindflut kommen wir und nur wir*, “Zusammenbruchstheo-
rie*, Marxismus und politisches Defizit in der SPD, 1890 — 1914, Ffm./Berlin/Wien 1981,
S. 22). Im weiteren wird in dieser historisch-theoretischen Untersuchung herausgearbei-
tet, dass das, was als ‘Zusammenbruchstheorie® diskutiert wurde, “mehr mit Fragen des
politischen Gehalts der Marxschen Theorie zu tun* hatte (a.a.0., S. 21, vgl. auch S. 27) als
mit theoretischen Fragen auf der darstellenden Ebene der “Kapitallogik* (ausfiihrlich zu
Bernsteins Erfindung der Zusammenbruchstheorie, a.a.0O., S. 117-156 und der Reaktio-
nen darauf, S. 156-175).

Wiederabgedruckt in: J. Miller, Democracy in the streets, New York 1988. Inspirierend
wirkte hier freilich nicht Bernstein, sondern der Aussenseiter-Soziologe C.W. Mills.
Darauf sollte sich auch das intellektuelle Engagement, nicht zuletzt der Sozialwissen-
schaftler, beziehen. Siehe J. Miller, Democracy in the streets, a.a.O.

T. Meyer, Bernsteins konstruktiver Sozialismus, a.a.O., D. 107ff.

Der englische Titel lautet konziser und treffender: ‘Evolutionary Socialism‘.

E. Bernstein, Die Voraussetzung des Sozialismus und die Aufgaben der Sozialdemokra-
tie, Reinbek bei Hamburg 1969, S. 60.

St. Moore, Three tactics, The Background in Marx, New York 1963, S. 58. Die ‘Minori-
titsrevolution' (S. 11ff.) wird etabliert durch das Zusammenspiel von revolutioniirer Theo-
rie und revolutionirer Klasse allein. Babeuf und Buonarotti (in seiner ‘Geschichte von Ba-
beufs Verschworung der Gleichen', 1828) entwickeln als erste das Programm einer solchen
sozialistischen Revolution. Blanqui, von dem Marx in den Jahren 1844-50 beeinflusst wor-
den war, modifiziert die Doktrinen der ‘unvollendeten (franzdsischen) Revolutionen®.
Aus der Sichtweise des historischen Materialismus, der, wie jede ‘soziologische Aufkla-
rung’, vorab die unbewussten Strukturen der menschlichen Vergesellschaftung (- freilich
der menschlichen (!), worauf das Marxsche Praxis-Konzept der Feuerbach-Thesen bezo-
gen bleibt) zu thematisieren sucht, mussten diese “Alchemisten der Revolution“ zwangs-
laufig die Potenzen der politischen Aktion iiberschiatzen (Marx/Engels, zitiert nach Moo-
re, S. 30). In den Jahren 1864-83 kommt es bei Marx/Engels zu einem Wechsel der takti-
schen Fragestellungen: von Problemen der Minorititsrevolution zu Problemen der Majo-
ritdtsrevolution (S. 49). Die wichtigste These in bezug auf Bernstein, der ich zustimme, lau-
tet, dass der Konflikt zwischen Kautsky und Bernstein nicht einfach dem Konflikt ‘Marxis-
mus — nicht marxistischer Fabianismus‘ zugeschrieben werden kann, sondern eine Trans-
formation latenter Spannungen, die sich in der Theorie von Marx selber finden, in einem
offenen politischen Richtungsstreit bedeutet (S. 91). Bernsteins konstruktiver Sozialismus
vertritt nimlich ein drittes Transformations-Modell, das Modell ‘konkurrierender Syste-
me’, wofur sich wichtige Anhaltspunkte auch beim ‘historischen Materialisten® Marx aus-
machen lassen (siehe hierzu die Hinweise bei Moore, S. 78-90). Die Priorititenordnung
lautet nun: “first transformation of society, then winning a majority, then seizure of po-
wer* (S. 61). Der evolutionére Sozialismus will dafiir die Instrumente schaffen, mit denen
er die Geschichte in ein ‘evolutionires Flussbett* zu lenken versucht.

In der Schrift ‘Der Sozialismus einst und jetzt‘, Berlin 1922, 8. Kap.: Die bolschewistische
Abart des Sozialismus, S. 113ff.

E. Bernstein, Ferdinand Lasalle, Eine Wiirdigung des Lehrers und Kéampfers, Berlin
1919. Lasalle konzipierte die ethische Deutung seines ‘Staates der Gesellschaftsverdnde-

WIDERSPRUCH 19/90



17)

18)
19)
20)
21)
22)

23)
24)
25)
26)
27)
28)
29)
30)

31)
32)

33)

34)

35)
36)

37)
38)

rung’ im Gegenzug zum “Nachtwichterstaat”, der sich auf die Sicherung der bestehenden
Verhiltnisse beschrinkt (F. Lasalle, Gesammelte Reden und Schriften, hrsg. E. Bern-
stein, 12 Bde., Berlin 1919/20, hier Bd. 2, S. 195£.).

Unter ‘soziologischer Aufklarung® verstehe ich im Rahmen aufgeklarter Eklektik a) die
Arbeit mit empirischen Daten und b) eine Gesellschaftstheorie unbewusster Strukturen.
In bezug auf letzteres liesse sich der Marxismus in der philosophischen Haltung eines so-
zialwissenschaftlichen Materialismus fortfiihren.

E. Bernstein, Die Voraussetzungen des Sozialismus, a.a.0., S. 207.

A.a.0.,S.209.

A.a.0.,8.209.

A.a.0,,S. 14.

Bei Marx selber trifft Bernstein damit freilich nur das blanquistisch inspirierte Programm
der ‘Weltgesellschaft der revolutiondaren Kommunisten‘ (April 1850, in MEW Bd. 7, S.
553f.).

Blanqui authentisch: A. Blanqui, Instruktionen fiir den Aufstand, Ffm./Wien 1968 (hrsg.
und eingeleitet von F. Deppe).

E. Bernstein, Voraussetzungen des Sozialismus, a.a.0., S. 63.

Vgl. ders., Der Sozialismus einst und jetzt, a.a.O.

Ders., Die Voraussetzungen des Sozialismus, a.a.0., S. 55.

A.a.0.,8.57.

Hier im Sinne eines analytisch-theoretischen Systems, womit die politische Theorie ihre
eigenen Schwierigkeiten hat.

R. Luxemburg, Sozialreform oder Revolution (1899), in: dies., Gesammelte Werke,
a.a.0.,S. 438.

Dies., Hohle Niisse, erschienen in der ‘Leipziger Volkszeitung' Nr. 167, 22. Juli 1899, in:
dies., Gesammelte Werke, a.a.0., S. 487ff.

Vgl. T. Meyer, a.a.0., S. 279ff.

K. Novy, Strategien der Sozialisierung, Die Diskussion der Wirtschaftsreform in der Wei-
marer Republik, Ffm./New York 1978. Bezeichnend fiir diese Geschichte ist auch das Do-
kument: H.O. Vetter (Hrsg.), Vom Sozialistengesetz zur Mitbestimmung, Kéln 1975. In
der Schweiz, die insofern das politisch demokratischste Land ist, als ‘die eigentliche Form
der Demokratie* gerade nicht die ‘reprisentative Demokratie‘ (Béckenférde) ist, und zu-
gleich, bei hohem Ausbeutungsgrad der Arbeiterschaft, ein reiches Land ist, befindet man
sich immer noch (?) auf dem langen Weg zur Mitbestimmung (vgl. H. Kleger, Zur Sozial-
philosophie der Mitbestimmung, in: ARSP, Beiheft 17/1983). Kann das ein Zufall sein,
oder hat das nicht vielmehr System in dem Sinne, dass es in einer Wohlstandsgesellschaft
noch schwieriger wird, die Versprechen des evolutioniren Sozialismus einzulosen? Sind
sie auf dem Niveau eines halbwegs ‘demokratisierten Reichtums* nicht abgeldst worden
zugunsten der ‘Versprechen einer Freiheit’, mit denen der Liberalismus deshalb leichter
zurechtkommt, weil er ihnen keine Ziigel auferlegt? Damit kehrt sich gewissermassen
Bernsteins Beerbung des biirgerlichen Radikalismus auf subtile Weise gegen seine eige-
nen demokratisch-sozialistischen Hoffnungen. Eine Umkehrung dieser Verkehrung ist als
‘Entwicklungsvariante’ freilich ebenfalls weiterhin moglich, wenn es dazu auch neue An-
laufe benétigt, die nicht mehr unter dem Hoffnungstitel ‘Sozialismus* gebiindelt werden
koénnen,

Hier im Sinne des Hegelschen Systemgedankens. Das Verhiltnis Hegel-Marx hat in der
Marx-Diskussion der letzten zwanzig Jahre durch H.J. Krahl (ders., Konstitution und
Klassenkampf, Ffm. 1985*) ‘positive* und durch Althussers marxistischen Kehraus mit He-
gel ‘negative* Impulse erhalten (ders., Fiir Marx, Ffm. 1968, franz. 1965).

E. Bernstein, Wie ist wissenschaftlicher Sozialismus méglich? (1901) in: ders., Ein revisio-
nistisches Sozialismusbild, Berlin/Bonn/Bad Godesberg 1976, S. 51-90; hier: S. 63f.
A.a.0.,S. 65ff —S. 75 die weiteren Zitate.

H. Lefebvre, Probleme des Marxismus heute. Ffm. 1965 (franz. 1958); vgl. auch ders., So-
ziologie nach Marx, Ffm. 1972 (franz. 1966). '

E. Bernstein, Die Voraussetzungen des Sozialismus, S. 153.

Locke, der kein Demokrat war, auferlegt im 11. Kap. seiner 2. Abhandlung der legislati-
ven Gewalt und damit auch der kiinftigen ‘Mehrheitsdemokratie‘ deutliche Einschidnkun-

WIDERSPRUCH 19/90 51



39)

40)

41)
42)

43)

a4)

45)

46)

47)

48)

gen.

Der sich in der Folge auf der Ebene politischer Philosophie weniger gegeniiber biirgerli-
chen Traditionen als gegeniiber dem leninistischen Kommunismus als nicht-totalitar profi-
liert. In der praktischen Politik wird die Arbeiterbewegung indessen zu einer realen Ver-
dnderungskraft in einem Masse, wie das der Liberalismus im 19. Jahrhundert war. An den
Potenzen dieser Verdnderungskraft wird nun auch der reale Kommunismus nicht vorbei-
kommen: “Anscheinend steht uns bevor, ernsthaft die Praxis der modernen Sozialdemo-
kratie, ihre konkrete Téatigkeit, richtig zu verstehen (osmyslit'), darunter auch beim
Schutz sozialer und allgemein-demokratischer Errungenschaften der Werktitigen* (so
der neue Leiter der ZK-Kommission fiir ideologische Fragen Medvedev, zitiert in: K. Seg-
bers, Der sowjetische Systemwandel, Ffm. 1989, S. 339.

E. Bernstein, Die Voraussetzungen des Sozialismus, a.a.0., S. 154 — 157 die weiteren Zi-
tate.

N. Luhmann, Rechtssoziologie, Opladen 1987%, S. 335.

K. Marx, Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie, Rohentwurf 1857-58, Berlin
1974, S. 175. Eine Seite darauf erldutert Marx, was es heisst, vom ‘Standpunkt der Gesell-
schaft’ aus zu denken: “Die Gesellschaft besteht nicht aus Individuen, sondern driickt die
Summe der Beziehungen, Verhiltnisse aus, worin diese Individuen zueinander stehen®
(a.a.0.,S. 176).

‘Ausldnderrechte’ wiirden eine Reaktualisierung der franzosischen Revolution auch in
Frankreich bedeuten. Die franz6sische Revolution band staatsbiirgerliche Rechte erstma-
lig nicht an die Geburt, sondern an die Bejahung demokratischer Verhiltnisse, was der po-
litische Beginn einer ‘multikulturellen Gesellschaft‘ sein konnte. In seinem Vortrag "We-
sen und Aussichten des biirgerlichen Radikalismus' zitiert Bernstein ausdriicklich den Ar-
tikel 4 aus der Verfasssung von 1793 (Miinchen/Leipzig 1915, S. 19) und meint zu den zi-
tierten Paragraphen aus derselben Verfassung (Art. 1-5, 16, 18,20, 21, 25, 28, 34), sie sei-
en, “soweit sie das staatsbiirgerliche Recht beriihren, das Radikalste (darstellen), was bis
anhin iiberhaupt, sei es programmatisch, sei es in Gesetzesform, vorgeschlagen wurde*
(a.a.0., S. 19). Das ‘Manifest der Sechzig' (gewerblich organisierter Arbeiter, Paris 1863)
interpretiert er im gleichen Zusammenhang als Losreissung der Arbeiterklasse von der po-
litischen Bevormundung durch den biirgerlichen Radikalismus (S. 29). Nach der Aufzah-
lung alles dessen, was gesellschaftlich im Widerspruch zum biirgerlichen Radikalismus
steht (S. 31), folgt die Uberlegung, dass “aus dem Rechtsgedanken des Radikalismus* her-
aus eine Verstédndigung mit der politischen Partei der Arbeiterklasse méglich sein miisste,
“zumal auch ein Interesse der Arbeiter selbst daran besteht® (S. 35).

J. Ziegler, Genossen an der Macht, Von sozialistischen Idealen zur Staatsraison, Ffm.
1988 (franz. 1985).

Das Wort stammt von Peter Bichsel, s. Widerspruch, Heft 14, 1987 und Luhmann liefert
die Systemtheorie mitsamt der ‘Uberwindung’ der ‘Kritik der politischen Okonomie* da-
zu: ders., Die Wirtschaft der Gesellschaft, Ffm 1988.

E. Bernstein, Die Voraussetzungen des Sozialismus, a.a.0. S. 158. Ebda. die weiteren Zi-
tate.

Siehe dazu die umfassende Untersuchung: F. Tennstedt, Vom Proleten zum Industriear-
beiter: Arbeiterbewegung und Sozialpolitik in Deutschland 1800-1914, Kéln 1983, in der
auch Bernsteins Munizipal-Sozialismus gewiirdigt wird. Bernsteins historische Forschun-
gen gehoren heute selbst zu den Standardwerken der Arbeiterkulturgeschichtsschreibung,
was auch mit der fehlenden Schriftlichkeit der Quellen zusammenhingt. Vor allem gilt
dies fiir seine dreibindige ‘Geschichte der Berliner Arbeiter-Bewegung', Berlin 1907 (3.
Bd. 1910).

Ders., Die Voraussetzungen des Sozialismus, a.a.O., S. 159.

* Der hier stark gekiirzte Beitrag von H. Kleger wird erscheinen in: Helmut Holzhey (Hg.):
Ethischer Sozialismus. Zur politischen Philosophie des Neukantianismus. Mit Beitrigen von E.
Erdés, I. Fetscher, K.Ch. Kohnke, Th. Meyer, A.Schmidt et al. stw Suhrkamp Winter 1990/91.

52

WIDERSPRUCH 1990



	Evolutionärer Sozialismus : oder : warum noch einmal Bernstein lesen?

