
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 9 (1989)

Heft: 18

Artikel: Aufgeregtheit in Sachen Heidegger

Autor: Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Züfle

Aufgeregtheit in Sachen Heidegger
Oder: Wer stellt sich einem schon alten Skandal?

I

Aus Heideggers Denken, aus seinem Werk, lässt sich nichts Ewiges, We-
sentliches abspalten, das nicht tangiert wäre von dem, worauf Heidegger sich
als Zei7genos.se eingelassen hatte. Gerade mit dem Abgespaltenen bleibt
man selbst in der AtoTze vom Verhängnis - und verdrängt sie; man verdrängt
das Faktum, dass einer der einflussreichsten Denker dieses Jahrhunderts
überhaupt sich nie im Wesen vom Nationalsozialismus distanzierte, den er
als deutsches Schicksal akzeptierte und pries, die Konvergenz klar und öf-
fentlich machte, die sein Denken zum Führer und zur "inneren Wahrheit
und Grösse der Bewegung" hatte, und dessen 'Opposition' zum faktischen
Verlauf der Geschichte gerade nicht "Wesen" und "Grösse" betraf.

Diesen S&anda/ wieder diskutierbar gemacht zu haben und zwar (vor al-
lern in Frankreich) in einer Öffentlichkeit die sich durch das nun zur Sprache
gebrachte Verdrängte enervieren Hess, ist das Verdienst von Victor Fa-

rfas(l). Ob diese Aufgeregtheit in Sachen Heidegger überhaupt und tragend
zu einer philosophisch-kritischen Auseinandersetzung mit dem, was hier Sa-

che wäre, führt, ist (nach wie vor) offen. Victor Farias bringt es auf den
Punkt: "So grotesk die Situation auch sein mag, das Schlimme in dieser An-
gelegenheit ist nicht sosehr, dass es Philosophen gibt, die einen "grossen
Denker" bis zum letzten verteidigen wollen, obschon dieser nie bereit war,
seine Vergangenheit zu hinterfragen; das Schlimme ist vielmehr, dass die
Zahl der Intellektuellen zunimmt, die diese Tatsache bagatellisieren und da-
mit «Jos Argument in den Wind schlagen, das es unausweichlich machen wür-
de, sich dieser Philosophie zu widersetzen, die sich anmasst, ohne die ele-
mentarsten Grundlagen des Humanismus und der Menschenrechte bestehen
zu können."(2)

Jürgen Habermas' Vorwort zur deutschen Ausgabe von Farias' 'Heideg-
ger und der Nationalsozialismus' hat (angesichts des Renommees des Ver-
fassers) wohl den Vorteil, auf das Buch im deutschen Kontext endlich über-
haupt gewichtig hinzuweisen. Aber Habermas selbst scheint zur '"Bagatelli-
sierung"' beitragen zu wollen, indem er Heidegger von Heidegger zu befrei-
en versucht, um wenigstens "Sein und Zeit" für die weitere "Wirkungsge-
schichte" zu retten, das Wesentliche vor der "Verweltanschaulichung", die
1929 (zwei Jahre nach "Sein und Zeit") erst angefangen habe. Und die Frage
wäre meines Erachtens nicht: "Hat Habermas Farias wirklich gelesen?'(3) -
hat er! -, sondern: was für Strategien werden hier angewandt, um was und zu
welchen Zwecken an Heidegger retten zu können? In welcher (philosophi-
sehen) Absicht soll zum Beispiel das "Jahrhundertwerk" "Sein und Zeit"

WIDERSPRUCH 18/89 65



nach wie vor brauchbar sein? Das ist eine Frage, die geschichtlich und philo-
sophisch dringend ansteht, genau so wie die Frage, ob wir philosophisch und
wenn ja, wie - auf Heideggers "gewalttätige", seinsgeschichtliche Interpre-
tationen von Denken und Dichten von den Griechen bis zu Nietzsche und
Trakl einfach verzichten wollen (und können)? Ein (später) heiliger Zorn
wie derjenige von Hans Ebeling ist ja vielleicht erbaulich. Er sagt (in "Das
Ereignis des Führers/Heideggers Antwort"): "In Heidegger wiederholt sich
noch einmal das Ereignis des 'Führers'. Unsere Antwort kann nur sein: die
Absage an das Verhängnis und Rückkehr zur Aufgabe der Philosophie."(4)
Ich glaube an keine einfachen Absagen und Rückkehren. Zudem: Rückkehr
wohin? In emsige Philosophie-Seminare ausschliesslich der Universitäten?
Farias ist da konkreter mit der Forderung: "sich widersetzen". Und wenn
Rückkehr, dann zur Schärfe Adornos, die in der aktuellen Diskussion signi-
fikant wenig sich zeigt (mit Ausnahme Lyotards). Dabei wäre nicht nur im
"Jargon der Eigentlichkeit" und in der "Negativen Dialektik" das nicht un-
terbietbare Niveau einer Auseinandersetzung angezeigt; gerade in Adornos
grossem Aufsatz "Parataxis. Zur späten Lyrik Hölderlins"(5) wäre ein Mass
schon längst gegeben, wie mit der (weit über die nationalsozialistische 'Epi-
sode', hinausreichenden) Gewalttätigkeit Heideggerscher Deutung (von
Dichtung) philosophisch-kritisch umgegangen werden sollte.

II

Mit Farias, vor allem aber auch mit Hugo Otts 'Martin Heidegger. Unter-
wegs zu seiner Biographie'(6) /lüfte philosophische Forschung nun ZiMfra-
menfe in der Hand, mit denen präzise geschichtliche Sonden in Heideggers
Werk gelegt werden &önn/en. Die Arbeit des Historikers Hugo Ott machte
es heute schon möglich (trotz noch lange verschlossenen Archiven), sich ein
erstaunlich konkretes Bild von Heideggers Biographie in seiner Zeit zu ma-
chen: die katholischen, ländlichen Herkünfte; die Brüche in einer Karriere,
die ursprünglich in Theologie konzipiert war; Heideggers Einbruch in die
Milieus der damaligen Universitäts-Philosophie, die Rivalitäten, die Kämp-
fe um akademische Macht; die Übereinkunft von all dem mit Konservativ-
Elitärem und schliesslich der Schnittpunkt mit dem Nationalsozialismus; die
Strategien und Taktiken während der zwölf Jahre und die erstaunliche
Bnrc/z/cw'gkeif (trotz verschiedentlich angekündigten "Kehren") der An-
Sprüche und "Wege" eines Philosophen in einer Zeit des Entsetzens; die Ge-
fahr, nach dem Ende des dritten Reichs doch zur Rechenschaft gezogen zu
werden; und die schliessliche Selbst-Inszenierung des Denkers, der in der
von ihm entworfenen Geschichte des Seins die Konkreta seiner Zeitgenos-
senschaft übergehen kann; dies alles getragen von einem immer hoch be-
wusst wahrgenommenem Einfluss, einer philosophischen Mächtigkeit in ei-

nem wissenschaftlichen und philosophischen Kontext, der für lange Zeit auf
keine radikale und breite Auseinandersetzung mit Vergangenheit 'ge-
stimmt' ist -bis zur breit abgestützten Inszenierung noch des posthumen
Rufs, üer Denker in dürftiger Zeit gewesen zu sein.

66 WIDERSPRUCH 18/89



Das könnte man jetzt (und mit erdrückender Detailfülle dank Fartas und
Ott) wisse«. Es Hesse sich für praktisch jeden Text Heideggers der geschieht-
liehe Kontext mitlesen, in rabiater kritischer Konkretheit das verifizieren,
was man, wie man jetzt fast unisono beteuert "fast alles" schon (irgendwie)
gewusst habe. Bourdieus soziologischem Aufriss der "politischen Ontologie
Heideggers", der 1975 erschien(7), wird Material nachgeliefert. Selbst die
"internen" Lektüren des Heideggerschen Textes, auf deren einzige Rele-
vanz Derrida (und wesentlich weniger autoritär Lacoue-Labarthe) pocht,
würden durch das "externe" Material nicht falsifiziert; aber Derridas Arbeit
"Über den Geist" und verschiedene Aufsätze im Band "Psyché", die seit
1933 zum Beispiel das Wiederauftauchen der Chiffre "Geist" und damit die
Wiederkehr von "Metaphysik" nach-vollziehen und "dekonstruieren", be-
kämen endlich konkret Relief in einer Auseinandersetzung, die, wenn über-
haupt, immer noch nur mit Scheu geführt zu werden scheint! Diesen Ein-
druck bekommt man vor allem bei der Lektüre von neueren deutschen Sam-
melbänden zu Heidegger(8). Und man bringt den VerJac/tf nicht los, eine
Art unterschwelliger Heideggerismus sei allenthalben wieder vielfältig (und
vor allem vieldeutig) brauchbar und bequem für postmoderne, poststruk-
turale posthistorische Deutungsprojekte von Welt; alles natürlich ohne das

Pathos der früheren Deklarationen von Theologen, Psychiatern, Literatur-
Wissenschaftlern, selbst Physikern, die sich in den 50er und 60er Jahren gross
zum Einfluss, den Heidegger auf sie gehabt habe, bekannt hatten.

Das deutlichste Indiz für diesen Zustand der [/«sc/tär/e gegenüber einem
historisch eigentlich fassbareren Heidegger liefern Plan und Realisation der
"Gesamtausgabe" der Werke Martin Heideggers. Mit fast frommer Ehr-
furcht wird in einer Broschüre zum Stand der Ausgabe im Juni 1989(9) ver-
teidigt, warum sich die "Gesamtausgabe" "von den heute vielerorts veran-
stalteten (sie!) Gesamtausgaben" unterscheiden müsse: der explizite "Wille
des Verfassers" gegen eine kritische Ausgabe, für eine "Ausgabe letzter
Hand". Der Meister hatte es "wenige Tage vor seinem Tod handschriftlich"
noch selbst in einem "Leitspruch" niedergelegt. Ich zitiere daraus die An-
fangssätze: "Die Gesamtausgabe soll auf verschiedene Weisen zeigen: ein
Unterwegs im Wegfeld des wandelnden Fragens der mehrdeutigen Seinsfra-

ge. Die Gesamtausgabe soll dadurch anleiten, die Frage aufzunehmen, mit-
zufragen und vor allem dann fragender zu fragen. Fragender fragen - J./i.
Je« Sckn'tf zurück vo/Zzie/ie«; zurück vor den Vorenthalt; zurück in das nen-
nende Sagen ("zurück" als Wegcharakter des Denkens, «ickt zeitlich- histo-
risch)." Damit ist es gleichsam testamentarisch gesagt, was Fragen heissen
soll - und vor allem, was es nach wie vor nicht heissen darf. Heidegger hat
nach den Herausgebern "klar den Willen geäussert" über die"Art der Ge-
samtausgabe"und damit wohl auch über die zeitliche Folge des Erscheinens.
Zum hundertsten Erinnerungstag seiner Geburt liegt so von der "III. Abtei-
lung: Unveröffentlichte Abhandlungen, Vorträge - Gedachtes" aus der Zeit
zwischen 1924 und 1949 gerade nur Band 65 angekündigt vor:"Beiträge zur
Philosophie. (Vom Ereignis) (1936-1938)" Man wird so wohl noch einige
Zeit zum Beispiel auf die Bremer Vorträge von 1949 warten müssen, die die

WIDERSPRUCH 18/89 67



bisher einzig bekannte Aeusserung Heideggers zu Auschwitz enthalten sol-
len.

III

Nun raunte vor kurzer Zeit Otto Pöggeler (Verfasser von 'Der Denkweg
Martin Heideggers', 1963, '1983) von den oben erwähnten 'Beiträgen zur
Philosophie' als von Heideggers "Hauptwerk", "im Sils-Maria-Wind Nietz-
sches" ausgearbeitet zwischen 1936 und 1938(10). Wie dem auch sei, man
wird sich mit diesem "Hauptwerk" (522 Seiten) befassen müssen. Es ist in
der Zeit entstanden, wo die Aufregung um Heidegger spannend konkret wä-
re! Es lässt sich aber auch ohne "Hauptwerk" und Gesamtausgabe, nach

dem, was man schon lange von Heidegger gedruckt in Händen hatte und mit
dem neuen historischen Instrument Otts eine Sonde legen, etwa bei der 'Ein-
führung in die Metaphysik'. Das sei im folgenden .skizziert. Dabei kann die
Entstehung der Legende verfolgt werden, die für den Rest seiner Biographie
und für seinen Nachruhm absolut funktioniert hat. Die Legende verbreitete
vieldeutig und irgendwie verdeckt die Botschaft, nach dem Scheitern von
Heideggers Rektorat (mit "Führer"-Ansprüchen) habe er sich schon 1934 in
eine Art innerer Opposition zum gleichsam realexistierenden Nationalsozia-
lismus ver-setzt. Die Legende ist deshalb vertrackt, weil sie Heidegger selbst

gebaut und präzis weiter inszeniert hat, aber nickt, wie man erwarten würde,
in der Absicht von einem im Nachhinein peinlichen Irrtum abzurücken, son-
dem um seine damalige und spätere Position unantastbar zu machen.

Zunächst die Daten: Im Sommersemester 1935 hält Heidegger an der Uni-
versität Freiburg i.Br. die Vorlesung "Einführung in die Metaphysik". Nach
dem Überblick über die Gesamtausgabe geht dieser Vorlesung zeitlich un-
mittelbar eine erste grosse Hölderlin-Vorlesung (über "Germanien" und
"Der Rhein") voraus, die wiederum an eine über "Sein und Wahrheit" und
über "Logik als Frage nach der Sprache" anschliesst. Auf die "Metaphysik"
folgen Vorlesungen über Kant, Schelling und dann bis 1940 die zentralen
Vorlesungen über Nietzsche (zu der Zeit also, in der das oben erwähnte
"Hauptwerk" entstand). Jedem, der auch nur eine Ahnung hat von Heideg-
ger nach "Sein und Zeit", ist klar, dass die "Einführung in die Metaphysik"
in diesem Entwicklungskontext Heideggerscher Lehrtätigkeit in verschiede-
ner Hinsicht programmariseken Charakter haben muss. 1953 gibt Heidegger
die Vorlesung in Buchform heraus, und zwar als erste der oben erwähnten,
bei Niemeyer, dem Verlag von "Sein und Zeit" (von dem 1949 und 1953

ebenfalls die 6. und 7. Auflage erscheinen). Die Kant-Vorlesung folgt erst
1962, ebenfalls bei Niemeyer, erst 1971 die Schelling-Vorlesung. Aus dem

Nietzsche-Komplex wird 1961 in den Büchern Nietzsche I und II bei Neske
veröffentlicht. Im selben Jahr 1953, in dem die Metaphysik-Vorlesung von
1935 erschien, hielt Heidegger eine Reihe wichtiger Vorträge, insbesondere
"Die Frage nach der Technik" (die dann schon 1954 als "Vorträge und Auf-
sätze" bei Neske erschienen). Zu diesem Zeitpunkt war der Nachkriegs-Hei-

68 WIDERSPRUCH 18/89



degger wieder voll etabliert; ab 1952 las er in Freiburg wieder öffentlich, voll
rehabilitiert. In der geistigen Elite einer restaurativen Zeit war er das schon

lange (die Bremer Vorträge von 1949!), - bei vielen "je schon". Es ist nicht
zufällig, wann und in welchem geistigen und politischen Kontext es Heideg-
ger für opportun ansehen konnte, eine, vielleicht che programmatische Äus-

serung aus dem Jahre 1935 erscheinen zu lassen.

Heidegger hat inhaltlich 1935 für seine Studenten die "Frage nach dem
Wesen des Seins" umfassend entfaltet, seine Lehre von den Ursprüngen der
Frage bei Parmenides und Heraklit sowohl als auch von ihrer seinsgeschicht-
liehen Verdeckung mit einer geradezu didaktischen Eindringlichkeit entwik-
kelt(ll). Es müsste (und könnte wohl) präzis demonstriert werden, dass in
dieser Vorlesung von 1935 schon &ez« Element /e/z/t, das Heidegger nach
"Sein und Zeit" braucht, seinen philosophischen Mythos von der Aufgabe
des Denkens im Sein bis zum Ende durchzuhalten. Eine strukturelle Entmy-
thologisierung des späten und spätesten Heidegger wird vielleicht einmal
auch eine /z'zzke Aufgabe sein: eine gleichsam andere "interne" Lektüre als

diejenige Derridas, die, belehrt durch das (nun) historisch Wissbare, das

verhängnisvoll Politische (oder Proto-Politische) in der Struktur der Texte
.se/Est knackt. Es ist hier nicht der Ort, auch nur Ansätze zu einer solchen

Analyse zu bieten. Und die Frage wäre zudem offen, ob solche Arbeit
(Durcharbeitung von ein paar tausend Seiten Heidegger!) lohnt und ob sie

sogar Grundlage wäre, wirklich "sich zu widersetzen" (Farias).
Fassbar aber ist an der Metaphysik-Vorlesung von 1935 und ihrem Er-

scheinen in Buchform achtzehn Jahre später (in sicheren, restaurativen Zei-
ten!) nun mit Hugo Ott eine Manipulation Heideggers. Im Text müsste je-
dem Leser ein Tönewechsel auffallen zwischen: a) stringenter philosophi-
scher Analyse in der Manier Heideggers, b)expliziter Selbstrechtfertigung
dieser Manier und c) unvermittelt plötzlichen (politischen) Stellungnahmen
zur Zeit. Es ist zu betonen, dass mit einer Ausnahme Heidegger auch 1953

die .Stellungnahmen' unverändert stehenlässt, insbesondere die lange Aus-
lassung über die "Lage Europas" (aus durchaus 'damaliger' deutscher Sicht),
mit dem bekannten Kernsatz am Anfang: "Europa liegt in der Zange zwi-
sehen Russland und Amerika, die metaphysisch dasselbe sind...", und dem
vollen Rekurs auf die berüchtigte Rektoratsrede von 1933 am Schluss. Hei-
degger scheint sich 1953 problemlos dafür entscheiden zu können, dass sein

Publikum schon wieder (oder immer noch, je schon!) Verständnis hat für
solche Fragwürdigkeit, insbesondere, da er im Technik-Vortrag von 1953

demselben Publikum, aktuell umgeformt, dieselbe metaphysische "Selbig-
keit" auftischen kann. Heideggers durchgehaltenen Position von 1935 bis
1953 ist (und bleibt) die Herrschaftlichkeit seines deutschen Seins-Denkens
gegenüber dem, was die Vorlesung mehrfach denunziert und z.B. so be-
nennt: "die Vorherrschaft eines Durchschnitts des Gleichgültigen." Unmo-
difiziert stehen lässt Heidegger auch die mehrmalige Rechtfertigung seiner
interpretatorischen "Gewa/taztzg/cezt" gegenüber allem Gewesenen, zu der er
einerseits seinsgeschichtlich befugt ist, die aber andrerseits nun, 1935, krud
an der Zeit ist mit der "inneren Wahrheit und Grösse der Bewegung". Und

WIDERSPRUCH 18/89 69



genau an diesem Punkt nimmt Heidegger die einzige, signifikante, editori-
sehe Manipulation vor und tut so, als hätten die Studenten 1935 den in der
Zwischenzeit berühmten Zusatz in Klammer auch schon gehört. Mit Ott
können wir wissen, dass dem nicht so ist; dass Heidegger sich zwar von dem,
"was heute vollends als Philosophie des Nationalsozialismus herumgeboten
wird", absetzt, sich absetzt also von den kleinen Geistern, die dem grossen
Heidegger auch Schwierigkeiten zu machen versuchen. Dagegen führt Hei-
degger "die innere Wahrheit und Grösse der Bewegung" an, 1935 ohne den
Klammerzusatz: "(nämlich mit der Begegnung der planetarisch bestimmten
Technik und des neuzeitlichen Menschen.)" Mit dieser editorischen Mani-
pulation schafft aber Heidegger nicht nur (und nicht einmal in erster Linie)
ein wenig Selbst-Entnazifizierung. Genau genommen schafft er eine Art Ge-
genteil: er rettet die "Wahrheit" und "Grösse" hinüber in eine Zeit, wo die

"Bewegung" in einer Menschheitskatastrophe längst untergegangen ist, mit
sich Millionen von menschlichen Opfern reissend.

Die wahre Selbigkeit, die bleibet, ist Heideggers Seins-Denken, das nun
das Wesen der Technik denkt. Die wahre Entsetzlichkeit des von Heidegger
unbeirrt durchgehaltenen "Selben" wird im Technik-Vortrag im grossen Ho-
rizont des Seins und seiner Geschichte nicht so offensichtlich. Sie scheint
aber in jenen erwähnten Bremer Vorträgen schon 1949 (noch nicht rehabili-
tiert für Universitäts-Öffentlichkeit, aber schon wieder und je schon verehrt
von der denkenden Elite) zum Klartext gediehen zu sein: "Ackerbau ist jetzt
eine motorisierte Ernährungsindustrie, im Wesen das Selbe wie die Fabrika-
tion von Leichen in Gaskammern und Vernichtungslagern, das Selbe wie die
Blockade und Aushungerung von Ländern, das Selbe wie die Fabrikation
von Wasserstoffbomben."

Sich denkend diesem Se/be« "widersetzen"! Unter den pb/Zosop/t/scbert
Produktionen, die aus der von Farias neu ausgelösten Aufgeregtheit in Sa-

chen Heidegger resultierten, sehe ich eigentlich nur Jean François Lyotards
Buch "Heidegger et 'les juifs'"(12), das sich der Herausforderung stellt, der

Herausforderung der Opfer, der einzigen, die human zählt, und die Heideg-
ger bis zum Ende seinsgeschichtlich über-geht.

Anmerkungen

1) Victor Farias: Heidegger und der Nationalsozialismus. Mit einem Vorwort von Jürgen
Habermas. Frankfurt 1989.

2) WoZ, 13.Oktober 1989. Der Artikel von Farias erschien zunächst in El Pais und wurde für
die WoZ ins Deutsche übersetzt.

3) Titel der WoZ v. 13.10.89 über einem Kommentar von Pierre Franzen
4) Zum Habermas-Vorwort in: Martin Heidegger: Innen- und Aussenansichten. Herausge-

geben vom Forum Philosophie Bad Homburg, Frankfurt 1989.

5) T.W. Adorno, in: Noten zur Literatur III, Frankfurt 1965.

6) Hugo Ott: Martin Heidegger, Unterwegs zu seiner Biographie, Frankfurt 1988

7) Pierre Bourdieu: l'ontologie politique de Martin Heidegger, Paris 1988. Dt. Die politische
Ontologie Martin Heideggers. Frankfurt a.M. 1988.

8) siehe Anm. 4. - Im weiteren: Heidegger und die praktische Philosophie. Herausgegeben

von Annemarie Gethmann-Siefert und Otto Pöggeler, Frankfurt 1988.

70 WIDERSPRUCH 18/89



Sehr verdienstvoll hingegen Jürg Altweggs Dokumentation: Die Heidegger Kontroverse,
Frankfurt 1988.

9) Martin Heidegger: Gesamtausgabe, Ausgabe letzter Hand, Stand: Juni 1989. Sehr auf-

wendiger Prospekt des Verlags Vittorio Klostermann.
10) In: Heidegger und die praktische Philosophie, siehe Anm. 8.

11) Hochinteressant (wenn auch vielleicht nicht philosophisch relevant!) ist, was Heidegger an
unmittelbarer Atmosphäre im konkreten Hörsaal mitliefert, w/e er die Aufmerksamkeit
der Zuhörer auf "Seiende" verweist, die Kreide, die Wandtafel, die Oberrealschule im
Blick durchs Fenster. Da lässt sich einiges vom Gestus dieses Sprechens wrcd vom Gestus
des Hörens der Zuhörer 'riechen'. Letztern deutet Heidegger denn auch mächtig, was
"hören" zuletzt zu heissen habe: "Hörigkeit"!

12) Jean François Lyotard: Heidegger et "les juifs", Paris 1988. Dt. Heidegger und 'die Ju-
den'. Passagen Wien 1989.

Demokratie gefährdet

den Wohlstand.
Wo Gewinnmaximierung oberstes Gebot ist, stören ethische

Grundsätze. Zum Beispiel bei Geschäften mit Südafrika, beim

Waschen von Drogen- und Mafiageldern, beim skrupellosen
Mitmixen im Waffenhandel, beim Fluchtgeld horten usw.

Fühlen Sie sich nicht mitverantwortlich für das, was Ihre
Bank mit Ihrem Geld unternimmt?

Eine x41ternative bietet die Alternative Bank Schweiz ABS

nach ihrer Gründung. H m Hl H Hl HB HB I

Wollen Sie heim Aufhau mit-
helfen? Informieren Sie sich:

Ja, ich möchte mithelfen und die

Gelegenheit wahrnehmen, noch

| Aktien der Alternativen Bank

Schweiz ABS zu zeichnen.
Bitte schickt mir die Unterlagen| und weitere Informationen.

I Name

I Adresse

B PLZ/Ort

|m
| Datum

B Unterschrift

rrägrerschaftsvere/nA/ternat/veßanlcSchwe/z
Sas/ersfrasse 706, 8048 Zur/ch, 07/493 56 56


	Aufgeregtheit in Sachen Heidegger

