
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 9 (1989)

Heft: 18

Artikel: Kulturkritik nach Auschwitz : ein psychoanalytischer Versuch

Autor: Heim, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652323

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652323
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literatur

Horkheimer, Max, und Adorno, Theodor W., 1987: Dialektik der Aufklärung. Ges. Schriften
Band 5, herausg. v. A.Schmidt/G.Schmid Noerr, S.Fischer Frankfurt a.M.

Adorno, Theodor W. 1964 : Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben. Frank-
furt a. M.

Claussen, Detlev, 1987a: Vom Judenhass zum Antisemitismus. Luchterhand Darmstadt.
1987b: Grenzen der Aufklärung. Ober den modernen Antisemitismus. Fischer Frankfurt.
1987c: Über Psychoanalyse und Antisemitismus. In: Psyche, Heft 1.

1988: Nach Auschwitz. Über die Aktualität Adornos. In: D.Diner (Hg.): Zivilisations-
bruch. Denken nach Auschwitz.

Habermas, Jürgen, 1983: Die Verschlingung von Mythos und Aufklärung. Bemerkungen zur-
'Dialektik der Aufklärung' - nach einer erneuten Lektüre. In: K.H.Bohrer (Hg.): Mythos
und Moderne. Begriff und Bild einer Rekonstruktion. Frankfurt a. M.

Van Reijen, W. und Schmid Noerr, G. (Hg.), 1987: Vierzig Jahre Flaschenpost: 'Dialektik der
Aufklärung' 1947 bis 1987. Fischer Frankfurt a. M.

Robert Heim

Kulturkritik nach Auschwitz
Ein psychoanalytischer Versuch*

Es gehört zu einem Befund kritischer Psychoanalyse im deutschsprachigen
Raum, deren klinisch-therapeutische Einführung in den existenzsichernden
Kanälen des Gesundheitssystems - mit dem Schlüsselsignifikanten "kassen-
ärztliche Finanzierung von therapeutischen Analysen" - führe zu einem
Schwund jenes Wahrheitsanspruches, den Freud mit seiner Wissenschaft vor
dem "Gerichtshof der Vernunft" (Kant) zeitlebens zu verteidigen suchte.
Beschlossen in diesem Wahrheitsanspruch ist die Einsicht in die anthropolo-
gische Konstitution des Menschen, in die eine Triebnatur eingelassen ist, die

letztlich, bei aller Möglichkeit versöhnender Vermittlung, gegen all das eine
unversöhnliche Resistenz zeigt, was unter Begriffen verschiedenster Cou-
leur wie "Geist", "Vernunft", "Ich-Autonomie", "Sprache", "Kommunika-
tion" oder "Kultur" als differentia specifica des Gattungssubjekts gegen die
rohe Unmittelbarkeit subhumaner Existenzstufen eingeklagt wurde.

"Die Menschheit hat ja gewusst, dass sie Geist hat; ich musste ihr zeigen,
dass es auch Triebe gibt"(l) - Freud fasst hier lakonisch das Erbe zusammen,
das die Psychoanalyse, darin konsequent materialistisch, in die Waagschale
einer Geistesgeschichte des Humanen zu werfen hat. Geist, Vernunft und
Kultur sind der Psychoanalyse Synonyma; in der Rekonstruktion ihrer Ge-

nese liegt der Kern psychoanalytischer Kulturkritik. Ihre Methode ist derje-

WIDERSPRUCH 18/89 31



nigen verwandt, die wir schon von Nietzsches Genealogie der Moral her ken-
nen: Soweit Moral selbst, zusammen mit dem verpflichtenden Kodex gesell-
schaftlicher Sittlichkeit, zu den Grundlagen der Kultur zu zählen ist, entlarv-
te auch Freud sie als Reaktionsbildungen - wenn nicht auf den "Willen zur
Macht", so doch - auf Triebregungen, die durchweg im Umkreis von analer
und genitaler Sexualität auszumachen sind.

Analität - zumindest in ihrer analsadistischen Legierung - und Ödipalität
sind zugleich die Triebzentren von Aggressivität und Schuld. So sah sich
denn Freuds radikale Skepsis gegen die Leistungen menschlicher Kultur, die
ihm zufolge zutiefst am Grunde einer zwangsförmigen Spirale von Aggressi-
vität und Schuld verwurzelt ist, gefeit gegen das idealismusverdächtige Pa-
thos, "unsere Kultur sei das Kostbarste, was wir besitzen oder erwerben kön-
nen und ihr Weg müsse uns notwendigerweise zu Höhen ungeahnter Voll-
kommenheit führen."(2) Gewiss, Freud setzte auf die Anstrengungen des

Eros, damit diese dem kafkaesken "Schuldzusammenhang des blind und
verhärtet sich reproduzierenden Lebens"(3) ein Ende bereiten könnten.
Doch beschliesst er bekanntlich seine Schrift zum "Unbehagen in der Kul-
tur" 1931, der heraufdämmernden Gefahr Hitlers und des Nazismus gegen-
wärtig, mit der vorsichtigen Frage nach Erfolg und Ausgang des Kampfes in
der Arena der beiden kulturgeschichtlich treibenden Antagonisten.

Die Zeitgeschichte sollte seinen Befürchtungen Recht geben. Die "Eclip-
se of reason", wie Horkheimers "Kritik der instrumenteilen Vernunft" in ih-
rem englischen Original zunächst betitelt war, ist zugleich eine Eklipse jeder
aufgeklärten Kultur. Wo deren Lichtmetaphorik gleichsam als Wärmestrom
das emanzipatorische Erkenntnisinteresse der Psychoanalyse durchflutet,
da wirft ihr Januskopf seinen Blick fortan erst recht auf den Schatten, in den
die psychoanalytische Kulturkritik ihren Gegenstand doch immer schon ge-
taucht sah.

Das Postulat einer denkgeschichtlichen und epistemologischen Zäsur, wie
sie die Einmaligkeit, damit begriffslos-nichtidentische Ereignishaftigkeit
von Auschwitz markiert, ist eindringlich von Adorno und anderen, bis hin
neuerdings zu Lyotard, vorgetragen worden. Dass "Ich denke an Auschwitz'
alle meine Vorstellungen muss begleiten können" zur synthetischen Apper-
zeption einer kritischen Vernunft danach geworden ist, ist für die Psycho-
analyse nach dieser Zäsur gleichermassen verpflichtend(4). Solche Ver-
pflichtung soll durchaus im streng normativen Sinne Kants gemeint sein;
Adorno hat den dritten kategorischen Imperativ, nach dem Kantischen und

demjenigen in Marxens Frühschriften, in einer Tiefe angesetzt, die selbst die
Diskursethik vorgängig begründet und stillschweigend jede einzelne empiri-
sehe Deutung des Psychoanalytikers genauso leitet wie seine materiale Kul-
turanalyse kollektiver Symbolsysteme. Gedenken wir seiner denn auch für
unser Thema erneut:
"Hitler hat den Menschen im Stande ihrer Unfreiheit einen neuen kategorischen Im-
perativ aufgezwungen: ihr Denken und Handeln so einzurichten, dass Auschwitz
nicht sich wiederhole, nichts Ähnliches geschehe. Dieser Imperativ ist so widerstän-
dig gegen seine Begründung wie einst die Gegebenheit des Kantischen. Ihn diskursiv
zu behandeln wäre Frevel."(5)

32 WIDERSPRUCH 18/89



Nun wissen wir spätestens seit Lacans "Kant mit Sade" (Schriften II. 1975)

gar schon seit dem Juliette-Kapitel aus der "Dialektik der Aufklärung", dass

in der Strenge einer kategorischen Verpflichtung im Kantischen Sinne eine

vom Über-Ich geforderte Reaktionsbildung vorliegt, hinter der allemal die

perversen Gestalten hervorzwinkern, die das Universum von Sade bevöl-
kern. Die goldene Medaille hat auch hier ihre zwei Seiten und ihren Janus-

köpf. Diese Ambiguität hat an sich nichts Aufregendes, sie gehört zum
Grundbestand einer radikal über sich selbst aufgeklärten Aufklärung. Selbst

dort, wo Pasolini in seinem filmischen Vermächtnis die erotischen Phantas-

men des lüsternen Libertins mit der Gewaltherrschaft des - freilich bereits
auf Salö geschrumpften - italienischen Faschismus zusammendenkt, sind wir
nicht erstaunt; auf der Achse, die insgeheim Kant mit Sade verbindet, lässt
sich durchweg diejenige der beiden Achsenmächte anordnen.

Kurz: Die Reinheit jedes kategorischen Imperativs ist, bei aller Universa-
lität, mit Spuren gezeichnet, die auf das physiologische Milieu zurückweisen,
in dem Phylo- wie Ontogenese der Triebentwicklung einsetzen: "Inter urinas
et faeces nascimur"(6). Bekanntlich ist der Geruch das ästhetische Zentrum
zumal der fetischistischen Perversion, deren Objekt unbewusst fäkalisiert
wird. Es gilt zu zeigen, welche Bewandtnis diesem Sachverhalt hier zukom-
men soll.

Wo sich der kategorische Imperativ als Hüter einer praktisch folgenrei-
chen Rationalität wähnen darf, wird er sich also zugleich selbstreflexiv seiner

Triebgrundlagen versichern müssen. Kant war gegen solche Einsicht noch
blind; Adorno, Verfechter eines naturalistischen Triebbegriffs in der Psy-

choanalyse und, schliesslich, bis in die feinste Ader seines Denkens von einer
zu Auschwitz zurückführenden Erinnerungsspur geprägt, sollte ihr bis ins
äusserste Extrem dessen eingedenk bleiben, was füglich das unglückliche
Bewusstsein tragischer Kulturkritik genannt werden darf.

Dies freilich muss Folgen haben für den tiefen Doppelsinn eines Verständ-
nisses von Kultur, das Rationalität und Vernunft als Erbschaft dieser Zeit
nicht preisgeben möchte. Nicht nur weiss es hierbei um die unvermeidlich
kumulativen Verzichtserfordernisse, mit der die kulturellen Errungenschaf-
ten und Institutionen die Triebnatur der Menschen belegt und sie immer
schon zu virtuellen Feinden der Kultur stempelt, sondern vermag sich erst
recht erschütternde Skepsis hinsichtlich ihres Untergrundes einzugestehen.
Konsequenterweise denkt Adorno Freuds Einsichten in die Peripetien der
Kulturentwicklung in einer Perspektive fort, in deren Brennpunkt "Ausch-
witz" als Chiffre einer historisch-gesellschaftlichen und denkgeschichtlich-
erkenntnistheoretischen Verdichtung steht: Die Lichtung in der Seinsge-
schichte, mit der der schweigsame Heidegger die menschliche Existenz noch
in ungewollter Anspielung auf die Lichtmetaphorik denkt, hat sich mit
Auschwitz unübersehbar verdunkelt: "Du schlugst", lässt sich denn mit Paul
Celan sagen, "die Augen auf - ich seh mein Dunkel leben."(7)

Die Erhellung dieser rätselhaften Chiffre wird fortan zum ersten Gebot,
gleichsam zum normativen Gesetz kritischer Vernunft, geretteter und zu-
gleich neubegründeter Rationalität. In diese Perspektive wird sich auch je-

WIDERSPRUCH 18/89 33



des Unternehmen psychoanalytischer Kulturkritik zu stellen haben; "Kul-
turtheorie", dieses vornehme Postulat einer nicht medicozentristisch gegän-
gelten Psychoanalyse, empfängt von daher einen normativen Massstab ihrer
Kritik, den Freud noch nicht kennen, wenn auch ahnen konnte.

Nun gedenken wir heuer des 50. Todestages von Freud - und, was leicht
vergessen wird: seiner zweiten Schrift zum Mann Moses. Wir können diese
heute füglich einer Lesart unterziehen, die in dieser Schrift eine mosaische
Tradition psychoanalytischen Denkens begründet sieht, in deren Zentrum
prompt die in harten Stein gemeisselte Inschrift ebenjenes Gesetzes wirkt.
Thomas Mann hat dies in seiner gleichnamigen Novelle von 1944 angedeu-
tet; Lacan hat das Gesetz in seiner säkularisierten Gestalt psychoanalytisch
auf den Begriff gebracht: Wer möchte daran zweifeln, dass mit dem "Symbo-
lischen" nur es gemeint sein kann, indes das "Imaginäre" in seinem Kern
doch Sinnbild aller Tänze um goldene Kälber ist, die sich mitunter am trüge-
rischen Glanz des Fetischs ergötzen. Es bewährt sich derart die historisch-
materialistisch begründete Einsicht, dass dem modernen Antisemitismus ei-
ne insgeheime Wirkungsgeschichte des Waren- und Geldfetischs zugrunde
liegt (8).

Es mag denn ein Leichtes sein, sich vorzustellen, wie Freud die Erfahrung
des 2. Weltkrieges, die Shoah über sein Volk, den Beginn mithin des atoma-
ren Holocaust verarbeitet hätte. Diese Verarbeitung wäre in eine Zeit gefal-
len, in der die "Dialektik der Aufklärung" entstand; Freud hätte in der
schwerwiegenden Diagnostik dieser Schrift Grundzüge seines eigenen Den-
kens wiedererkannt. In Adorno würde er schliesslich einen Komplizen der
Kulturkritik gefunden haben, deren erste und letzte Frage diejenige nach
den Bedingungen der Möglichkeit von Kultur nach Auschwitz geworden ist.
Psychoanalytische Kulturkritik gewinnt derart, in Ergänzung ihres normati-
ven Massstabs, ihre transzendentale Würde.

Adorno hat in der "Negativen Dialektik" den Grundtenor von Freuds kul-
turtheoretischen Schriften fortgesetzt, indem er diesen freilich um einen
Basston radikalisiert. Eine eigentümliche Paradoxic, eher vielleicht tiefe tra-
gische Ironie der Kulturgeschichte, will es, dass Adorno diese als eine Rück-
kehr des organisch Verdrängten denkt, welches das Gattungssubjekt als
Preis für seinen aufrechten Gang zu zahlen hatte. Das organisch Verdrängte
zwingt, Freuds Überlegungen im "Unbehagen in der Kultur" zufolge, den
Kulturmenschen zu einer beträchtlichen Einbusse seiner Sinnlichkeit, wird
ihn aber mit geistvollen Sublimierungen entschädigen. Was Patrick Süskind
in seinem Buch "Das Parfum" literarisch vorzüglich inszeniert, nämlich den
Mechanismus der reziproken Reaktionsbildung zwischen dem Geruchskli-
ma körperlicher Ausdünstung bzw. Exkretion und dem hochkulturellen Ar-
tefakt des feinen Duftes, das nimmt Freud in einer einprägsamen phylogene-
tischen Konstruktion vorweg:
"Das Zurücktreten der Geruchsreize scheint aber selbst Folge der Abwendung des
Menschen von der Erde, des Entschlusses zum aufrechten Gang, der nun die bisher
gedeckten Genitalien sichtbar und schutzbedürftig macht und so das Schämen her-
vorruft. Am Beginne des verhängnisvollen Kulturprozesses stünde also die Aufrich-
tung des Menschen. Die Verkettung läuft von hier aus über die Entwertung der Ge-

34 WIDERSPRUCH 18/89



ruchsreize und die Isolierung der Periode zum Übergewicht der Gesichtsreize, Sicht-
barwerden der Genitalien, weiter zur Kontinuität der Sexualerregung, Gründung
der Familie und damit zur Schwelle der menschlichen Kultur. Auch in dem Kul-
turstreben nach Reinlichkeit, das in hygienischen Rücksichten eine nachträgliche
Rechtfertigung findet, aber sich bereits vor dieser Einsicht geäussert hat, ist ein so-
ziales Moment unverkennbar. Der Antrieb zur Reinlichkeit entspringt nach Beseiti-
gung der Exkremente, die der Sinneswahrnehmung unangenehm geworden
sind."(9)
Gewiss: Adorno muss in seiner Reflexion zur Kultur nach Auschwitz keines-

wegs an die anale Tönung von Freuds genetischer Rekonstruktion gedacht
haben. In der "Dialektik der Aufklärung" heisst es allerdings bereits: "So
gilt der Zivilisation Geruch als Schmach, als Zeichen niederer sozialer
Schichten, minderer Rassen und unedler Tiere."(10) Es erstaunt denn nicht,
wenn uns das Universum des Nazismus und seines Antisemitismus im Prisma
eines triebtheoretisch orientierten Zugangs in diese Richtung weist - wenn-
gleich damit lediglich eine Art verstehender Metaphorik angedeutet ist, und
zwar in der Annahme, die im Zusammenhang des Historikerstreits neuer-
dings eindrucksvoll von Dan Diner vertreten wird: "Auschwitz ist ein Nie-
mandsland des Verstehens, ein schwarzer Kasten des Erklärens."(11)

Bringen wir diese Metaphorik auf ihren Punkt: Der Geschmack, auf den
Kultur und Geist mit Hitler und Auschwitz gekommen sind, ist die
schlimmstmögliche Perversion dessen, wovon die Menschen einst Abschied
nehmen mussten, als sie mit ihrem aufrechten Gang die Schranke des Ekels
errichteten und damit zugleich eine der phylogenetischen Grundlagen für
den neurotischen Konflikt schufen. Indem Hitler und seine Gefolgsleute
Kultur auf ihren Nullpunkt regredieren liessen, legten sie deren Wurzeln
frei, von denen penetranter Gestank ausströmt. Der rhetorische Topos vom
Menschen, der auf den Hund gekommen ist, zeigt sich in grotesker Ironie,
wenn damit der technologisch säuberlich inszenierte Regress zu animali-
scher Barbarei im Herzen hochgezüchteter kultureller Blüten gemeint ist.
Kultur also, so Adornos vernichtendes Verdikt,
"perhorresziert den Gestank, weil sie stinkt; weil ihr Palast, wie es an einer grossar-
tigen Stelle von Brecht heisst, gebaut ist aus Hundsscheisse. Jahre später als jene
Stelle geschrieben ward, hat Auschwitz das Misslingen der Kultur unwiderleglich
bewiesen. Dass es geschehen konnte inmitten aller Tradition der Philosophie, der
Kunst und der aufklärenden Wissenschaften, sagt mehr als nur, dass diese, der
Geist, es nicht vermochte, die Menschen zu ergreifen und zu verändern."(12)

Die Kommunikationstheorie der Gesellschaft und ihre Folgen für die psy-
choanalytische Kulturkritik

Nun kann man Adornos Defaitismus folgen oder nicht - er steht allemal
im Zeichen des über sich aufgeklärten Geistes, der sich, und damit Vernunft
und Kultur, zu retten sucht, indem er diese rücksichtslos der Paradoxic ihres
unversöhnlichen inneren Selbstwiderspruches aussetzt. In ihm nicht aushar-
ren zu wollen, käme einer Verleugnung gleich; dies gilt erst recht für das psy-
choanalytische Kulturverständnis nach Freud.

Kann mit Adorno also eine normative Verpflichtung psychoanalytischer

WIDERSPRUCH 18/89 35



Kulturkritik ermessen werden, die noch ihre minutiösen materialen Unter-
suchungen unter das Apriori dieser kategorischen Verantwortung stellt, so
scheint dies zunächst mit einem Denkschritt zu kollidieren, in dem Haber-
mas neuerdings selbst normative Massstäbe kritischer Theorie festzuschrei-
ben sucht. Er vollzieht diesen Schritt bekanntlich in einer Abkehr von der
geschiehtsphilosophischen Prämisse, die Reproduktion des menschlichen
Gattungssubjekts werde im Medium einer allein am Modell gesellschaftli-
eher Arbeit und Naturverfügung zu denkenden kognitiv-instrumentellen
Rationalität geleistet.

Nicht zuletzt deshalb, weil die "Dialektik der Aufklärung" einem stillen
Fatalismus erliegt, der in dieser geschichtsphilosophischen Einführung des

Gattungsgeschicks in der Kategorie der Naturbeherrschung begründet ist,
wird, komplementär dazu, kultureller Evolution weitgehend allein noch die
regressive Schwundstufe einer konfektionsförmigen Kulturindustrie zuge-
mutet. Die Entschädigungen, die diese für den Triebverzicht der Menschen
anzubieten vermag, sind billig genug, um hinterrücks den Zustand intensiver
Feindseligkeit gegen die Kultur zu potenzieren. Sie wird sich weiterhin in
den "Revolten der Natur" entladen, von denen das historisch mustergültige
Beispiel immer noch die faschistische Massenbewegung gilt. Freuds Per-
spektive jedenfalls, im Zuge einer rationalen Neuordnung der unentbehrli-
chen kulturellen Verzichtsökonomie eine "Versöhnung mit dem Druck der
Kultur" derart zu leisten, dass "das Leben für alle erträglich wird und die
Kultur keinen mehr erdrückt"(13) muss solchem Fatalismus nur noch schwer
verträglich sein.

Gewiss: Die Idee der Versöhnung wird gleichwohl nicht preisgegeben.
Adorno denkt sie im Medium einer um die abgespaltenen mimetischen Ge-
halte bereicherten Rationalität, die er freilich vorrangig noch dem avantgar-
distischen Kunstwerk zugestehen wollte. Es steht seinerseits chiffrehaft für
das, was Kultur nach Auschwitz noch hervorzubringen vermag. Das emanzi-
patorische Potential möglicher Aufklärung hat sich auf die Produktion und
Rezeption des Werkes zusammengezogen, in dessen sinnlich-ästhetischer,
unreglementierter Erfahrung ein gewaltlos-mimetisches Zusammenspiel
zwischen dem Subjekt und äusserer wie innerer Natur indizienhaft angezeigt
ist.

Ohne die Denkmotive Adornos und Horkheimers aufkündigen zu wollen,
knüpft Habermas' kommunikationstheoretische Fortbildung kritischer
Theorie an sie an, freilich in der Absicht, Aporien zu vermeiden, auf die wir
an dieser Stelle nicht näher eingehen können. Es gilt hier lediglich zu prüfen,
ob der Paradigmawechsel von der kognitiv-instrumentellen zur Begründung
einer kommunikativen Rationalität auch für psychoanalytische Kulturtheo-
rie einen neuen Zugang zu ihrem Gegenstand zu erschliessen weiss.

Fassen wir diesen Bruch kurz zusammen: In seiner "Theorie des kommu-
nikativen Handelns" unterzieht Habermas kritische Gesellschaftstheorie im
Rekurs auf die der Sprache unterstellten Rationalitätsdispositive einer neu-
en Grundlegung. Der Entwurf einer damit verknüpften Universalpragma-
tik, in der die Rekonstruktion der Bedingungen der Möglichkeit sprachli-

36 WIDERSPRUCH 18/89



cher Kommunikation geleistet werden soll, möchte zeigen, dass noch in der
alltäglichsten Sprechhandlung ein am Ideal des herrschaftsfreien Diskurses -
später zur "idealen Sprechsituation" paraphrasiert - orientierter prozedura-
1er Vernunftgehalt wirksam ist. Die von der Aufklärung überlieferten Postu-
late nach Autonomie, gewaltloser Reziprozität intersubjektiver Anerken-
nung und kontextfreiem Universalismus sind im Gattungsvermögen der
Sprache angelegt. Dieses Vermögen ist, in struktureller Gleichzeitigkeit mit
der Unverzichtbarkeit instrumenteller gesellschaftlicher Arbeit, konstitutiv
für Kultur und Gesellschaft; die in diesem Vermögen eingekapselten norma-
tiven Grundlagen werden freilich stets durch Subsysteme zweckrationalen
Handelns bedroht, in deren Anordnung sich die Perspektive zwangloser
kommunikativer Intersubjektivität zusehends verflüchtigt.

Habermas hat bereits in "Erkenntnis und Interesse", in der Auseinander-
Setzung mit Gadamer und in seinen kompetenztheoretischen Schriften auf
die Psychoanalyse zurückgegriffen, um deren Erfahrungsgehalt unter dem

Gesichtspunkt dessen zu erhellen, was unweigerlich mit dem idealtypisch sti-
lisierten Gehalt kommunikativer Rationalität kollidieren muss: systematisch
verzerrte Kommunikation, wie sie mustergültig am neurotischen Konflikt
und seinem Symptomgefüge aufgezeigt werden kann. Erinnern wir daran,
dass Habermas das emanzipatorische Erkenntnisinteresse, seinerseits ja
doch vorbildlich an der psychoanalytischen Methode aufzuzeigen, einer
kommunikationstheoretischen Wende unterziehen musste. Es kann, so die

Folgerung, nicht, im Gegensatz zu den technischen und praktischen Interes-
sen der empirischen und historisch-hermeneutischen Wissenschaften, unter
Bezugnahme auf anthropologische Invarianten der soziokulturellen Repro-
duktion begründet werden. Es hat einen lediglich abgeleiteten, deshalb auch
historisch und gesellschaftlich - jedenfalls utopisch wünschbaren - vergäng-
liehen Status: Das emanzipatorische Erkenntnisinteresse "sichert den Zu-
sammenhang des theoretischen Wissens mit einer Lebenspraxis, d.h. einem
'Gegenstandsbereich', der unter Bedingungen syrtematwe/r verzerrter Kom-
munikation und einer scheinhaft legitimierten Repression erst ent-
steht. "(14)

An späterer Stelle überträgt Habermas den kritischen Massstab seiner
Kommunikationstheorie der Gesellschaft - den Rückgriff also auf die in der
Sprache eingelagerten normativen Grundlagen der Aufklärung und zugleich
den Vorschein auf die alltagspraktische Virtualität der idealen Sprechsitua-
tion - auf die Psychoanalyse:
"Wenn man die normativen Implikationen von Begriffen wie Ichstärke, Abbau ich-
ferner Über-Ich-Anteile, Einschränkung des Funktionsbereichs unbewusster Ab-
wehrmechanismen denkt, wird klar, dass auch die Psychoanalyse bestimmte Person-
lichkeitsstrukturen als vorbildlich auszeichnet. Sobald man die Psychoanalyse als

Sprachanalyse deutet, zeigt sich der nämliche normative Sinn darin, dass das Struk-
turmodell von Ich, Es und Über- Ich den Begriff einer zwanglosen, pathologisch
nicht verzerrten Kommunikation voraussetzt."(15)
Was vermögen wir hieraus vorerst zu schliessen? Unabhängig davon, ob man
solchen auch der Psychoanalyse auferlegten Normativismus übernehmen
oder - wozu es einige Gründe gäbe - zurückweisen möchte: Er bietet zu-

WIDERSPRUCH 18/89 37



nächst gewiss die Möglichkeit, die unverzichtbare Ethik eines aus der Denk-
erfahrung von Auschwitz gewonnenen Imperativs, der auch psychoanalyti-
scher Kulturkritik hinfort als regulative Idee vorgeordnet wäre, selbst für
den empirischen Gehalt des psychoanalytischen Prozesses zu übernehmen.

Was Freud als "Kultur" denkt, das begreift Lévi-Strauss im Konzept der
symbolischen Funktion als synchronen Querschnitt im diachronen Kontinu-
um der kulturellen Evolution, des zivilisatorischen Prozesses. In ihr sind Ar-
beit und Sprache lediglich zwei je verschiedene, strukturell aber homologe
Symbolisierungsweisen, vermöge ihrer erhebt sich die Menschengattung
über die Bedingungen der animalischen Existenz. Kultur und symbolische
Funktion konstituieren ein System der Selbsterhaltung, das der Behauptung
gegen die Natur ebenso dient wie der Organisation der Beziehungen zwi-
sehen den Menschen. Kultur, Sozialität und symbolische Funktion sind Sy-

nonyma.
Es ist im wesentlichen dem Werk von Lévi-Strauss zu verdanken, dass aus

der Einsicht in den kommunikativen Nexus von kulturstiftenden Erschei-

nungen wie den Tausch von Waren, von Frauen unter dem Gebot von Exo-
gamieregel und Inzestverbot, schliesslich den Tausch von sprachlichen Zei-
chen bzw. Symbolen Prämissen abgeleitet werden können, die für unseren
Zusammenhang entscheidende Bedeutung gewinnen: "Die ganze Kultur
muss als Kommunikationsphänomen untersucht werden; alle Aspekte einer
Kultur können als Inhalte der Kommunikation untersucht werden; (schliess-
lieh): Kultur ist Kommunikation."(16)

Hier nun öffnet sich die Einsatzstelle für eine Analogiekonstruktion.
Wenn "systematisch verzerrte Kommunikation" den Schlüssel zu einer kom-
munikationstheoretischen Lesart des neurotischen Konflikts bietet und mit
Freud - analogisch - daran festgehalten wird, dass "die Kenntnis der neuro-
tischen Erkrankungen einzelner Menschen für das Verständnis der grossen
sozialen Institutionen (sprich: für die Totalität der kulturellen Evolution -
R.H.) gute Dienste (leistet)"(17), dann darf die Hypothese formuliert wer-
den: Kultur ist nicht nur Kommunikation, sondern birgt in sich zugleich die
unvermeidliche Restriktion systematisch verzerrter Kommunikation des

Gattungssubjekts mit sich selber. Unvermeidlich ist diese Restriktion gewiss
zunächst allein unter den Bedingungen einer repressiven Kultur, als welche
Freud diese freilich schlechthin denkt; sie kann ihren Druck auf die Men-
sehen im Zuge einer rationalen Reorganisation ihrer Sozietät zwar mildern,
nicht jedoch ihre unumgehbare Oekonomie des Verzichts und des Mangels
aufheben.

Mit anderen Worten: Die Kultur muss zugleich die Aufgabe übernehmen,
kollektive Wunschphantasien zu produzieren, die ihre Verzichtserfordernis-
se zu kompensieren haben. Den Inbegriff solcher kollektiven Phantasmago-
rien bildet für Freud bekanntlich die Religion, deren Entzauberung ihm für
jede Neuregelung der Gesellschaft nach Massstäben von Vernunft und Ra-
tionalität notwendig schien. Was das lebensgeschichtlich treibende unbe-
wusste Phantasma im neurotischen Konflikt des Einzelnen ist, das überneh-
men die "Illusionen" im ökonomischen Triebhaushalt des soziokulturellen

38 WIDERSPRUCH 18/89



Lebenszusammenhanges: Das Phantasma als Organisator des individuellen
Unbewussten ist ein um bestimmte Triebrepräsentanzen angeordneter Kon-
flikt zwischen Wunschregung und Abwehr, der aus dynamischen Gründen
nicht mehr symbolisierbar ist; die Illusion - firmiere unter ihr nun die Reli-
gion im engen Sinne, etwa der magische Gehalt der Technik, letztlich die
Struktur von Ideologien - substituiert in Entsprechung dazu ein aus der öf-
fentlichen Kommunikation ausgegrenzter und abgespaltener Erfahrungsge-
halt, der damit der diskursiven Kritik entzogen bleibt und hierdurch als Ra-

tionalisierung von Herrschaft zu wirken vermag.
Beide, das individuelle Phantasma wie die kollektive Illusion, sind unter-

schiedliche Aspekte verzerrter Kommunikation: Dort geht es darum, dass

im neurotischen Konflikt, was heisst: im Brennpunkt sexuellen Erlebens, so-
wohl die intrasubjektive wie die intersubjektive Kommunikation um die

Möglichkeit eines qualitativen Mehr an Geniessen und Verständigung'be-
schnitten ist. Hier sind es kulturell vorerst notwendige kollektive Wunsch-
Phantasien, die, zumal sie sich affektiv an das Repräsentanzengefüge von
Ideologien anschliessen lassen, den tiefsitzenden Grundkonflikt zwischen
Trieb und kulturellem Verzicht zwar mildern, dadurch aber stets auch zur
Verschleierung ihres eigenen "rationellen Kerns" beitragen. Das gramma-
tisch Aequivoke an der "Kritik der Religion", schon vom jungen Marx poin-
tiert, gilt für die meisten kulturellen Bildungen, die wir nun in ihrem Symbol-
gehalt als différentielle Elemente in einer kommunikativen Meta- Struktur
begreifen können, in deren Prisma uns die "Kulturentwicklung als ein eigen-
artiger Prozess (erscheint), der über die Menschheit abläuft."(18)

Zur Ambivalenz von Sinnlichkeit und Schuld

Neuerdings hebt die tiefenhermeneutische Kulturanalyse von Alfred Loren-
zer an den kulturellen Zeugnissen zu Recht deren Doppelsinn hervor: Sie

können nicht nur Symbole der Freiheit, sondern ebenso "Symptome des

Zwangs"(19) sein, Bollwerke gegen die Äusserung sozial unterdrückter Pra-
xisentwürfe und nicht konsens-, aber gleichwohl rational verallgemeine-
rungsfähiger Lebensformen. Wie im manifesten Traum text oder im neuroti-
sehen Symptom mischen sich in der Kultur zwei konfliktive Kräfte: eine
emanzipatorische, die der Kulturgemeinschaft ein Mehr an Sinnlichkeit und
Glück verheisst, eine repressive, zwangsförmige, die der Kultur naturwüch-
sig innewohnt.

Hier macht sich ein kritischer Einwand geltend. Es sind nämlich nicht al-
lein die sinnlichen Symbole in den textförmigen Produktionen der Kultur,
die als Triebrepräsentanzen den Vorschein auf eine befriedete Kultur zu
werfen vermöchten, die keinen mehr erdrückt. Solange sich die tiefenher-
meneutische Kulturanalyse auf Erzeugnisse beschränkt, die lediglich eine
Art Sub-Kultur im übergreifenden Kulturprozess bilden -und ohnehin meist
eine Angelegenheit von "Kulturweltbürgern"(20) oder dann bereits der Kul-
turindustrie sind -, fällt sie stillschweigend hinter Freuds letzte Version der
Trieblehre zurück. Was damit umschifft wird, ist das wogende Meer zwi-

WIDERSPRUCH 18/89 39



sehen der Skylla emanzipatorischer Sinnlichkeit und der Charybdis einer zu-
tiefst schuldbeladenen Kultur. Was dem emanzipatorischen Erkenntnisin-
teresse auch psychoanalytischer Kulturkritik aus dem Blick zu geraten
droht, ist der Quellpunkt in "Jenseits des Lustprinzips" und schliesslich im
"Unbehagen in der Kultur": das beredte Schweigen des Todestriebs im lau-
ten oder, wenn nicht kommunikations-, so doch informationstheoretisch ge-
sprachen: "rauschenden" Betrieb der Kultur.

Dies führt uns abschliessend auf die Problemlage eines psychoanalyti-
sehen Kulturverständnisses nach Auschwitz zurück. Es kann, erst recht da-
nach, nicht umhin, den Streit der Giganten Eros und Thanatos zu konstatie-
ren und vor allem Freuds Einsicht zu bedenken: dass "das Schuldgefühl als
das wichtigste Problem der Kulturentwicklung hinzustellen"(21) sei. Indem
psychoanalytische Kulturinterpretation an deren Bildungen und Texten die
Indizien neuer, kontrafaktischer Lebensentwürfe aufspürt, ja, darüber hin-
aus, nicht nur den ästhetischen, sondern gar den ethischen Vorschein des gu-
ten Lebens belichtet, muss sie sich im gleichen Zuge einzugestehen vermö-
gen, dass dieser Vorschein stets von einem Dunkel unabtragbarer Schuld be-
schattet wird. Freud hat das Schuldgefühl als affektives Reservoir herausge-
stellt, aus dem die Kulturentwicklung mehr und mehr schöpfen muss, um die
Auswüchse des individuellen und kollektiven Aggressionspotentials in
Schranken zu halten. In dieser Einsicht liegt ein tragisches Bewusstsein jeg-
liehen Kulturfortschritts: er kann nur mit einer Glückseinbusse erkauft wer-
den, die in dem Masse wächst, wie Eros es stets wieder verfehlt, seinen Wi-
derpart zu assimilieren.

Es gibt gerade im überzeugenden Kunstwerk, stellvertretend für den fein-
sinnigen und zugleich groben Faltenwurf der Kultur, eine Ambivalenz, die
vom herrschenden Kulturbetrieb mit seinen duftenden Deodorants zwar im-
mer wieder - bis zur Geschmacklosigkeit - neutralisiert wird, die im subli-
men Gehalt ihrer Erinnerungsspuren jedoch unzweideutig auf jenen Ort zu-
rückweist, von dem her die Figuren Becketts ihre letzten minimalistischen
Monologe und Dialoge führen: "Alle Kultur nach Auschwitz, samt der
dringlichen Kritik daran, ist Müll."(22)

Damit ist auch die psychoanalytische auf ihren wahren sinnlichen Kern ge-
bracht; mit dessen Spaltung ist ebendiese Ambivalenz gemeint, die noch den

üppigsten barocken Genuss - sei es in den Windungen der Sexualität, sei es

sublimiert im Konsum eines feineren Kulturgutes - mit einem leisen Schau-
der unterläuft. Die Grenzen des Geniessens konvergieren mit dieser Ambi-
valenz im "gewachsenen Fels" (Freud) des Kastrationskomplexes, der erst
eigentlich zum Prüfstein in der Metamorphose des Naturwesens zum Sub-

jekt der Kultur wird. Bildet der Vatermord den einen Brennpunkt der Ödi-
palität, wird das im Zuge der Kastration zum Über-Ich verarbeitete Intro-
jekt des toten Vaters zugleich die mächtige Triebkraft der Schuldentwick-
lung, mit der fortan diejenige der Kultur auf immer verflochten bleibt. Selbst

dann, wenn der Vatermord ja doch nur Wunschhandlung ist, denn:
"Es ist wirklich nicht entscheidend, ob man den Vater getötet oder sich der Tat ent-
halten hat, man muss sich in beiden Fällen schuldig fühlen, denn das Schuldgefühl ist

40 WIDERSPRUCH 18/89



der Ausdruck des Ambivalenzkonflikts, des ewigen Kampfes zwischen dem Eros
und dem Destruktions- oder Todestrieb. Dieser Konflikt wird angefacht, sobald den
Menschen die Aufgabe des Zusammenlebens gestellt wird. Da die Kultur einem
inneren erotischen Antrieb gehorcht, der sie die Menschen zu einer innig verbünde-
nen Masse vereinigen heisst, kann sie dies Ziel nur auf dem Weg einer immer wach-
senden Verstärkung des Schuldgefühls erreichen. Was am Vater begonnen wurde,
vollendet sich an der Masse. Ist die Kultur der notwendige Entwicklungsgang von
der Familie zur Menschheit, so ist unablösbar mit ihr verbunden, als Folge des mitge-
borenen Ambivalenzkonflikts, als Folge des ewigen Haders zwischen Liebe und To-
desstreben, die Steigerung des Schuldgefühls."(23)
Die unvermeidliche Steigerung der Schuld im Prozess der Kultur ist nicht aus
dem Prozess der Geschichte herauszulösen; das Buch, das, bald 70 Jahre
nach seinem revolutionären Vorläufer, am Ende des 20. Jahrhunderts als
sein trauerndes Postscriptum geschrieben werden müsste, trüge den Titel:
"Geschichte und Schuldbewusstsein".(24) Hierin wäre die definitive Säkula-
risierung eines noch der religiösen Tradition verhafteten Schuldbegriffs zu
fordern. Die Schuld ist dieser Tradition zufolge eine der möglichen, wenn
nicht die privilegierte Beziehung des Menschen zum Gesetz, das kraft seiner
Transzendenz die Autonomie der Vernunft übersteigt und mit der Aura des

Heiligen umhüllt ist; es der Transparenz aufgeklärten Wissens zuzuführen,
würde zur hybriden Anmassung der Vernunft.

Säkularisierte Schuld hingegen ist das Äquivalent zu einer analytisch auf-
gelösten neurotischen, die derart in die Übernahme einer rational zu begrün-
denden Normativität mündet. In Analogie zur therapeutischen Kritik des

Über-Ichs, deren eines Ziel doch darin besteht, dieses "genügend unperson-
lich"(25) zu machen, es von den unbewussten Imagines fordernder und be-
strafender Sanktionsgewalt zu befreien, hat Freud noch ein Kultur-Über-Ich
gedacht, dem letztlich die schwerlastende Arbeit aufgetragen wird, "das

grösste Hindernis der Kultur, die konstitutionelle Neigung der Menschen
zur Aggression gegeneinander, wegzuräumen."(26)

Was auch immer in dieses Kultur-Über-Ich eingehen muss und sollte -
Adornos kategorischer Imperativ wird seinen Lebensnerv bilden müssen.
Damit aber sieht sich unsere Problematik psychoanalytischer Kulturkritik in
Freuds "Totem und Tabu", an dessen Konstruktionen doch die Überlegun-
gen im "Unbehagen in der Kultur" anschliessen, zurückgeschlungen. Tat-
sächlich ermittelt Freud zwischen dem kategorischen Imperativ und seinem

spekulativen phylogenetischen Mythopoem vom Urvatermord eine innere
Kontinuität; bereits im Vorwort heisst es denn,
"dass das Tabu eigentlich noch in unserer Mitte fortbesteht; obwohl negativ gefasst
und auf andere Inhalte gerichtet, ist es seiner psychologischen Natur nach nicht an-
deres als der 'kategorische Imperativ' Kants, der zwangsartig wirken will und jede
bewusste Motivierung ablehnt. Der Totemismus hingegen ist eine unserem heutigen
Fühlen entfremdete, in Wirklichkeit längst aufgegebene und durch neuere Formen
ersetzte religiös-soziale Institution."(27)
Diesen Befund nun vermag psychoanalytische Kulturkritik nach Freud und
nach Auschwitz, die sich das Eingedenken der unauflöslichen Ambivalenz
zwischen Eros und Destruktion, zwischen emanzipatorischer Sinnlichkeit
und Schuld zur Pflicht nimmt, mit zwei spekulativen, jedenfalls allegori-

WIDERSPRUCH 18/89 41



sehen Zirkeln einzukreisen.
Zum einen: Es ist nach Auschwitz fortan nicht mehr nicht entscheidend,

ob man den Vater getötet oder sich der Tat enthalten hat. Sofern nämlich
Auschwitz über die Judenvernichtung hinaus "praktische Widerlegung west-
licher Zivilisation" (28) war, kann gesagt sein: Der Vater ist in dem Masse

tot, wie Nietzsches Diagnose zum Tode Gottes das Ende der überlieferten
sinn- und kulturstiftenden Geborgenheiten von Metaphysik und Religion zu
Wort brachte. Was vom toten Vater bleibt, das ist seine zum Totem meto-
p/iom/erte Gestalt.

Konnte Freud davon sprechen, dass der tote Vater in der Repräsentanz
des Totems hinfort mächtiger sein werde, als es der lebendige je war, so er-
mächtigt das Reale dieses Todes die Leistungen des Symbolischen, der Kul-
tur, ohne freilich der Verführung narzisstischer Allmachtsphantasien und
deren technisch-instrumenteller Realisierbarkeit zu erliegen. Was davor be-
wahrt, das ist das ins Unermessliche gesteigerte Ausmass der Schuld, zu der
Auschwitz zwingt und als geschichtlich gesetzte Faktizität das Gesetz d'
neuen kategorischen Imperativs in einer Weise begründet, die keines Dis-
kurses mehr bedarf. Die Wahrheit des tabuisierten Imperativs besteht darin,
dass alles diskursiv - dies ist zugleich die unumstrittene Wahrheit des Dis-
kursprinzips - begründet werden muss und hinterfragt werden soll - mit Aus-
nähme ebendieses Tabus. Damit verflüchtigt sich die Idee einer Letztbe-
gründung definitiv, an deren zusehends dünner werdendem Lebensfaden die

Metaphysik noch hing.
Zum anderen: Mit Freud darf ruhig daran festgehalten werden, dass der

Totemismus kulturgeschichtlich zwar obsolet geworden, weil durch neue in-
stitutionelle Formen ersetzt worden ist. Überlebt hat gewiss der archaische
Gehalt des Totemismus, nicht aber die Einsicht, dass in "unserer Mitte" et-
was fortbestehen muss, das wie das zum neuen kategorischen Imperativ ge-
wandelte Tabu in seiner Negativität bestimmt ist. Das heisst: Es darf auch in
der aufgeklärten Kultur, die um die Grenzen der Aufklärung weiss, ein säku-
larisiertes Totem weiterbestehen, gleichsam als symbolisches Wappentier in
der Fleraldik der vaterlosen Gesellschaft.

Tatsächlich konvergiert der spekulative Befund des in Auschwitz began-

genen realen Vatermords mit Mitscherlichs sozialpsychologischer Diagno-
stik einer schleichenden, zuweilen beschleunigten Tendenz zur spurlosen
Unsichtbarkeit des Vaters. Wo Freud noch eine durch den kulturellen Eros
verbundene Masse vorschwebte, deren Medium nicht mehr kollektive Re-

gression, Entdifferenzierung kritischer Ich-Funktionen und ein externali-
siertes Über-Ich wäre, da denkt sie Mitscherlich, darin im Einklang mit La-

can, unter dem Primat des Symbolischen.
"Da die Massen aus der Stummheit, aus der erzwungenen, vegetativen Passivität

zum Sprechen gebracht werden müssen, liegt es nahe, dass in der Sprache selbst und
nicht aussersprachlich sinnlich diese Symbolsetzung der vaterlosen Welt sich vollzie-
hen wird."".

Ob dieses Vakuum der vaterlosen Gesellschaft nun mit einem struktura-
len oder poststrukturalistischen, ob mit einem sprechakttheoretisch bzw.

42 WIDERSPRUCH 18/89



universalpragmatisch hergeleiteten Sprachbegriff aufgefüllt wird, ist ange-
sichts der geforderten erotischen Symbolkraft der Sprache eigentlich zweit-
rangig. Jedenfalls ist das Paradigma kommunikativer Rationalität, die der
Sprache nicht immer schon einwohnt, ihren Gebrauch im Hinblick auf
Freuds Utopie einer im Eros verbundenen Gattung aber normativ leiten
könnte, für eine kommunikationstheoretische Begründung psychoanalyti-
scher Kulturkritik unumgehbar.

* Vortrag gehalten am wissenschaftlichen Zentrum II der Gesamthochschule Kassel am 20. Ju-
ni 1989.

Anmerkungen

1) Freud an Ludwig Binswanger. In: Der Mensch in der Psychiatrie, Pfulligen 1957, S. 54.

2) S. Freud; Das Unbehagen in der Kultur, GW XIV, S. 465.

3) Vgl. Th. W. Adorno. Prismen. Kulturkritik und Gesellschaft, Frankfurt/M. 1976, S. 13.

4) Vgl. hierzu D. Claussen: Nach Auschwitz. Ein Essay über die Aktualität Adornos. In:
D. Diner (Hg.). Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz, Frankfurt/M. 1988, S.

54ff.
5) Th. W. Adorno; Negative Dialektik, Frankfurt/M. 1966, S. 356.

6) Vgl. S. Freud; a.a.O., S. 466.

7) Vgl. P. Celans Gedicht "Von Dunkel zu Dunkel". In: Von Schwelle zu Schwelle. Ge-
dichte, Frankfurt/M. 1976, S. 21.

8) Vgl. hierzu M. Postone: Nationalsozialismus und Antisemitismus. Ein theoretischer
Versuch, in: D. Diner (Hg.): a.a.O., S. 242ff.

9) S. Freud: a.a.O., S. 458.
10) M. Horkheimer/Th. W. Adorno: Dialektik der Aufklärung, Frankfurt/M. 1969, S. 193.

11) D. Diner: Zwischen Aporie und Apologie. Über Grenzen der Historisierbarkeit des Na-
tionalsozialismus. In: ders. (Hg.); Ist der Nationalsozialismus Geschichte? Zu Histori-
sierung und Historikerstreit, Frankfurt/M. 1987, S. 73.

12) Th. W. Adorno: Negative Dialektik, a.a.O., S. 357.
13) S. Freud: Die Zukunft einer Illusion, GW XIV, S. 364f.; S. 373f.
14) J. Habermas: Erkenntnis und Interesse, Frankfurt/M. 1973, S. 400.

15) Ders.: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt/M. 1976, S. 64.

16) U. Eco: Einführung in die Semiotik, München 1972, S. 33.

17) S. Freud: Das Interesse an der Psychoanalyse, GW VIII, S. 416.

18) Ders.: Das Unbehagen in der Kultur, a.a.O., S. 456.

19) A. Lorenzer: Tiefenhermeneutische Kulturanalyse. In: Lorenzer, A. (Hg.): Kultur-
Analysen. Psychoanalytische Studien zur Kultur, Frankfurt/M. 1986, S. 85.

20) Vgl. polemisch zu diesem Begriff: S. Freud: Zeitgemässes über Krieg und Tod, GW X,
S. 331.

21) S. Freud: Das Unbehagen in der Kultur, a.a.O., S. 494.

22) Th. W.Adorno: a.a.O., S. 357.

23) S.Freud: a.a.O., S. 492f.
24) Vgl. hierzu auch H. Dahmer: "Schuld" und Geschichte. In: JOURNAL. Zeitschrift des

Psychoanalytischen Seminars Zürich, 15, S. 48ff. Jetzt in: Dahmer, Psychoanalyse ohne
Grenzen, Freiburg 1989.

25) Vgl. S. Freud: Die Frage der Laienanalyse, GW XIV, S. 254.

26) Ders. : Das Unbehagen in der Kultur, a.a.O., S. 502.

27) Ders.: Totem und Tabu, GW IX, S. 4.

28) Vgl. D. Diner: Negative Symbiose. Deutsche und Juden nach Auschwitz. In: ders.,
(Hg., 1987): a.a.O., S. 186.

29) A. Mitscherlich: Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft, Gesammelte Schriften III,
Frankfurt/M. 1983, S. 360.

WIDERSPRUCH 18/89 43


	Kulturkritik nach Auschwitz : ein psychoanalytischer Versuch

