
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 9 (1989)

Heft: 18

Artikel: Grenzen der Aufklärung : Antisemitismus als Destruktionskraft

Autor: Claussen, Detlev

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Detlev Claussen

Grenzen der Aufklärung
Antisemitismus als Destruktionskraft*

An den Elementen des Antisemitismus bricht sich die Dialektik der Aufklä-
rung. Aufklärung erfährt am Antisemitismus ihre Grenze. Aufklärung stösst
an psychische und objektive Schranken, die den Prozess der Aufklärung zum
Stehen bringen. Nicht werden die Subjekte ihrer selbst bewusst, sondern sie

vergiften mögliche Erkenntnis mit verzerrter Wahrnehmung. Gegen antise-
mitisches Meinen lässt sich nicht argumentieren, die Gewalt setzt die Logik
ausser Kraft. In dem Buch "Dialektik der Aufklärung", das wie kein zweites
der Gewalt des welthistorischen Augenblicks 1944 nachspürt, folgen auf die
Analyse der "Elemente des Antisemitismus" philosophische Aufzeichnun-
gen und Entwürfe, die ihren fragmentarischen Charakter nicht verleugnen.
Keine geschlossene Theorie kann auf die Erfahrung des zerstörerischen Au-
genblicks folgen. Die Wirklichkeit von Auschwitz hat die Emanzipations-
möglichkeit der Menschheit beschädigt. Diese Erfahrung setzt ein neues
Nachdenken über gesellschaftliche Beziehungen in Gang. Adornos späteres
Werk steht wie kein zweites für Reflexion und Selbstreflexion, nachdem das

Leben beschädigt ward. Adorno hat sich an den Grenzen der Aufklärung ab-

gearbeitet.
1947 war die "Dialektik der Aufklärung" in einem Amsterdamer Emigra-

tionsverlag erschienen; noch Mitte der sechziger Jahre gab es Quellen, an
denen dieser intellektuelle Geheimtip erworben werden konnte. Noch hatte
der Kulturbetrieb die kritische Gesellschaftstheorie nicht assimiliert. Erst
mit der Protestbewegung der sechziger Jahre verloren all diese Schriften ih-
ren Geheimnischarakter, sie erschienen wieder auf dem Markt. Die "Dia-
lektik der Aufklärung" von Horkheimer und Adorno drohte nun zum fol-
genlosen Kulturgut umfunktioniert zu werden. Das Buch "Dialektik der
Aufklärung" wurde im Westen zu einer Zitatenrüstkammer der Kulturkritik
gemacht, die sich kaum von intellektuellen Lenin- und Marxgräbern des

Marxismus-Leninismus im Osten unterschied. Auf diese Weise werden die
philosophischen Fragmente zu intellektuellen Torsi verdinglicht, die nur
durch die Autorität von Namen und Sprache imponieren sollen. Von dieser
hohen Warte einer Gralsordnung erscheinen Veränderungen am Gedanken,
die durch den Fortgang der Sache selbst erzwungen werden, wie Abwei-
chung und Verrat an der reinen Lehre. Man muss nach meiner Ansicht Jür-

gen Habermas die Ehre erweisen, dass er nie vorgetäuscht hat, die Positio-
nen seiner theoretischen Anstrengungen Hessen sich mit der "Dialektik der
Aufklärung" vermitteln. Es scheint mir eher ein Werk von Epigonen, die
Habermas (1983,1987) gegen Adorno ausspielen und umgekehrt.

Theoretische Werke haben wie Kunstwerke ihre Geschichte. Eine Spur
dieses Zusammenhangs findet sich schon in der "Dialektik der Aufklärung"

20 WIDERSPRUCH 18/89



selbst. Das Kapitel "Elemente des Antisemitismus" bestand 1944 aus sechs

Thesen, 1947 wurde eine siebte These hinzugefügt. Sie beginnt mit dem
scheinbar aller Empirie spottenden Satz: "Aber es gibt keine Antisemiten
mehr." In diesem Satz schwingt das Wissen um Geschichte mit, die unabläs-
sig an dem eben Fixierten weiterarbeitet, es verändert. Nur die Werke, die

ganz in den geschichtlichen Augenblick sich versetzen, besitzen die Chance,
von dem Zeitstrom erfasst zu werden, der zu anderer Zeit andere Momente
ihrer Einsicht an das Tageslicht bringt. Adorno und Horkheimer haben den
Schrecken einer durch Auschwitz unwiederbringlich beschädigten Mensch-
heit festgehalten und zugleich den gesellschaftlichen Wandel gespürt, der
aus missglückter Befreiung folgt. Die "Dialektik der Aufklärung" kann nicht
mehr eine bruchlos revolutionäre Theorie sein, sondern sie bricht um der Sa-

che selbst willen auch mit dieser Tradition. "Dialektik der Aufklärung" liest
sich unter diesem Gesichtspunkt als Theorie missglückter Befreiung, die auf
das Misslingen menschlicher Emanzipation unter den Bedingungen einer
durchrationalisierten Welt reflektiert. Wenn man diese Anstrengung post
festum zu einer geschichtsphilosophischen Weltanschauung positiv verding-
licht, erstarrt die kritische Gesellschaftstheorie zu einem leeren, pseudoradi-
kalen Gestus, in dem ihr emanzipatorischer Impuls abgestorben ist.

Meine Studie "Grenzen der Aufklärung. Zur gesellschaftlichen Geschieh-
te des modernen Antisemitismus" (1987b) geht von einem Fortwirken von
Auschwitz in den gesellschaftlichen Bedingungen aus, in denen nach 1945
sich das Leben reproduziert. Das scheint der erwähnten These, es gebe keine
Antisemiten mehr, zu widersprechen. Aber bei der Analyse des Antisemitis-
mus zeigt sich die Notwendigkeit einer kritischen Gesellschaftstheorie, die
dialektische Sachverhalte begreifen kann. Der Gesellschaftskritiker macht
schnell die Erfahrung, dass er als Bote einer schlechten Nachricht für den
Tatbestand verantwortlich gemacht wird. Nichts leichter, als den Satz von
Adorno und Horkheimer aus dem Zusammenhang zu reissen und, mit dem
Hinweis auf empirische Evidenz, die Unhaltbarkeit ihrer geschichtsphiloso-
phischen Konstruktion zu beweisen... Nicht weniger schwer fällt es, dem
Analytiker des Antisemitismus nac// Auschwitz den Mangel an Neuem anzu-
kreiden, der seinen Analysen anhaftet. Das liegt in der Tat an der Sache

selbst, die den Zusammenhang des Lebens wie den der Theorie zerreisst.
Der Theorie bleibt nichts anderes übrig, den Zusammenhang ex negativo zu
rekonstruieren. Die Grenzen der Aufklärung liegen nicht beim aufklären-
sehen Theoretiker selbst, sondern er stösst auf sie, wenn er sich weigert, das

gesellschaftliche Rätsel des Antisemitismus selber auf eine Zauberformel
mit wissenschaftlichem Anstrich oder in publizistischer Absicht zurückzu-
führen.

Auschwitz lässt sich nicht mit den Mitteln des gesunden Menschenverstan-
des begreifen, Auschwitz markiert die Grenzen der Aufklärung. Diese Er-
fahrung lebt in der "Dialektik der Aufklärung" fort. Auschwitz und Antise-
mitismus sind aber nicht identisch; und der Antisemitismus lebt rcac/î Amsc/î-

WIDERSPRUCH 18/89 21



w/ïz fort, kehrt wieder - aber nicht als ein identischer, wie er vor Auschwitz
gewesen ist. Dieses Bewusstsein steckt hinter der gegen allen Augenschein
behaupteten These: "Aber es gibt keine Antisemiten mehr." (1987, S.230)
Um die geschichtliche Differenz zwischen dem Antisemitismus vor und nach
Auschwitz zu erkennen, muss man den gesellschaftlichen Formenwechsel
analysieren, der auch die Bewusstseinsformen verwandelt. Man kann den
Antisemitismus nicht erkennen, wenn man sich nur an die Bewusstseinsin-
halte hält. Jeder weiss das, der einmal versucht hat, ein antisemitisches Vor-
urteil argumentativ zu bekämpfen. Jeder erfährt in einer derartigen Ausein-
andersetzung die Grenzen der Aufklärung. Bei "Grenzen der Aufklärung"
handelt es sich nicht um eine nette Metapher, sondern um mater/e//e Ge-

wfl/t, die der Erkenntnis der Wahrheit und der praktischen Veränderung
zum Besseren entgegensteht.

Der Satz "Aber es gibt keine Antisemiten mehr" bedeutet nicht, dass es

keinen Antisemitismus mehr gibt. Der Antisemitismus selbst erzeugt einen
ontologischen Schein. Adorno schrieb 1952 in einer Rezension zu Loewen-
Steins "Psychoanalyse des Antisemitismus": "Nachdem die Theorie einmal
die einigermassen starre und beschränkte Ontologie des Antisemitismus
auskristallisiert hat, bleibt ihr nicht viel hinzuzufügen: psychische Verar-

mung, Immergleichheit, Enge des Bewusstseins gehören selber zum antise-
mitischen Syndrom." Diese scheinbare Sichselbstgleichheit führt je nach In-
teressen zu unterschiedlichen Abwehrformen. Der gesunde Menschenver-
stand hat stets behauptet: "Antisemitismus hat es gegeben, aber Antise-
mitismus gibt es nicht mehr." Lässt sich diese Behauptung gegen die Wirk-
lichkeit nicht mehr aufrechterhalten, wird behauptet: "Antisemiten sind im-

mer nur die anderen." Die Formwandlung des Antisemitismus kommt die-
sem Vorurteil zugute: Der Antisemitismus erscheint geschichtlich und ge-
seilschaftlich isoliert. Zu diesem falschen Schein trägt auch die Wissenschaft-
liehe Antisemitismusforschung unbewusst bei. Man versucht, den Antise-
mitismus als Phänomen zu isolieren, um ihn wissenschaftlich in den Griff zu
bekommen. Auch die gute Absicht ist vor den Folgen dieses Fehlers nicht ge-
feit. Die falsche These, dass es keinen Antisemitismus mehr gibt, verkehrt
sich in die ebenso falsche, dass der Antisemitismus ewig sei, quasi zur an-
thropologischen Grundausstattung gehöre. Anti-antisemitische Aufklärung
schlägt spätestens zu diesem Zeitpunkt in Gegenaufklärung um, sie mystifi-
ziert den Antisemitismus.

Nur eine gesellschaftlich-geschichtliche Erkenntnis, die Selbstreflexion
als ihr eigenes notwendiges Moment kennt, kann diesem Teufelskreis von
Selbstverdummung durch Aufklärung entrinnen. Die Erkenntnis der Gren-
zen der Aufklärung ermöglicht überhaupt unter heutigen Bedingungen eine

emphatische Aufklärungspraxis, die sich von Reklame für das Gute unter-
scheidet. In einer Rede "Zur Bekämpfung des Antisemitismus heute", 1962,

spricht Adorno unmissverständlich von Fortsetzung der Aufklärung: "Den
Antisemitismus kann nicht bekämpfen, wer zur Aufklärung sich zweideutig
verhält." An der Antisemitismusanalyse der kritischen Gesellschaftstheorie
lässt sich ablesen, dass nur mit roher Gewalt Horkheimer und Adorno sich

22 WIDERSPRUCH 18/89



als Vorläufer einer neuen Beliebigkeit reklamieren lassen. Es geht in ihrer
Theorie um den von Adorno bezeichneten "iVervenptm/cr": "... das kritische
Element im Geist der Juden, das verbunden ist mit ihrer gesellschaftlichen
Mobilität." Kritische Gesellschaftstheorie verschmäht es, sich über den sich
dumm stellenden Antisemiten zu entrüsten, sondern sie spürt der Quelle
nach, die menschliche Beziehungen vergiftet.

Ein adäquates Bewusstsein der Gegenwart lässt sich nicht entwickeln,
wenn man Auschwitz vergisst. Aber die gesellschaftlichen Bedingungen sind
so angelegt, dass Vergessen menschliche Existenz zu erleichtern scheint.
Vergessen erspart dem Individuum das Bewusstsein der Ohnmacht, das not-
wendig ist, um den Emanzipationsanspruch unter übermächtigen gesell-
schaftlichen Bedingungen aufrechtzuerhalten. Dieser Anspruch kann nur
wirklich werden, wenn das Subjekt sich der missglückten Befreiung erinnert.
Die nationalsozialistischen Vernichtungslager haben die Unfreiheit so voll-
endet verwirklicht, die Grenze des Todes so weit ins Leben vorverlagert,
dass kein Nachgeborener von Schuld sich frei fühlen kann, wenn er dieses
Leben unter den Bedingungen des Massenmordens sich vergegenwärtigt.
Die Erfahrung von menschlicher Ohnmacht, aus der Distanz betrachtet, er-
möglicht die Verwandlung von Schuldgefühl in ein Bewusstsein von Schuld,
gerade auch für den, der im manifesten Sinne des Strafgesetzbuches nicht
schuldig ist.

Der geschichtliche Zusammenhang ist ein Schuldzusammenhang von Ge-
wait ohne Sühne - das macht das Erinnern unerträglich, mobilisiert Abwehr
gegen das Erinnern. Triumphiert aber die Abwehr gegen die Erinnerung,
liefert sich das Subjekt ganz der Macht der Gegenwart aus. Die Grenzen der
Aufklärung verwandeln sich dann in ein resigniertes Achselzucken oder ein
kesses Selbstbewusstsein allseitiger Machbarkeit. Umso aggressiver wird die
Erkenntnis abgewehrt, dass ein Leben in der Gegenwart unter der Hypothek
der Vergangenheit stattfindet und die Barbarisierung der Menschen sich
darin fortsetzt, wenn sie Gleichgültigkeit gegen die Ermordeten demonstrie-
ren. Nur auf diesem Hintergrund lässt sich Adornos Reflexion aus dem be-

schädigten Leben, aus den Minima Moralia begreifen: "Die fast unlösbare
Aufgabe besteht darin, weder von der Macht der anderen, noch von der ei-

genen Ohnmacht sich dumm machen zu lassen." (1964, S. 66)

*

Werden die Grenzen der Aufklärung erfahren, erweist sich die intellektu-
eile Anstrengung des Subjekts als unabdingbar. Adorno verwies 1962 auf den
Punkt, "dass niemand in unserer Gesellschaft gerne den Dummen spielen
will". In der Tat findet aufklärerische Praxis an dieser Stelle einen Nerven-
punkt, der die entmündigten Subjekte für die Erkenntnis des ganzen Zusam-
menhanges empfänglich macht. Eine /crü/.scüe Gesellschaftstheorie knüpft
an diese individuelle Bewusstseinsmöglichkeit an, um der Dummheit ihre af-
fektive Macht zu nehmen. Im ontologischen Schein des Antisemitismus lebt
der Hass gegen den kritischen Geist fort. Dieser Hass nährt sich von der Un-
terstellung, nur der andere lebe in der Wirklichkeit der Freiheit, während

WIDERSPRUCH 18/89 23



man selbst sich die Möglichkeit zur Befreiung verstellt. Die mörderische Ge-
waltandrohung im Antisemitismus zielt auf den Zeugen möglicher Freiheit,
die freiwillig nicht gewählt wird. Der Konformist spielt den Dummen, weil er
vor der isolierenden Freiheit seiner Subjektivität zurückschreckt. Im Juden
wird das Bild einer Freiheit ohne Macht verfolgt.

Der Antisemitismus ist nicht das Ganze, aber er lässt sich nicht erkennen,
wenn nicht die ganze Wahrheit erkannt wird. Zur Wahrheit gehören auch
die geschichtlich unverwirklichten Möglichkeiten. Untrennbar ist der Anti-
semitismus mit dem weltgeschichtlichen Prozess verknüpft: In Europa ent-
wickelte sich das einzige universale Gesellschaftsmodell, das wir kennen.
Der Zusammenbruch der real existierenden sozialistischen Welt scheint den

Kapitalismus alternativlos zu machen. Umso schwerer wiegt die Erkenntnis,
dass der Antisemitismus als integraler Bestandteil in die kapitalistische
Wirklichkeit eingegangen ist. Der Kapitalismus erzeugt durch seine Praxis
des Äquivalententausches den Schein überwältigender Rationalität: Die Ra-
tionalität des Tausches verbirgt aber die gesellschaftlichen Bedingungen, un-
ter denen diese Tauschverhältnisse entstehen. Erst eine kritische Gesell-
schaftstheorie entdeckt die verborgene Gewalt, die dem System vorausgeht
und durch es hindurchwirkt. Der Tausch produziert den Schein der Gewalt-
losigkeit, die auch das Erinnern an vergangene Gewalt verschwinden lässt.

Der Tauschakt fördert das Vergessen, er löscht Geschichte aus. Der Kapita-
lismus selbst produziert seinen ontologischen Schein.

Kritische Gesellschaftstheorie kann durch historische Anamnese die Ge-
nesis einer geschichtslosen Gegenwart erforschen. Aber sie muss daher not-
wendig an vergangene Schuld erinnern; die antisemitische Zauberformel er-
spart diese Erinnerung-sie behauptet: Die Juden sind unser Unglück. Diese
wörtliche Formulierung stammt von dem Staatshistoriker des II. Reiches,
Treitschke. Die Nazis hängten sie als Spruchband im Sportpalast auf- aber
sie könnte auch auf dem Kapitalismus vorhergehende Gefühlslagen zutref-
fen. Wir sind wieder bei der gesellschaftlichen Ontologie des Antisemitismus
angelangt. Der ontologische Schein des Antisemitismus stammt aus der Wa-
renproduktion, die viel älter ist als der Kapitalismus. Aber im christlichen

Europa wurden die Vorbedingungen des modernen Kapitalismus geschaffen

- und hier erwiesen sich die Juden als willkommene Objekte von Rebellion
und Herrschaft. Die Juden in der europäischen Diaspora gerieten unter den
Schutz der Herrscher: Schutz bedeutete, dass Gewalttaten der christlichen
Untertanen gegen die Juden tabuiert, aber die Juden zugleich zu gesell-
schaftlichen Aussenseitern gestempelt wurden. Sie wurden von der christli-
chen Herrschaft gezwungen, ihr Leben in der Zirkulation zu fristen. Unter
agrarwirtschaftlichen Verhältnissen bedeutet Zirkulation ebenso ein Ghetto
wie die Mauern, hinter die die Juden verbannt wurden. Von den Herrschern
wurden sie verächtlich behandelt und ökonomisch benutzt; für die autoch-
thone Bevölkerung schienen sie Privilegierte, die von anderer Art sind. Sie

überlebten, ohne Waffen zu tragen, allein ihr Leben vom Tausch fristend. In
periodischen Rebellionen wurde den Juden Gewalt angetan; das Tabu wur-
de durchbrochen und anschliessend wieder durch strenge Strafen gegen die

24 WIDERSPRUCH 18/89



Anführer befestigt. Ein Tötungsfest wurde gefeiert; zur Legitimation be-
nutzten die Täter die christliche Religion, mit der man die Juden zu einem
Mördervolk stempeln kann, das die Erlösung verhindert. Stereotyp findet
sich in den mittelalterlichen Akten das Notwehrmotiv als Verteidigungsstra-
tegie bei den Tätern.

*

Die Antisemitismusforschung hat nach 1945 von einem christlichen Ju-
denhass gesprochen, der von dem modernen Antisemitismus streng unter-
schieden werden soll. Gegen die Ideologie eines ewigen Antisemitismus, die
im Grunde mit der antisemitischen Zauberformel vom Ewigen Juden korre-
spondiert, bedeutet diese Trennung von christlichem Judenhass und politi-
schem Antisemitismus einen Fortschritt. Aber dieser Trennungsstrich reisst
auch etwas auseinander, was zusammengehört. Man sollte deshalb zwischen
tradirione//em und modernem Antisemitismus unterscheiden. Der christliche
Judenhass ist antisemitisch, weil er ebenso wie der moderne Antisemitismus
eine verzerrte Wahrnehmung gesellschaftlicher Wirklichkeit noch einmal
verzerrt. Traditionell bleibt dieser Antisemitismus, weil er von einer präka-
pitalistischen Lebensweise und ihrer Ideologie, der christlichen Religion,
ausgeht.

Der moderne Antisemitismus aber bedarf des traditionellen als seiner ma-
teriellen Voraussetzung. Durch den traditionellen Antisemitismus gibt es

ein phylogenetisch weitergetragenes Material verzerrter Wahrnehmung.
Unter den Bedingungen christlicher Herrschaft erschienen die Objekte die-
ser Herrschaft, die Juden, anderen Objekten dieser Herrschaft, den Autoch-
thonen, als privilegiert. Die Juden wurden mit einer anderen, fremden Le-
bensweise, der Tauschpraxis und Geldwirtschaft, identifiziert, der sich die
Autochthonen unterlegen fühlten. Begegnungen mit Juden fanden für sie

unter den Bedingungen der Not statt. Das Christentum lieferte nur das Legi-
timationsmodell der angeblichen Notwehr gegen die Christenmörder. Die
antisemitischen Mordtaten resultierten aus einem komplexen gesellschaftli-
chen Verhältnis, nicht als Konsequenz christlicher Doktrinen. Vielleicht in
stärkerem Mass als später wurden die Rebellionen gegen die Herrschaft ma-
nipuliert. Das ökonomische Interesse der Herrschenden erscheint viel direk-
ter als im späteren politischen Antisemitismus; die Barbarei der Unterdrück-
ten scheint vielmehr eine Rebellion auch gegen die drückende Herrschaft
des christlichen Regelwerks und seine Kultur, als es die Formulierung vom
"christlichen Judenhass" nahelegt.

Mit der Durchsetzung der modernen kapitalistischen Produktionsweise
verändert sich aber die Verzerrung der verzerrten Wahrnehmung noch ein-
mal. Die Versachlichung aller menschlichen Beziehungen unterwirft die

Subjekte einer ökonomischen Gesetzlichkeit,die sie nicht durchschauen.
Die ökonomische Welt der Sachen, die objektive Wirklichkeit, rücküberset-
zen sie sich in die psychische Realität von unmittelbaren Beziehungen. Für
ihr Unglück, die Unterwerfung unter moderne, ihnen fremde gesellschaftli-
che Bedingungen,suchen sie persönliche Schuldige. Als Inbegriff moderner

WIDERSPRUCH 18/89 25



Verhältnisse erscheint die Verallgemeinerung der Zirkulation, die mit der
traditionellen Vorstellung von vorherbestimmten Zirkulationsagenten ver-
bunden ist. Zweifellos gab es auch andere Zirkulationsagenten als die Juden
in der europäischen Geschichte; aber die Juden waren die einzigen, die da-
mais und heute als identische präsent schienen. An diese Identifizierbarkeit
knüpft der moderne Antisemitismus an. Er versucht zu zeigen, dass die Ju-
den überall sind, während es - völlig unabhängig von den Juden - doch nur
der Wert ist, der allen menschlichen Beziehungen anhaftet. Die gesellschaft-
liehe Modernisierung erzwingt die Auflösung des Ghettos, sie ermöglicht
den Juden Aufstiegschancen. Sie scheinen das Geheimnis der Moderne zu
kennen, während die Mehrheit der Autochthonen sich als Opfer der Moder-
nisierung erfährt.

*

Aw/k/ärw/jg im emp/iorisc/ien Smne sollte die Gesellschaft durchschaubar
machen; aber von Beginn an war sie mit der neuen Form der Herrschaft, mit
Herrschaft der geistigen Arbeit über die körperliche liiert. Deswegen lassen
sich auch so leicht Ressentiments gegen sie mobilisieren. Erst wenn die Auf-
klärung sich ihrer Grenzen bewusst wird, kann sie das Bündnis mit der neuen
Herrschaft lösen. In ihrer Dialektik liegt auch die Chance kritischer Gesell-
schaftstheorie - sie thematisiert die befreiende Möglichkeit des Geistes in
der nicht bloss selbstverschuldeten Abhängigkeit. Dass Aufklärung unter
unreflektierten gesellschaftlichen Bedingungen in Gegenaufklärung um-
schlägt, treibt kritische Gesellschaftstheorie zur aufklärerischen Praxis. Kri-
tische Gesellschaftstheorie verklärt nicht die unbegrenzten Möglichkeiten
von Aufklärung, sondern zeigt ihre Abhängigkeit von den unfreien Voraus-
Setzungen geistiger Arbeit.

Auch geistige Arbeit findet heute unter industriellen Bedingungen statt.
Nicht umsonst haben Horkheimer und Adorno den "Elementen des Antise-
mitismus" das Kulturindustriekapitel mit dem Untertitel "Aufklärung als

Massenbetrag" vorangestellt. Strukturell haben Ku/furinrfurtrie wnd Anft'se-
mift'smMS etwas gemeinsam: Sie trennen die Sache von der Erfahrung. Wäh-
rend der traditionelle Antisemitismus noch gebunden war an die herrschaft-
liehen, durch Personen vermittelten Zusammenhänge, wird der moderne
Antisemitismus abstrakter. Er setzt die Gleichgültigkeit gegenüber dem ein-
zelnen voraus, er abstrahiert von ihm - der moderne Antisemit kämpft gegen
ein Prinzip. Auch die Kulturindustrie repersonalisiert sachliche Zusammen-
hänge, aber sie macht dadurch gegenüber dem bestimmten Inhalt gleichgül-
tig. Der bestimmte Unterschied wird nivelliert zugunsten der Ähnlichkeit,
dem Effekt des Wiedererkennens. Die Kulturindustrie selbst produziert den
Schein der Ewigkeit des Antisemitismus, der Ähnlichkeit aller Schrecken.
Die Ausbeutung von Auschwitz durch die Kulturindustrie klärt nicht über
den Antisemitismus auf, sondern sie stachelt Reize auf. Sie verfälscht damit
den Zusammenhang der Wirklichkeit, den schon die antisemitische Wahr-
nehmung verzerrt hatte. Aufklärung, die nicht ihrer selbst untreu werden

will, muss den bestimmten Unterschied wahrnehmen. Kulturindustrie ver-

26 WIDERSPRUCH 18/89



wischt ihn. Auch der moderne Antisemitismus bleibt sich nicht gleich.
Wir müssen über Horkheimers und Adornos Behauptung "Aber es gibt

keine Antisemiten mehr" hinausgehen. Der moderne, der politische Antise-
mitismus entwickelte sich zunächst im Gefolge der Grossen Französischen
Revolution. Ohne den politischen Nationalismus ist er undenkbar. Erst die

systematische nationalistische Propaganda im Europa am Ende des 19. Jahr-
hunderts, die sich aggressiv gegen die sozialdemokratische Kapitalismuskri-
tik wandte, brachte alle Elemente des Antisemitismus zusammen, die eine
falsche Wahrnehmung der Gegenwart und eine Entstellung der Vergangen-
heit zur Voraussetzung hatten. Doch dieser Typ des modernen Antisemitis-
mus war nicht mehr in der Lage, spontan Massen in Bewegung zu setzen. Es
ist die moderne Produktionsweise, die Spontaneität zersetzt und Menschen
auf andere Weise zu Taten bringt als in der vorkapitalistischen Gesellschaft.
Fraktionen der Nationalsozialisten haben noch bis zur sogenannten "Reichs-
kristallnacht" versucht, diesen spontanen Antisemitismus zu mobilisieren.
Es gelang nicht. Was aber gelang, war das moderne antisemitische Spekta-
kel: der Sportpalast, das Kino. Die schreckliche Wirkung, die der "Jud'
Süss" von Veit Harlan im Bewusstsein der Massen hinterlassen hat, über-
trifft noch die einer jeden Goebbels-Rede. Der Zusammenhang von Kultur-
industrie und Antisemitismus scheint hier unübersehbar.

Was Horkheimer und Adorno am Ende der "Dialektik der Aufklärung"
andeuten, scheint auf einen neuen Typ des Antisemitismus hinzuweisen-ei-
nen Typ, den ich provokativ den demoftraft'sc/îe« Anft'scm/twmus nennen
möchte. Er spielt mit der Beliebigkeit von Meinung. Unübertrefflich formu-
liert: "Der Beschädigte zehrt von dem der Wahrheit selbst immanenten Ele-
ment der Einbildung, indem er es unablässig exponiert. Demokratisch be-
steht er auf der Gleichberechtigung für seinen Wahn, weil in der Tat auch die
Wahrheit nicht stringent ist. Wenn der Bürger schon zugibt, dass der Antise-
mit im Unrecht ist, so will er wenigstens, dass auch das Opfer schuldig sei."
(1987, S. 233) In nuce haben wir schon die kulturindustrielle Aufarbeitung
von Auschwitz vor uns. Das Pseudos besteht schon darin, dass der Unter-
schied zwischen verzerrter antisemitischer Meinung und Auschwitz ver-
wischt wird. Ich will damit keineswegs antisemitisches Meinen verharmlo-
sen. Jede antisemitische Meinungsäusserung droht mit Gewalt - und jede
Drohung von Gewalt ist selbst schon Gewalt. Aber Auschwitz lässt sich nicht
allein aus der Logik des Antisemitismus begreifen: Es ist eine ganze Welt,
die in Auschwitz vernichtet worden ist. In den Vernichtungslagern musste
das Prinzip eiskalter Sachlichkeit unter Abstraktion von antisemitischen Re-

gungen durchgesetzt werden - der Sachlichkeit des Tötens, die keine Grenze
mehr kennt. Krieg und Bürgerkrieg sind die geschichtlichen Elemente, in
denen der funktionelle Massenmörder und sein Tötungsapparat entstehen.
Er muss vom Opfer abstrahieren, um es als blosses Ding behandeln und
"sonderbehandeln" zu können.

Kulturindustrie verfälscht diese Wirklichkeit, und auch gutgemeinte Auf-
klärung, die sich entrüstet, verfehlt den Zusammenhang von antisemiti-
schem Meinen und Massenmord. Kulturindustrie schafft ein Klima relativer

WIDERSPRUCH 18/89 27



Toleranz gegenüber dem Verbrechen und der Bekämpfung des Verbre-
chens. Diesem Klima wohlwollender Neutralität muss kritische Gesell-
schaftstheorie sich verweigern - gerade wenn sie sich der Grenzen der Auf-
klärung bewusst ist und die gesellschaftliche Destruktionskraft des Antise-
mitismus zu ihrem Thema macht. Die Tendenz zur Nivellierung, zur Gleich-
macherei von Täter und Opfer, scheint überwältigend. Auf diese Weise re-
produziert sich - unbegriffen - der geschichtliche Schuldzusammenhang, der
Hass gegen wirkliche Aufklärung nach sich zieht.

*

Die Wiederkehr des Antisemitismus in vielfacher Gestalt zerstört ein Ta-
bu, das von Auschwitz als Synonym für den nationalsozialistischen Schrek-
ken auszugehen schien. In einem Tabu lebt meist ein Verbot fort, das starke
Wünsche unterdrücken soll. Aber die Erinnerung an den rationalen Zweck
des Verbots verblasst im Laufe der Geschichte. Wird der rationale Zweck
des Verbotes vergessen, gewinnen die Wünsche wieder Oberhand und rebel-
lieren gegen das Tabu. Wird das vernünftige Verbot nicht erneuert und ge-
gen die Wünsche durchgesetzt, zerfällt das Tabu. Handelt es sich um ge-
schichtlich überholte Verbote, die ihren Sinn verloren haben, sollte der be-
wusste Mensch versuchen, den Prozess des Zerfalls zu beschleunigen. Die
spätkapitalistischen Medien leben vom Reiz der Tabuverletzung; aber sie le-
ben unterschiedslos von der Durchlöcherung berechtigter Verbote wie über-
hoher Tabus. Nicht auf die Verhinderung des Schlimmen kommt es in der
Medienpraxis an, sondern auf die Erzeugung von Reizen. Die Kulturindu-
strie greift auch am nachhaltigsten das Tabu Antisemitismus an, weil für sie

alles legitim ist, was Publikum anzieht.
Am TV-Film "Holocaust" liess sich deutlich beobachten, dass der Mecha-

nismus der Identifikation mit Einzelschicksalen die Erkenntnis des ganzen
Schreckens eher behindert als ermöglicht. Das liegt im Charakter der Identi-
fikation begründet, die im Unterschied zum alltäglichen Sprachgebrauch
kein bewusster, sondern ein unbewusster Prozess ist. Der Begriff der Identi-
fizierung gehört zu den komplexesten der psychoanalytischen Theorie. Iden-
tifizierung, die nicht zur affektiv besetzten Erkenntnis werden kann, bleibt
der Ambivalenz der Gefühle ausgeliefert. Die stereotype Aufteilung der
handelnden Personen in Täter und Opfer schneidet nicht nur das Fernseh-

bild, sondern auch die übliche Gedenktagsrhetorik identifikationsgerecht
zu. Die Identifikation mit der exemplarisch guten Familie Weiss kann den
Wunsch nach Gutsein ausdrücken, der ebenso lustvoll an die Phantasie vom
Bösesein gebunden ist. Sentimentalität bringt die Ideologie des Guten mit
der Wirklichkeit des Schlechten zusammen; im Weinen vor dem Fernseh-
schirm erfüllt sich abgemildert das Einverständnis mit dem Schlechten. Sen-

timentalität erneuert die falsche Kollektivität des "Wir", die Horkheimer
schon im kollektiven Schuldbekenntnis "Wir Nazis" aufgespürt hat: Überle-
ben der Volksgemeinschaft in Gefühl und Bekenntnis. Sentimentalität ver-
hindert Erkenntnis, ohne die Solidarität nicht möglich ist. Solidarität mit den

Opfern von Auschwitz kann aber nur heissen, sich ihrer zu erinnern und oh-

28 WIDERSPRUCH 18/89



ne emotionale Fluchtpunkte sich der Schuld bewusst zu werden, die auch auf
den Nachgeborenen liegt. Durch Identifizierung wird Erkenntnis der Schuld
abgewehrt.

Von vielen aufmerksamen Beobachtern ist die Folgenlosigkeit von Ausch-
witz für die Gesellschaft nach Auschwitz - nicht nur in beiden Teilen
Deutschlands - konstatiert worden. Nur Aussenseitern wie Sartre und Han-
nah Arendt, oder Horkheimer und Adorno blieb ein neues Nachdenken
über gesellschaftliche Beziehungen vorbehalten; in den europäischen Nach-
kriegsstaaten blieben diese Gedanken Reflexion von wenigen, ebenso mar-
ginal wie viele Hoffnungen und Ziele gesellschaftskritischer Teile der euro-
päischen Résistance. In der Aburteilung des Antisemitismus ist die Sowjet-
union nach 1945 am weitesten gegangen, was sie nicht gehindert hat, den An-
tisemitismus unter nominalistischen Umtaufen zum "Antizionismus" als Re-
gierungsmittel wieder einzuführen. Die Unfähigkeit, die jüdischen Opfer
des Nationalsozialismus als Juden anzuerkennen, drückt das Misslungene an
der Befreiung aus. Während der Nationalsozialismus die Juden zu den ganz
Anderen stempelte, versuchte die kommunistische Seite die Juden zu den

ganz Identischen zu machen, indem man ihnen posthum den Kombattanten-
Status verlieh oder sie posthum den gentilen Zivilopfern zuschlug. Das soll
nicht eine dummdreiste Abart der Totalitarismustheorie aufwärmen, zwi-
sehen Berlin und Moskau hätte kein Unterschied bestanden, sondern die er-
wähnten Tatsachen sollen zeigen, inwiefern die Befreiung von nationalsozia-
listischer Okkupation missglückte. Die aus der Tatsache, das Abschlachten
von wehrlosen Anderen nicht verhindert zu haben, resultierende Schuld ma-
nifestiert sich in der Nichtanerkennung der Differenz nach der Tat.

Es ist bemerkenswert, dass gerade diejenigen, die sich real am wenigsten
vorzuwerfen haben, am meisten unter Schuldgefühlen danach gelitten ha-
ben. "Überlebensschuld" hat man dieses Phänomen treffend genannt, das

vor allem bei überlebenden Konzentrationslagerinsassen, Résistancekâmp-
fern und Emigranten beobachtet worden ist. Bei den Nachlebenden und
Nachgeborenen lässt sich aber eher eine Abwehr von Schuldgefühlen fest-
stellen. Die unterdrückten, unaufgeklärten Schuldgefühle reproduzieren
den Antisemitismus stets aufs Neue. In der kulturellen Tradition, aus der das

wichtigste universale Gesellschaftsmodell hervorgegangen ist, ist das Emp-
finden von Schuld eng mit der Erwartung von Rache verbunden. Individual-
psychologisch wirkt in dieser Kultur das Jus Talionis fort, das in der Recht-
sprechung schon längst zur Justiz sublimierte Vergeltungsprinzip. Die
Schuld einer Bluttat kann nur durch Blut abgegolten werden; der barbari-
sehe Entstehungsgrund des zivilisatorischen Tauschprinzips wird an dieser
Stelle sichtbar. Nach Auschwitz ist das Jus Talionis, das Vergeltungsprinzip,
ausser Kraft gesetzt worden - die Schuld lebt ungesühnt fort, sie reprodu-
ziert sich unablässig.

In der Bundesrepublik Deutschland wirkt diese Tatsache besonders, sie

setzt Empfindlichkeit und offene Aggression frei. "Es muss doch endlich ein-
mal Schluss sein.- dieses Alltagsbegehren wurde schon bald nach 1945 ge-
äussert. Das Thema einer Vergangenheit, die nicht vergehen will, begleitet

WIDERSPRUCH 18/89 29



die Geschichte Deutschlands seitdem. Die Formeln wehren Schuldgefühle
ab. Das "Wir haben nichts davon gewusst..." kaschiert mühsam, warum man
es nach 1945 auch nicht so genau wissen wollte. Die Einsicht in das Ausmass
des Grauens würde mit Schuld konfrontieren, von der man nichts wissen
will. Wird Schuld zähneknirschend eingestanden, beginnt die Aufrechnung.
Die Leiden des deutschen Volkes bei Krieg und Vertreibung sollen gegen die
Naziverbrechen, dem Überfall auf die umwohnenden Völker, die systemati-
sehe Ausrottungspolitik, barbarische Unterdrückung und das Universum
von Konzentrations- und Vernichtungslagern aufgewogen werden. Eigenes
Leiden muss masslos übertrieben werden, um massloses und unfassbares
fremdes Leiden sühnen zu können - zumindest um Gewissensqualen abzu-
mildern. Auf dieser Ebene findet der Anrfsemüwmi« hôc/î Amsï/îwûz sein

Hauptbetätigungsfeld: Gleich für Gleich, Täter und Opfer. "Wo Rauch ist,
ist auch Feuer."

Der demokratische Antisemitismus verkleidet sich als verfolgte Meinung:
"Man wird doch noch einmal sagen dürfen..." Der demokratische Antisemit
suggeriert, er könne die Geschichte manipulieren, er selbst könne eine ge-
genseitige Reziprozität von Täter und Opfer souverän herstellen. Der demo-
kratische Antisemitismus verspricht Souveränität, zumindest Meinung- oh-
ne die qualvolle Anstrengung der Einsicht in den Schuldzusammenhang.
Der demokratische Antisemit macht Auschwitz für sich ungeschehen - von
dem professionellen Auschwitzleugner unterscheidet er sich nur graduell.

Um das falsche Gefühl von Souveränität aufrechterhalten zu können,
muss der Antisemitismus sich abschotten gegen die Möglichkeit der Erfah-
rung des Fremden. "Erfahrung", schrieb Adorno zum Gedächtnis Eichen-
dorffs, "wäre die Einheit von Tradition und offener Sehnsucht nach dem
Fremden". Kulturindustriell geprägte Wahrnehmung zerstört die Tradition,
der die Wirklichkeit des Industriekapitalismus schon die Substanz entzogen
hat. Auf diesem Hintergrund wirkt das Fremde noch einmal als das Feindli-
che. Die Desfrafcrionsfcra/f des Antisemitismus bereitet im Hass gegen das
Fremde die Flucht des einzelnen in Kollektivurteile vor. Mit diesen Kollek-
tivurteilen verknüpft der demokratische Antisemitismus sich mit einer weit-
anschaulichen Totalität: Fremdenfeindlichkeit, Chauvinismus und Antiin-
tellektualismus. Auch Themen, die mit Juden nicht- oder kaum etwas zu tun
haben, leben von der Destruktionskraft des Antisemitismus. Er erlaubt re-
beilischen Lustgewinn und konformistische Sicherheit zugleich. Wenn schon
die Menschen gehindert sind, die objektiven gesellschaftlichen Bedingungen
zu ändern, die Aggression und Gleichgültigkeit produzieren, so könnte die

Integration der Affekte durch Kulturindustrie einen an den Grenzen der
Aufklärung schier verzweifeln lassen. Aber genau an dieser systematischen
Stelle liegt der Nervenpunkt, an dem emphatische Aufklärung beginnt - bei
der Selbstreflexion der Subjekte, die nicht die Dummen spielen wollen.

* Vortrag gehalten an der Tagung "Dialektik der Aufklärung" vom 26. bis 28.10.89 in der Uni-
versität Zürich. Siehe den Bericht über diese Tagung in diesem Heft.

30 WIDERSPRUCH 18/89



Literatur

Horkheimer, Max, und Adorno, Theodor W., 1987: Dialektik der Aufklärung. Ges. Schriften
Band 5, herausg. v. A.Schmidt/G.Schmid Noerr, S.Fischer Frankfurt a.M.

Adorno, Theodor W. 1964 : Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben. Frank-
furt a. M.

Claussen, Detlev, 1987a: Vom Judenhass zum Antisemitismus. Luchterhand Darmstadt.
1987b: Grenzen der Aufklärung. Ober den modernen Antisemitismus. Fischer Frankfurt.
1987c: Über Psychoanalyse und Antisemitismus. In: Psyche, Heft 1.

1988: Nach Auschwitz. Über die Aktualität Adornos. In: D.Diner (Hg.): Zivilisations-
bruch. Denken nach Auschwitz.

Habermas, Jürgen, 1983: Die Verschlingung von Mythos und Aufklärung. Bemerkungen zur-
'Dialektik der Aufklärung' - nach einer erneuten Lektüre. In: K.H.Bohrer (Hg.): Mythos
und Moderne. Begriff und Bild einer Rekonstruktion. Frankfurt a. M.

Van Reijen, W. und Schmid Noerr, G. (Hg.), 1987: Vierzig Jahre Flaschenpost: 'Dialektik der
Aufklärung' 1947 bis 1987. Fischer Frankfurt a. M.

Robert Heim

Kulturkritik nach Auschwitz
Ein psychoanalytischer Versuch*

Es gehört zu einem Befund kritischer Psychoanalyse im deutschsprachigen
Raum, deren klinisch-therapeutische Einführung in den existenzsichernden
Kanälen des Gesundheitssystems - mit dem Schlüsselsignifikanten "kassen-
ärztliche Finanzierung von therapeutischen Analysen" - führe zu einem
Schwund jenes Wahrheitsanspruches, den Freud mit seiner Wissenschaft vor
dem "Gerichtshof der Vernunft" (Kant) zeitlebens zu verteidigen suchte.
Beschlossen in diesem Wahrheitsanspruch ist die Einsicht in die anthropolo-
gische Konstitution des Menschen, in die eine Triebnatur eingelassen ist, die

letztlich, bei aller Möglichkeit versöhnender Vermittlung, gegen all das eine
unversöhnliche Resistenz zeigt, was unter Begriffen verschiedenster Cou-
leur wie "Geist", "Vernunft", "Ich-Autonomie", "Sprache", "Kommunika-
tion" oder "Kultur" als differentia specifica des Gattungssubjekts gegen die
rohe Unmittelbarkeit subhumaner Existenzstufen eingeklagt wurde.

"Die Menschheit hat ja gewusst, dass sie Geist hat; ich musste ihr zeigen,
dass es auch Triebe gibt"(l) - Freud fasst hier lakonisch das Erbe zusammen,
das die Psychoanalyse, darin konsequent materialistisch, in die Waagschale
einer Geistesgeschichte des Humanen zu werfen hat. Geist, Vernunft und
Kultur sind der Psychoanalyse Synonyma; in der Rekonstruktion ihrer Ge-

nese liegt der Kern psychoanalytischer Kulturkritik. Ihre Methode ist derje-

WIDERSPRUCH 18/89 31


	Grenzen der Aufklärung : Antisemitismus als Destruktionskraft

