
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 9 (1989)

Heft: 17

Artikel: Vom moralischen Rigorismus in "Patriarchat und Kapital"

Autor: Wichterich, Christa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christa Wichterich

Vom moralischen Rigorismus in „Patriarchat
und Kapital"
Eine Replik auf Maria Mies' Thesen zu einem anderen Arbeitsbegriff in ei-
ner „Öko-feministischen Gesellschaft". Widerspruch Heft 16/88*.

Ich finde das Buch von Mies notwendig, spannend, inspirierend, es findet bei
mir mehr Zustimmung als Kritik. Trotzdem fühle ich mich wie die Katze vor
bekanntem heissen Brei, denn von einer offenen Auseinandersetzung auf
Basis kritischer Solidarität sind wir noch meilenweit entfernt in der Frauen-
bewegung.

Wegen der Übereinstimmung in wesentlichen Argumentationspunkten
und dem Respekt vor der Autorität eines komplexen theoretischen Ansatzes
sind Maria Mies, Veronika Bennholdt-Thomsen und Claudia von Werlhof
bislang so wenig offen kritisiert worden. Aber auch die Erfahrung, wie eisern
und eisig diejenigen ignoriert werden, die es dann doch gewagt haben, spielt
eine Rolle.

In ihrem jetzt in deutscher Übersetzung erschienenen Buch Patrtarc/îaf
and Kapital (das englische Original kam 1986 bei ZED Press in London her-
aus unter dem Titel „Patriarchy and Accumulation on a World Scale") hat
Maria Mies Teile ihrer Analyse und ihrer Utopie im wahrsten Sinne des

Wortes auf die Reihe gebracht. Ihr Anliegen ist, „einige immer wiederkeh-
rende Unklarheiten zum Thema Feminismus zu beseitigen". Herausgekom-
men ist dabereine Öko-feministische Gesellschaftstheorie, deren Dreh- und
Angelpunkt die systematische Verknüpfung von Patriarchat und Kapitalis-
mus einerseits, von geschlechtlicher und internationaler Arbeitsteilung an-
dererseits ist.

Untergrund-Verbindungen aufdecken

An dieser Analyse besticht der breite Blick, eine Art Weitwinkelperspek-
tive, die um den Globus herumführt und die einander entgegengesetzten Po-
le des Weltmarkts einfängt. Zusammen mit dem Blick in die Tiefe, einer Art
Teleobjektiv, das historische Entwicklungsetappen nah an uns heranholt,
beschreibt sie das Patriarchat als totalitäres, letztlich auf Gewalt basierendes

Regime, das in den wesentlichen Hochburgen des Konsums ebenso herrscht
wie in den Dörfern Indiens und den Kommunen Chinas. An solch umfassen-
den Zugriffen auf die Geschichte, die Gegenwart und eine mögliche Zukunft
ist der Feminismus bislang arm.

Maria Mies ist eine Meisterin darin, in Zusammenhängen zu denken,
„Untergrund-Verbindungen" aufzudecken, scheinbar Getrenntes in Bezie-

WIDERSPRUCH 17/89 143



hung zu setzen. Dabei ist ihre Theorie niemals trocken. Immer kommt „But-
ter bei die Fische" durch historisches und aktuelles Erfahrungsmaterial aus
den scheinbar so verschiedenen Welten auf dieser einen Erde. Für mich ist
ein Glanzstück der Analyse das Aufbröseln und Verknüpfen des Kolonisie-
rungsprozesses der Dritten Welt und des Hausfrauisierungsprozesses in der
Ersten Welt durch die HexenVerfolgung, die ökonomische Entmündigung
selbständiger Frauen und die Verallgemeinerung der monogamen Kleinfa-
milie in allen sozialen Klassen. Ein anderes ist die Darstellung der Frauen-
ausbeutung mit sozialistischem Vorzeichen als Wiederholung der ge-
schlechtshierarchischen Arbeitsteilung in den Dualwirtschaften des liberali-
sierten Sozialismus.

Ein Ursprung für alles?

Der rote Faden, an dem sich die Analyse entlangspinnt, ist eine unterstell-
te Ausbeutungs- und Unterdrückungsanalogie von „Natur, Frauen und
fremden Völkern". So vielschichtig wie Maria Mies analysiert, zum Beispiel
die Erscheinungsformen sexistischer Gewalt, so eindimensional wird ihr
Denken, wenn sie alle Fäden in einen einzigen Ausgangspunkt zurückverfol-
gen will.

So geht eines der Probleme, die ich mit ihrem geschlossenen theoretischen
System habe, an seine Wurzeln beziehungsweise an den „Ursprung" dieser

Analogie. Maria Mies sucht den „Ursprung der asymmetrischen geschlecht-
liehen Arbeitsteilung" und findet ihn in einem unterschiedlichen „weibli-
chen" und „männlichen Gegenstandsbezug zur Natur". Der „weibliche" Na-
turbezug sei reziprok, erlebe die Natur als produktiv und ebenso den ganzen
eigenen Körper, der Leben erzeugt und Nahrung für die Kinder. Weibliche
Produktivität basiere darauf, dass „frau mit der Natur mitwirkt" - und da zi-
tiert Maria Mies ihre Mutter als Autorität - „während männlicher Naturbe-
zug instrumenteil, destruktiv, vermittelt über Werkzeuge und Waffen, eine
„Herrschaftsbeziehung" ist. Frauen seien „nicht nur die Erfinderinnen der
ersten produktiven Wirtschaft, nämlich des Ackerbaus, sondern auch die
Erfinderinnen der ersten sozialen Beziehungen, der Beziehungen zwischen
Müttern und Kindern."

Sicher konnten Männer nur als Jäger und Krieger ausziehen, weil ihre
Frauen daheim das Feld bestellten. Sicher ist die Waffengewalt die Grundla-
ge männlicher Eroberung und Aneignung von fremdem Boden, Vieh, Skia-

ven, Frauen und Natur gewesen. Trotzdem sehe ich nicht, warum der weib-
liehe Naturbezug nicht ebenfalls instrumentell und auf eine Nutzung und
partielle Beherrschung der Natur mit Hilfe von Werkzeugen und Waffen
orientiert ist. Dies ist sowohl beim Acker„bau" als auch beim Fischen und
Jagen kleinerer Tiere der Fall, was Frauen häufig besorgt haben.

Bei Maria Mies erscheint die Natur nur als gütige, gebende Mutter, nicht
als zerstörende und menschenbedrohende Gewalt. Für alle Subsistenzpro-
duzentinnen war und ist sie jedoch mit Sicherheit beides. Diese Idyllisierung

144 WIDERSPRUCH 17/89



der Natur spiegelt sich bei Maria Mies in der Unschuld der Frauen, die an-
geblich kein bisschen an der Beherrschung der Natur interessiert sind.

Überlebenssichernde Eingriffe in die Natur-und damit meine ich natür-
lieh nicht Zerstörung und Überausbeutung - sind seit Urzeiten die Basis
menschlicher Existenz als Kollektiv, das heisst als soziales Verhältnis. In
Subsistenzwirtschaften war die Interaktion mit der Natur ohne Zerstörung
des ökologischen Kreislaufs, der die natürlichen Ressourcen erhält, auch ein
Konstituens des männlichen Naturbezugs, zum Beispiel wenn in Brunft- und
Laichzeiten nicht gejagt und gefischt wurde. Und wieso sollen Frauen die

„Mutter-Kind-Beziehung" erfunden haben, wieso ist sie die „erste soziale

Beziehung", wieso muss es plötzlich mit solch zweifelsfreier Endgültigkeit
eine Antwort auf die Frage nach der Henne und dem Ei geben. Ist die Zeu-
gung keine „soziale Beziehung"? Wieso muss eine monokausale Erklärung
für die Ausbeutung von „Frauen, Natur und fremden Völkern" gefunden
werden? Ich sehe nicht, wozu ein theoretischer Absolutismus des Strickmu-
sters nutzt wie: „Frauen als einzige wirkliche Produzentinnen, im Gegensatz
zu den parasitären und aneignenden Männern, sind die einzige QneZ/e des

Reichtums." (kursiv im Original, C.W.) Das Erklärungsmodell von Maria
Mies ist so überzeugend, dass es real existierende Gegensätze, Widersprü-
che und Differenzierungen durchaus verkraften kann, wie zum Beispiel,
dass eine Unmasse gesellschaftlichen Reichtums durch höchst produktive
Bauern und Handwerker, später durch Industriearbeiter, geschaffen wor-
den ist, und dass sie sich gleichzeitig die Arbeit und Körper von Frauen an-
eignen. Wozu also diese Verrenkungen, wozu diese Geschlechterdualität

pur: die Frau als Schöpferin, der Mann nichts als ein Schmarotzer?

Konsumentinnnen hier, Produzentinnen dort

Auf Basis der vom Kapital betriebenen Aufspaltung zwischen „Erster"
und „Dritter" Welt behauptet Maria Mies eine pauschale „Aufteilung von
Frauen in Produzentinnen einerseits und Frauen als Mütter und Konsumen-
tinnen andererseits" in der Strategie der internationalen Arbeitsteilung. Die
jüngste Entwicklung in vielen Ländern des Südens, wo der Konsumismus
mit seinen verlockenden Produkten, neu geschaffenen Bedürfnissen und
Werten in rasendem Tempo selbst die Dörfer erreicht hat und wo sowohl auf
dem Land als auch in den Städten neue Mittelschichten entstanden sind, lässt

es mir als blanken Unsinn erscheinen, wenn Maria Mies sagt, dass „Dritt-
welt-Frauen als [...] Konsumentinnen als eine der grössten Bedrohungen für
die Welt als ganze angesehen werden". Die Dritte Welt ist ein riesiger Ab-
satzmarkt, der soeben erst erschlossen wird.

Es ist doch gerade der „Trick" des Kapitals, dass es Menschen doppelt
einbindet und ausbeutet, durch Aneignung der Arbeitskraft und durch Kon-
sum, dass es ihnen neben der Peitsche auch das Zuckerbrot gibt, dass es auch
den Bedürfnissen der Arbeiterinnen in den Weltmarktfabriken entgegen-
und vorauseilt. Die neuen Mittelschichten in der Dritten Welt sind - einmal

WIDERSPRUCH 17/89 145



ganz abgesehen von den nationalen Eliten und der meist brutal ausbeuten-
sehen Bourgeoisie - in einem wahren Konsumrausch. Dieser ist wiederum
Modell für die Armen, die zwangsläufig glauben müssen, dass alles Glück im
Konsum zu finden ist.

Auf der anderen Seite sind Frauen bei uns durchaus auch als Produzentin-
nen für das Kapital von Interesse, gerade wo Flexibilisierung von Arbeitszeit
und Arbeitskraft alles wachsweich der modernsten Ausbeutungstechnik an-
passt. Obwohl Maria Mies dies sieht, nennt sie diese Frauen „Konsumentin-
nen-Hausfrauen". Hier wird etwas etikettiert und in ein vorgefertigtes dua-
les Interpretationsschema gepresst.

Klein und wacker baut den Acker

Die Idyllisierung der Natur setzt sich fort in der Romantisierung der Sub-
sistenzwirtschaft und kleinbäuerlichen Produktionsverhältnisse.

Ich habe sie des öfteren durchscheinen sehen in verschiedenen Ländern
Asiens und Afrikas, die kleinbäuerliche Idylle, die, würde sie nicht von dem
alles überwuchernden Weltmarkt in die Enge getrieben, für viele existenzsi-
chernd wäre. Aber ich habe auch so viel kleinbäuerliches Elend gesehen,
einmal verursacht durch den Polyp des Kapitals, aber oft auch verursacht
durch eine unvorstellbare Härte der notwendigen Arbeit. Ich habe so viele
Subsistenzproduzentinnen von der Last ihrer Arbeit reden hören, dass von
ihrer Lust an der Arbeit nichts mehr zu spüren war.

Trotzdem koppelt Maria Mies ihre Idee von der gleichzeitig lustvollen und
lästigen Arbeit an die Subsistenzproduktion beziehungsweise an eine kör-
perliche Interaktion mit der Natur, und zwar allein daran.

Notwendig wäre dazu, „das heutige Verhältnis von Arbeitenden in der In-
dustrie und in den Dienstleistungsberufen zu denen in der Landwirtschaft
grundlegend (zu) verändern." Wie das? Voraussetzung dafür ist doch zwei-
erlei: Objektive Bedingung ist, dass der kleinbäuerliche Sektor wieder exi-
stenzsichernd würde; und subjektive Bedingung ist, dass Menschen diese
Arbeit als genauso befriedigend empfinden, wie Maria Mies sie aus ihrer Ju-
gend in Erinnerung hat. Über die Herstellung der objektiven Bedingung, die
nicht mehr und nicht weniger als Abkoppelung vom Weltmarkt, Zugang zu
Landbesitz, Rückgängigmachen der Umweltzerstörung usw. beinhaltet,
schweigt die Autorin. Den subjektiven Faktor sieht sie - langsam, aber of-
fenbar gewaltig - kommen, und zwar bei den Frauen: „So denke ich, dass
Frauen in den reichen Ländern kein objektives Interesse an der Aufrechter-
haltung dieses [...] Systems [...] haben." Oder: „Da Frauen für ihr Mensch-
sein nichts aus der Fortsetzung des Wachstumsmodells gewinnen können,
sind sie in der Lage, die Perspektive einer Gesellschaft zu entwickeln, die
nicht auf der Ausbeutung von Natur, Frauen und fremden Völkern beruht."

Ist das nicht reines Wunschdenken? Und was machen wir mit den subjek-
tiven Interessen der Frauen? Denn welche Arbeitslose bei uns versucht
schon, sich auf dem Land eine Existenz aufzubauen, und wieviele der Arbei-

146 WIDERSPRUCH 17/89



terinnen, die aus den Weltmarktfabriken nach ein paar Jahren Schufterei

rausfliegen, kehren in die kleinbäuerliche Familie zurück? Der moralische

Rigorismus, der hinter diesem „Zurück aufs Land"-Imperativ durchscheint,
erschreckt mich - nicht wegen der Moral, sondern wegen des Rigorismus,
und wie er über die real existierenden, gegenläufigen Interessen undBedürf
nisse unzähliger Frauen rund um den Globus hinweggeht.

Ein alleinseligmachender Weg?

Maria Mies' Suche nach einem neuen Arbeitsbegriff und einer neuen „mo-
raiischen" Ökonomie ist zwar eine logische Konsequenz aus ihrer Analyse
der zerstörerischen Ausbeutung von Natur, Kolonien und Frauen und ihrer
feministischen Aktualisierung der marxschen Entfremdungstheorie im Rah-
men der internationalen Arbeitsteilung, doch sie entwickelt ihre Vision nicht
direkt aus ihrer Analyse. Das letzte Kapitel des Buches, ihr Entwurf einer
öko-feministischen Gesellschaft, bleibt im Vergleich mit der breiten Analyse
merkwürdig vage und proklamatorisch, weil die konkreten Zwischenschritte
zwischen Analyse und Utopie nicht geleistet werden. Wie der Faden, den sie

zu dem einen Ursprung allen Übels gesponnen hat, so eindimensional ist
auch der Faden, den sie in die Zukunft als den einen Weg aus allem Übel
spinnt.

„Ziel einer solchen Wirtschaft muss wieder die unmittelbare, nicht über
die Warenproduktion vermittelte Herstellung und Erhaltung des Lebens
sein." Also soll es keine Warenproduktion mehr geben, nur noch Austausch
von Gebrauchsgütern, keine Märkte mehr? Maria Mies sagt kein Wort über
die Produktivität dieser Wirtschaft. Wie muss sie aussehen, damit sie alle
Menschen ernähren kann? Kein Wort über die Produktionsverhältnisse und
die politischen Machtstrukturen, die mit ihr einhergehen sollen.

„Wir (können) uns nicht mehr weiter auf das Paradigma des Industriesy-
stems [... ] beziehen. " Heisst das, dass wir ohne Industrie auskommen sollen,
oder wo ist die Grenze zu ziehen zwischen „überflüssiger" und „sinnvoller"
Produktion? Als Rück-Entwicklung kann der Weg in eine Öko-feministische
Gesellschaft nicht begriffen werden. Ein Zurück gibt es nicht, weil das Frü-
her nicht mehr existiert, sondern meist unwiederbringlich zerstört ist - ein
Faktum, das bei Maria Mies keine Rolle spielt.

Diese Fragen bleiben nicht nur in ihrem Buch unbeantwortet, sie werden
auch geflissentlich in der gesamten Debatte der Bielefelder Soziologinnen
um Veronika Bennholdt-Thomsen und Claudia von Werlhof ausgeklam-
mert.

Als „Übergangsstrategien" fordert sie eine „Konsumbefreiungsbewe-
gung" bei uns und „Produktionsbefreiungsbewegung" in der Dritten Welt.
So sinnvoll eine Politisierung des Konsums auch ist, so fern aller strategi-
sehen Realität ist eine Zusammenbruchstheorie auf Basis eines Konsumboy-
kotts. Zudem entbehrt sie nicht des Zynismus: Denn was geschieht mit den
Frauen, die in der Dritten Welt von der Produktion - gemeint sein kann ja

WIDERSPRUCH 17/89 147



wohl nur die für den Weltmarkt - befreit werden, wenn ihre Produkte nicht
mehr absetzbar sind? Was machen wir mit den verarmten Kleinbäuerinnen,
denen arbeitserleichternde Technologie und Konsumgüter als die Befreiung
schlechthin erscheinen? Ich möchte diese Frauen, ihre Bedürfnisse und
Träume ernst nehmen und habe erfahren, dass ich ihnen mit dem Vorwurf
der Manipulation allein nicht gerecht werde. Und ich selbst? Bin ich „sün-
dig", weil ich diesen Artikel mit Lust an einem Computer schreibe? Wieso
kann ich nicht gleichzeitig gegen die Verhältnisse kämpfen, unter denen
Frauen heute in Malaysia und anderswo Chips zusammenlöten?

Der Appell zum Konsumverzicht als dem Königinnenweg, um die Aus-
beutung von Natur, Frauen und Kolonien zu beenden, rückt in die Nähe ei-

ner Heilslehre, weil er vorgibt, dass die/der einzelne durch eine bestimmte
„richtige" Lebensform die Welt zu retten und zu erneuern vermag. Welchen
Platz haben die existenten politischen, ökonomischen, feministischen
Kämpfe und Bewegungen in der Ersten, Zweiten und Dritten Welt „auf dem

Weg zu einer anderen Gesellschaft"?

Konkrete Utopien gesucht

Mit der Vision einer Gesellschaft im Kopf, die bedarfsorientiert und öko-
logisch wirtschaftet und die Geschlecherhierarchie knackt, ist es notwendig,
sehr konkrete Utopien vor Ort zu entwickeln. Deshalb finde ich die Forde-

rung von Maria Mies nach einer feministischen Bewegung in der Mittelklasse
spannend, die das Vor-Bild der Hausfrau endlich aufbricht.

Die Frauen in der Dritten Welt brauchen aber auch Ideen, wie ihre Arbeit
erleichtert und ihre Produktivität verbessert werden kann, was sie Sinnvolles
für lokale Märkte produzieren können, wie sie gleiche Rechte und politische
Macht erwerben können. Für mich ist das völlige Ausklammern dieses letz-
ten Bereichs aus Maria Mies' Argumentation unverständlich angesichts der
Leiden von Frauen an ihrer Rechts- und Machtlosigkeit in vielen Ländern.
Diesem Leiden gegenüber greift der berechtigte Reformismus-Vorwurf, mit
dem traditionelle Linke und die „Frauen in der BRD, die für die Quotierung
und Frauengleichheit kämpfen", abgeschmettert werden, zu kurz. Warum
können Reformansätze nicht mit systemüberwindenden Kämpfen verbun-
den werden?

Wenn es nicht gelingt, konkrete Utopien und statt einer viele „Übergangs-
Strategien" zu entwickeln, werden die konkrete Utopie der Mittelklasse-
hausfrau und des glückverheissenden Konsums siegen.

* Diese Auseinandersetzung von Christa Wichterich mit Maria Mies' Buch „Patriarchat und
Kapital" (Rotpunkt-Verlag, 1988, Pf.397, 8026 Zürich) erschien in der taz vom 4.2.89. Siehe
dazu auch Erika Märke: Muss Entwicklung Frauensache werden? In: Schuldenkrieg und CH-
Finanzkapital. Widerspruch-Sonderband 2/1989, Zürich.

148 WIDERSPRUCH 17/K9


	Vom moralischen Rigorismus in "Patriarchat und Kapital"

