Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 9 (1989)

Heft: 17

Artikel: Freiheit und Gleichheit der Bruder : Philosophinnen bedenken
Revolution und Aufklarung am Leitfaden feministischer Interessen

Autor: Blattler, Sidonia / Marti, Irene M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sidonia Blattler / Irene M. Marti

Freiheit und Gleichheit der Bruder

Philosophinnen bedenken Revolution und Aufklirung am Leitfaden femini-
stischer Interessen

Die Erfahrung, dass Aufklirung und Revolution das politische wie sozio6-
konomische System minnlicher Herrschaft iiber Frauen bis heute weder
theoretisch noch praktisch aufzuheben vermochten, gab der Internationalen
Assoziation von Philosophinnen (IAPh) das Motto ihres diesjdhrigen Sym-
posiums in Berlin vor: ,,1789/1989. Die Revolution hat nicht stattgefun-
den.“* In einem ersten Teil nehmen wir Beitrdge auf, die sich mit der Frau
im historischen Aufklarungsdiskurs beschiftigt haben; im Anschluss daran
referieren wir aktuelle feministisch-philosophische Emanzipationskonzep-
te.

Die Tatsache, dass die in der aufsteigenden Phase der Revolution von
1789 bis 1794 politisch und intellektuell aktiven Frauen (1) den Ausgang der
Revolution nicht mehr mitbestimmt haben, scheint der provokativen Be-
hauptung, die Revolution habe nicht stattgefunden, Recht zu geben. Es wird
davon ausgegangen, dass eine Revolution, die nicht auch von Frauen ent-
scheidend mitgestaltet wird, keine Revolution ist. Unsinnig hingegen wire
es, die Revolution als historisches Ereignis auch fiir Frauen zu leugnen, hatte
sie doch gerade fiir diese weitreichende und fatale Folgen.

Was die Emanzipation des biirgerlichen Selbstinteresses fiir die Frauen
bedeutet, das hat bereits ein auf das Wohl der Nation bedachter Biirger 1793
festgehalten. ,,Wollen wir, so fragt Jean-Jacques Perruquier in einer Einga-
be an das Revolutionstribunal vom 20. Mirz, ,,das hehre Ideal der Befreiung
der Menschen aus der Sklaverei zugunsten der Befreiung der Frauen aufge-
ben?“ Demokratie oder Frauenbefreiung, das waren offenbar die Alternati-
ven, denn: ,,Die Befreiung der Frau ist nur unter aristokratischen Verhilt-
nissen moglich. Oder sollen wir, wie im republikanischen Athen, die not-
wendige hdusliche Arbeit wieder von Sklaven, diesmal aus unseren Kolo-
nien von Ubersee, verrichten lassen?“ Zum Schluss seiner Eingabe zeichnet
der Biirger Perruquier den Weg, den die biirgerliche Patriarchengesellschaft
einschlagen wird, in einer Art und Weise vor, die nicht deutlicher sein kénn-
te: ,,Biirger und Biirgerinnen des republikanischen Frankreich, (...) lasst uns
den Irrweg der Befreiung der Frauen rechtzeitig verlassen, lasst uns einer ra-
dikalen Wahnsinnigen wie Olympe de Gouges den Zugang zur Druckerpres-
se rechtzeitig sperren, damit die Allgemeinheit nicht in Chaos, Lieblosigkeit
und einem masslosen Individualismus versinkt.“ (2)

In der vorangegangenen Zeit der grossen journées wurde der Einsatz der
Frauen fiir die Revolution durchaus gewiirdigt. Selbst die legendére Théro-
igne de Méricourt (3), welche mit ihrem Aufruf an die Frauen, sich endlich
auch zu bewaffnen und in den Krieg zu ziehen, die ménnlichen Vorstellun-

92" WIDERSPRUCH 17/89



gen vom Krieg an einer empfindlichen Stelle traf, wurde noch zu Beginn des
Jahres 1792 als jakobinische Heldin gefeiert. Die Offenheit der revolutiona-
ren Situation bot den Frauen fiir kurze Zeit einen politischen Handlungs-
spielraum, in welchem sie es wagen konnten, nicht nur allgemeine Anliegen,
sondern auch radikale feministische Interessen 6ffentlich zu debattieren.

1791, wenige Tage nach der Proklamation der neuen Verfassung, unter-
breitete Olympe de Gouges der Nationalversammlung das wohl wichtigste
Dokument jener Jahre: Die Erklidrung der Rechte der Frau und Biirgerin (4).
Prizise und souverdn modifizierte de Gouges die 17 Artikel des Grundrech-
tes zu einem Menschenrechtskatalog, der explizit die Rechtsgleichheit der
Frauen und damit den Schutz der Frauen vor mannlicher Willkiir postulier-
te. Etwa zur gleichen Zeit entstand die Erkldrung der Rechte der Biirgerin-
nen vom Palais Royal (5), eine Menschenrechtserkldrung der Prostituierten,
die nebst ihrer Gleichstellung mit Mdnnern und Frauen die freie Ausiibung
ihres Berufes forderte.

Doch der Aufbruch der Frauen fand ein schnelles Ende: Im Oktober 1793
16ste der Konvent die mit den Linksradikalen verbiindete Gesellschaft der re-
volutiondren Republikanerinnen (6) auf, und kurz darauf wurden Frauen-
clubs generell verboten. 1795 schliesslich war den Frauen die Teilnahme an
jeglicher politischen Veranstaltung untersagt. Ihre namhaftesten politischen
Fiihrerinnen waren zu dieser Zeit bereits hingerichtet. Nicht nur, dass sie wie
die minnlichen Opfer tatsichlich oder angeblich den falschen Parteien ange-
hort hatten, sie hatten dariiber hinaus die ,, Tugend ihres Geschlechts* ver-
gessen und Menschen- und Biirgerrechte auch fiir Frauen gefordert. Die all-
gemeinen Menschen- und Biirgerrechte waren, wie es das Wort schon verrit,
Droits de 'Homme: Mannerrechte. Das aufgekliarte Postulat von Freiheit
und Gleichheit blieb ein Privileg des Biirgermannes unter seinesgleichen: im
Gegenzug bot die Erfindung des weiblichen Charakters die ideologische
Handhabe, die Frauen allesamt aus dem 6ffentlichen Leben auszuschliessen
und der privaten Patriarchenwillkiir zu unterwerfen.

*

Weniger ausgeprigt als in den ersten Jahren des Revolutionsgeschehens,
doch zum Teil ebenfalls relativ offen war der Ausgang fiir die Frauen im
Denken der Frithaufklarung und der Aufklarung. Zumindest belegen einzel-
ne Stimmen, dass der neuzeitliche Vernunftdiskurs nicht einheitlich und ein-
zig auf das Diktum einer diskriminierenden Geschlechterdifferenz einge-
schworen war, sondern durchaus auch Postulate bereitstellte, die als Argu-
mente fiir die Emanzipation der Frauen herangezogen werden konnten und
konnen. So liesse sich etwa der auf der Lockeschen Kritik am cartesianischen
Modell basierende Sensualismus Etienne Bonnet de Condillacs, wie Barbara
Schaeffer-Hegel (Berlin) in ihrem Referat ,,Die Freiheit und Gleichheit der
Briider* erwéhnte, mit seiner erkenntnistheoretischen Aufwertung der Sin-
nesempfindung und des Gefiihls nicht nur als epistemologisch zugespitzte
Kritik der Trennung von Sinnlichkeit und Ratio verstehen, sondern als ein
iber sich hinausweisender Versuch lesen, der Verengung des Denkens auf

WIDERSPRUCH 17/89 93



eine partielle Rationalitit, die ausschliesslich einer dualen Logik (,,res cogi-
tans/res extensa“; ,,Geist/Natur“; ,,Mann/Frau*;) folgt, zu entkommen. Ei-
ne Aufwertung des Weiblichen lasst sich innerhalb dieser Konzeption aller-
dings nur indirekt erschliessen, nimlich mithilfe der Annahme, die rehabili-
tierte Welt der Sinnlichkeit und der Gefiihle sei vornehmlich den Frauen zu-
zuschreiben. Ein fragwiirdiges Unternehmen, nicht zuletzt deshalb, weil mit
einer Aufwertung des ,,Weiblichen* keineswegs auch die Anerkennung von
Frauen einhergeht, im Gegenteil. 7

Ohne Umwege und explizit vom Diskurs mitbedacht werden die Frauen
hingegen in den von Liselotte Steinbriigge (Berlin) referierten Arbeiten von
Francois Poulain de la Barre und Jean Antoine de Condorcet. In ihrem Vor-
trag ,, Vernunftkritik und Egalitit der Geschlechter” zeigt sie, dass diese im
Gegensatz zum Sensualismus ihre Positionen gerade dadurch gewinnen,
dass sie an der von Decartes postulierten Zweiteilung der Welt in ,,res cogi-
tans“ und ,res extensa“ festhalten. Aus der Verkniipfung dieser Trennung
von Geist und Materie (Intellekt/Korper, Biologie) mit dem zweiten carte-
sianischen Grundpostulat von der Universalitit und prinzipiellen Gleichheit
der Vernunft ergibt sich fiir Poulain de la Barre der Grundsatz der Ge-
schlechteregalitit: L’Esprit n’a pas point de sexe—Der Verstand hat kein Ge-
schlecht (7). Auf diesem philosophischen Hintergrund argumentiert Jean
Antoine de Condorcet im aktuellen Streit um die Frauenrechte, wenn er in
einem Zeitungsartikel von 1790 (Sur I'admission des femmes au droit de cité)
schreibt: ,,Es diirfte schwer sein, zu beweisen, dass Frauen unféhig sind, das
Biirgerrecht auszuiiben. Warum solite eine Gruppe von Menschen, weil sie
schwanger werden kann und sich voriibergehend unwohl fiihlt, nicht Rechte
ausiiben, die man denjenigen niemals vorenthalten wiirde, die jeden Winter
unter Gicht leiden und sich leicht erkélten?* Aus Vernunft kann die Un-
gleichheit der Rechte nicht begriindet werden. Sie hat ,,keinen anderen Ur-
sprung als den Missbrauch der Gewalt, und vergeblich hat man sie spiter
durch Sophismen zu entschuldigen versucht“. Liselotte Steinbriigge gibt an
dieser Stelle zu bedenken, dass es ,,also gerade die — von feministischer Ver-
nunftkritik heute kritisierte — Trennung von Korper und Geist [ist], die ein
Egalitdtsdenken erst hervorbrachte® (8).

Weder in der historischen Realitdt noch in der politischen und anthropo-
logischen Theorie hat sich das Egalitdtsdenken durchgesetzt. Unter Verlet-
zung der eigenen Prinzipien verordnet der aufgeklédrte oder aufkldrerisch
sich gebdrdende Diskurs den Frauen eine besondere Vernunft und eine re-
striktive Natur. Mit der Aufspaltung des Naturbegriffs, welcher die ménnli-
che Natur apriorisch-emanzipatorisch, die weibliche Natur hingegen pra-
skriptiv-funktionalistisch interpretiert, werden die Rollen verteilt. Dem
Mann sollen alle Entwicklungsmdglichkeiten gesichert werden, wihrend die
»weibliche Natur* als Rechtfertigung dafiir herhalten muss, dass Frauen po-
litisch, soziodkonomisch und emotional nach den Bediirfnissen der Ménner
zugerichtet werden. Weibliche Natur wird im biirgerlichen Weiblichkeitsdis-
kurs nicht mehr nur inferior gedeutet, sondern sie bildet die Legitimations-
grundlage fiir die Ausbeutung der Frau durch den Mann in der biirgerlichen

94 \\ WIDERSPRUCH 17/89



Warengesellschaft. Gebaren und Pflege des Nachwuchses, Fiirsorge und
emotionale Korrektivleistungen fiir den Mann sind 6konomische und soziale
Voraussetzungen fiir das Funktionieren dieser Gesellschaft. Wie Maya Pelli-
kaan-Engel (Bergen) in ihrem Beitrag ,,Menschenrechte und Menschen-
Produktion® betont, fillt der Mehrwert dieser Frauenarbeit, als blosse ,,Re-
Produktion interpretiert, selbstredend den Ménnern zu.

Die Dissoziation der Geschlechtscharaktere konnte durchaus auch in ver-
nunft- und zivilisationskritischer Absicht erfolgen. Das hat Jean-Jacques
Rousseau exemplarisch vorgefiihrt. Der Vernunft wie der Welt des moder-
nen Warenverkehrs, der Konkurrenz und der kalten Kalkulation wird in Ge-
stalt des ,,moralischen Geschlechts* ein kompensatorisches Korrektiv zur
Seite gestellt, das die innerweltliche Gliickserwartung aufrechterhalten soll.
Rousseaus Konzept der idealen Frau als deduktive und notwendige Ergén-
zung zum Mann ist der perverse Akt, der an der Frau veriibt wird, die ihre ei-
gene Natur, ihre urspriingliche Spontaneitit und Lebendigkeit in fortlaufen-
der Erziehung und Selbsterziehung zum Verschwinden bringt, um sich eine
zweite, vom Mann entworfene Natur anzueignen. Ist der den Frauen aufer-
legte Zwang erst einmal ,,zur Gewohnheit geworden, so entsteht daraus eine
Figsamkeit des Geistes, welche den Frauen ihr ganzes Leben hindurch von
grossem Nutzen ist. Besténdig sind sie ja entweder einem Mann oder dem
Urteil der Minner unterworfen, und nie diirfen sie sich tiber diese Urteile
hinwegsetzen. Die vornehmste und wichtigste Eigenschaft einer Frau ist die
Sanftmut. Dazu bestimmt, einem Wesen zu gehorchen, das in jeder Bezie-
hung so unvollkommen ist und, wenn auch nicht geradezu Laster, so doch
stets viele Fehler besitzt, muss die Frau schon friih, ohne sich zu beklagen,
Ungerechtigkeit erdulden und die Hérte eines Gatten ertragen lernen* (9).
Die angeblich durch keine zivilisatorische Entwicklung korrumpierte Natur
der Frauist in Wirklichkeit das Produkt des ihr gewaltsam auferlegten Zwan-
ges, Liebreiz und natiirliche Wildheit ausgerechnet da zu suggerieren, wo
von ihrer Natur nichts mehr iibriggeblieben ist (Schaeffer-Hegel). Mit der
Integration ,,weiblicher Werte“ in ein von Minnern konstruiertes anthropo-
logisches Gesamtsystem, schlédgt die Inegalitit der Geschlechter zwangslau-
fig um in brutale Repression gegen Frauen.

*

Der zum Paradigma der Geschlechterdifferenz verfestigte Widerspruch
von Rationalitdt und Emotionalitét, wie er das biirgerliche Jahrhundert be-
stimmte, hat dazu gedient, mannliche Rationalitidt von Selbstkritik und
Selbstaufklarung zu entlasten. Mit massiver Sozialpropaganda und emphati-
scher Schonférberei wurde diese Strategie soweit perfektioniert, dass Frau-
en ihre Verniinftigkeit und ihre Teilhabe am aufgeklirten Zeitalter gerade
dann beweisen, wenn sie sich den Soll-Charakter ,,bewusst und freiwillig*
aneignen: d.h. wenn sie sich ihr Interesse an der Welt zugunsten eines einzi-
gen Interesses an Mann und Nachwuchs radikal abgewohnen —und schliess-
lich vergessen —, ihre Dummbheit und Abhéngigkeit kultivieren und in allen
Belangen des Lebens dem Ge- und Verbrauch durch den Mann aktiv sich

WIDERSPRUCH 17/89 ' 95



hingeben. Die biirgerliche Gesellschaft zeigt sich, wie Hannelore Schroder
(Amsterdam) in ihrem Referat ,,Absolutistisches Subjekt contra ,subjektlo-
ses Subjekt’ oder Objekt“ nachdriicklich darlegt, als ,,politisches System all-
gemeiner Sexualsklaverei“. Nirgends kommt dieser Sachverhalt direkter
und schirfer zum Ausdruck als in der massenhaften Produktion und Distri-
bution von Pornographie. Nirgends beweist die heutige Gesellschaft bésser,
dass die Menschenrechte nach wie vor als Mannerrechte zu verstehen sind:
Pornographie, durch die modernen Vervielfaltigungstechniken Photogra-
phie, Film und Video in den kapitalistischen Verwertungszusammenhang
eingebracht, ist das Produkt von internationalem Frauenhandel und von
Sklavinnenhalterei.
*

Wo soll feministische Philosophie, ein ,,Philosophieren am Leitfaden des
Interesses an der Befreiung der Frau“, wie Herta Nagl-Docekal (Wien) es
formuliert, ankniipfen? In jedem Fall muss sie davon ausgehen, dass der
mannliche Diskurs und die in ihm verteidigte wissenschaftliche Rationalitét
»ein phallokratisches Unternehmen® ist, welches das Denken zwecks Auf-
rechterhaltung von Herrschaftsstrukturen immer schon verengt, den An-
spruch auf Universalitit aber als wirkungsvolle Fassade aufrechterhilt. Un-
ter dem ,,Maskulinismus“ (Cornelia Klinger), so zeigt die feministische Aus-
einandersetzung mit dem Programm der Aufkldrung und der biirgerlichen
Revolution, verkiirzen sich Begriffe und Inhalte auf einen herrschaftsfunk-
tionalen Gehalt, der ihrem Allgemeinheitsanspruch widerspricht. Men-
schenrechte als Mdinnerrechte konzipiert, sind keine Menschenrechte.

Doch gerade die Aufklirung bietet feministischen Denkerinnen, sofern
sie die bisherige Philosophie nicht generell verabschieden wollen, einen Ort,
in die Tradition verdndernd einzugreifen und sie im Sinne feministischer In-
teressen weiterzudenken.

Wenn sich beispielsweise Brigitte Weisshaupt (Ziirich) in ihrem Referat
»Schatten des Geschlechts iiber der Vernunft“ mit dem Subjekt der Ver-
nunft und dem Problem der Ich-Identitdt von Frauen auseinandersetzt, geht
sie davon aus, ,,dass die Kritik an der Vernunft als konkrete Erhellung der
Vernunft nur verniinftig moglich ist*.

Die Ausbildung von ,,Selbstsein®, ,,Selbstbewusstsein® und ,,Selbstbe-
stimmung® — verstanden als ,,reflektiertes Selbstverhéltnis® — sollte sich prin-
zipiell geschlechterindifferent gestalten. Im konkreten Selbstbestimmungs-
prozess von Frauen hingegen tun sich fundamentale Schwierigkeiten auf:
Die Identitatsbildung hat ihren Ort in einer von ménnlichen Normen be-
stimmten sozialen Um- und Mitwelt. Frauen sind mit einem Denken kon-
frontiert, in welchem sie sich als méannlich definierte Objekte vorfinden und
welches entgegen seinem objektiven und universalen Selbstverstdndnis die
,weiblichen“ Perspektiven sowohl inhaltlich wie beziiglich des theoretischen
Zuganges ausgegrenzt hat. Die Sprache, in der angeblich allgemeine Theo-
rie sich formuliert, erweist sich als ,,sexistische Herrschaftssprache“. Ob-
wohl diese Sprache frauliches Bewusstsein und frauliche Erfahrungszusam-

96 WIDERSPRUCH 17/89



menhinge bis an die Wurzeln beeintrichtigt und deformiert, muss sie von
Frauen notgedrungen weitgehend iibernommen werden.

Wenn Frauen sich mit einer ménnlich begriindeten Autonomiekonzeption
auseinandersetzen, so geht dem die am eigenen Leib und am eigenen Be-
wusstsein gemachte Erfahrung voraus, dass Ich-Identitét bisher nur um den
Preis von Ausbeutung und Unterdriickung der dusseren wie der inneren Na-
tur der Menschen erreicht worden ist. Die Erkenntnis aber, dass Natur sich
nicht grenzenlos ausbeuten ldsst, fiihrt zur Einsicht in die Naturabhéngigkeit
des Ich, zur Einsicht in die Abhingigkeit vom ,,eigenen seelischen und kor-
perlichen Sein“. Dem bewussten Ich drdngt sich die Notwendigkeit auf,
»Ich-Identitiat anders und offener zu denken“. Hier kann sich Brigitte Weiss-
haupt auf Habermas’ Modell einer ,,ungezwungenen Ich-Identitdt“ bezie-
hen, welche die starren Grenzen des Subjekts aufzulésen versucht, und fra-
gen, inwieweit dieses Modell auch fiir eine Konzeption der Selbstbestim-
mung und des Selbstseins von Frauen relevant sein kénnte.

Eine philosophische Anthropologie wie die idealistische, welche das Ich
als eine einheitliche, ahistorische, geschlechterindifferente bzw. ménnliche
Identitét setzt und generell von allem absieht, was nicht dem Mechanismus
einer logischen Konstruktion entspricht, ist schlechterdings im Abstrakten
steckengeblieben. Eine Erweiterung und Differenzierung des Subjektbe-
griffs beinhaltet Konkretisierung, welche Geschichte, Sozialisierung, Ge-
schlechtlichkeit, emotionale Beziige zur Welt, korperliche und seelische
Empfindungen und anderes mehr als anthropologische Gegebenheiten auf-
nimmt. Diese Gegebenheiten bestimmen das Denken der Geschlechter auf-
grund der unterschiedlichen Erfahrungszusammenhinge auch in unter-
schiedlicher Weise. Eine Konkretion des Selbstseins durch vielfiltige Diffe-
renzierungen —und damit einhergehend eine Revision des Vernunftbegriffes
— kann deshalb von ménnlichen Philosophen aufgrund ihres Andersseins al-
lein nicht mehr geleistet werden. Sie setzt voraus, dass Frauen sich am kon-
kreten Diskurs beteiligen und feministische Fragestellungen nicht linger von
der Philosophie ausgeschlossen und als unwissenschaftlich und unphiloso-
phisch abgetan werden.

Brigitte Weisshaupt schligt vor, ankniipfend an das postmoderne Postulat
einer Vielzahl von Rationalititsformen, ,,weibliches Denken* gleichberech-
tigt neben , kognitiver, dsthetischer, religioser und technischer Rationalitit“
zu behaupten. Mit der wissenschaftlichen Anerkennung einer ,,weiblichen®
Rationalitatsform hofft Weisshaupt auf eine Verdnderung aller anderen Ra-
tionalitdtsformen und auf eine neue Konstellation des Gesamtdiskurses
,»vernunft“. Dieser Strategie misstrauen wir: Wie zentral die Auseinander-
setzung mit ,,weiblichem Denken* auch ist, so lauft dieser Vorschlag inner-
halb nach wie vor ménnlicher Philosophiebetriebe leicht auf eine Selbstbe-
schriankung hinaus, womit der umfassendere Anspruch auf gleichberechtigte
Teilhabe in allen Bereichen des Faches verloren wire.

WIDERSPRUCH 17/89 97



Wie schwierig der Zugang fiir Frauen nicht nur zu einem bestimmten
Fach, sondern zur ausserhiuslichen Welt iiberhaupt ist, zeigt Christina
Thiirmer-Rohr (Berlin) in ihrem Beitrag ,Lust-Verlust der Frau — Ein
Wundmal“. Sie zeichnet den Weltverlust der Frauen im 19. Jahrhundert als
Lust-Verlust nach. Esist der Verlust der Fahigkeit, sich der Welt, einem Ob-
jekt im Draussen ,,zuzu-neigen“, einen Ausschnitt der Welt leidenschaftlich
zu durchdringen und so das Lebendigsein zu erfahren. ,,Zustédnde der rest-
freien Konzentration“, in der alle verfiigbharen Mdoglichkeiten des Menschen
sich auf einen Gegenstand richten — das wéren erotische Zustinde.

Die Erfindung des weiblichen Geschlechtscharakters — ,,eine der brutal-
sten und in ihrer Absicht eindeutigsten Taten® der biirgerlichen Aufkla-
rung — zielte darauf, den Frauen die Lust auf die Welt auszutreiben und ihre
ganze Konzentrationsfihigkeit auf Mann und Familie hin zu dressieren.
Weibliche Erotik hatte ihre Erfiillung im (Ehe-)Bett zu finden. Um die Frau
in dieses Soll-Bild einzusperren, geniigte der dussere Dressurakt nicht, er
musste ergdnzt werden durch den Zwang zur Selbstdressur.Das Zusammen-
spiel der Dressurakte fiihrt iiber das “sich nicht mehr Entziinden-Wollen* an
Weltinhalten, die ausserhalb der Orientierung am Mann angesiedelt sind,
zum ,,sich nicht mehr Entziinden-Kdénnen*. Die ,Fiihler, die nicht mehr
nach dem Aussen, nach der Welt, ausgestreckt werden, verkiimmern. Die
Welt wird fremd und damit ,,gefdhrlich“. Allein die Vorstellung, die Grenze
von Haus und Familie zu {iberschreiten, 16st Angst- und Schreckensreaktio-
nen aus. Es ist nicht einmal mehr nétig, den Frauen die Neugierde mit Ge-
walt auszutreiben, die Schreckandrohung geniigt bereits, um sie von jedem
Ausbruchsversuch abzuhalten: Die Frau verharrt von selbst in einem Zu-
stand der ,,Konzentration zu nichts hin“ und wird zu einer ,,Idiotin an Gefiihl
und Verstand* (Hedwig Dohm).

So erbarmungslos in ihren Konsequenzen weitergedacht, ist ,,die Tat des
Mannes an der Person der Frau mehr als ein historischer Lapsus®, der sich
mit formalen Begradigungen beheben liesse. Die Wirksamkeit von verfas-
sungsmassiger Gleichstellung, Quotierungsversuchen und Bildungsrefor-
men stosst an die Grenzen von Weltarmut und Erfahrungsmangel, die sich
auf Frauen anscheinend bis heute ,,vererbt* haben.

Der Eintritt der Frauen in die Welt steht auch heute noch in Frage —und
dies in zweifacher Hinsicht: Zum einen wird ihnen die Zulassung gerade in
dem Moment gewihrt, da die Welt ihren Glanz verloren hat und sich ihnen
ein einziges Katastrophen-Szenarium darbietet; zum anderen bleiben die all-
gegenwirtigen Drohungen trotz papierenen Zusagen bestehen. Soll der Ein-
tritt in die Welt nicht wieder mit Anpassung erkauft werden, so bleibt er ein
Wagnis, das mit Schrecken, Verletzungsgefahr und Schmerzen verbunden
ist. Die Erkenntnis des ,,Funktionszusammenhangs von ménnlichem Macht-
interesse und — verdeckt — gehorsamer Verhaltensreaktion“ soll zu jener not-
wendigen Emporung verhelfen, die Frauen dazu beféhigt, ,,das Gesollte, als
gesollt zu erkennen® und hier die Schreckensreaktion (den Riickzug) zu ver-
weigern.

98 . WIDERSPRUCH 17/89



Im Nachwort ihrer Frauenrechtserkldrung glaubte Olympe de Gouges da-
von ausgehen zu konnen, dass ,,das gewaltige Reich der Natur... nicht mehr
umlagert [ist] von Vorurteilen, Fanatismus und Liige“ und dass ,,die Fackel
der Wahrheit... das dunkle Gewolk der Dummbheit und Gewalt zerteilt*(10)
hat. Angesichts der Tatsache, dass man im offiziellen Programm der Zwei-
hundertjahrfeier in Paris die Betonung der allgemeinen Droits de ’homme
sowie des allgemeinen Wahlrechts ankiindigt und es ,,bestenfalls um Mme de
Staél, aber schon nicht mehr um Olympe de Gouges geht“(11), zeigt sich de-
ren Primisse noch immer als ein uneingeldstes Versprechen. Ihr Versuch,
ihrem ,,Geschlecht eine achtbare und gerechte Existenzgrundlage zu ver-
schaffen“(12), steht noch heute aus.

Wenn der Mann ,,den Menschen zum Mann gemacht hat“, wie Alice Pech-
riggls(13) Folgerung lautet, ,,um ihn hernach zum allgemeinen Subjekt zu
machen“, dann konnen die politischen Anspriiche der Frauen nicht damit er-
ledigt sein, allenfalls unter das angebliche Neutrum ,,Mensch* subsumiert zu
werden. Olympe de Gouges’ mutige ,,Erklarung der Rechte der Frau und
Biirgerin“ hat die Differenz greifbar gemacht. Der Kampf um konkrete poli-
tische Daseinsformen von Frauen steht noch bevor.

* Alle Beitrige des V. Symposiums ,,1789/1989. Die Revolution hat nicht stattgefunden* er-
scheinen im Oktober 1989 im Verlag edition diskord, Tiibingen, herausgegeben von Astrid
Deuber-Mankowsky, Ulrike Ramming, E. Walesca Tielsch.

Anmerkungen

1) Vgl. Susanne Petersen: Marktweiber und Amazonen. Frauen in der Franzgsischen Revolu-
tion. Koln 1987.

2) Das ganze Dokument, libersetzt von Elisabeth Kiderlen, ist abgedruckt in: Pflasterstrand,
Metropolenmagazin Nr. 305, Frankfurt a.M. Januar 1989.

3) Théroigne de Méricourt: Aufzeichnungen aus der Gefangenschaft. Residenz Verlag Wien
1989. Vgl. auch Elisabeth Roudinesco: Théroigne de Méricourt. Une femme mélancolique
sous la Révolution. Le Seuil, Paris 1988.

4) Olympe de Gouges: Schriften, hg. von Monika Dillier, Vera Mostowlansky und Regula
Wyss, Basel/Frankfurt a.M. 1980, S. 40 - 44. Siehe den Nachdruck in diesem Widerspruch-
Heft.

5) Vgl. ebenda, S. 147/148.

6) Vgl. ebenda, S. 173.

7) In der 1673 verdffentlichten Broschiire: De I'égalité des deux sexes. Discours physique et
morale ot I'on voit I'importance de se défaire des préjugez.

8) Vgl. Liselotte Steinbriigge: Das moralische Geschlecht. 1987

9) Jean-Jacques Rousseau: Emile oder Uber die Erziehung. Aus dem Franz. von H. Denhort,
Leipzig 0.J. (1910), Bd. I1, S. 351.

10) Olympe de Gouges, a.a.0. S.44

11) Informationen iiber das offizielle Programm der Feierlichkeiten sind iibernommen von Ali-

ce Pechriggl, Paris, Referentin des Symposiums mit einem Beitrag unter dem Titel: ,,Die
Revolution hat nicht stattgefunden* - stattdessen: zur Bewegung der Frauen zwischen insti-
tuierendem Zerplatzen und Platznehmen in einer Stitte, die immer noch fremd ist.“

12) Olympe de Gouges, a.a.0. S.48

13) Alice Pechriggl, a.a.O.

WIDERSPRUCH 17/89 99



	Freiheit und Gleichheit der Brüder : Philosophinnen bedenken Revolution und Aufklärung am Leitfaden feministischer Interessen

