
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 9 (1989)

Heft: 17

Artikel: Freiheit und Gleichheit der Brüder : Philosophinnen bedenken
Revolution und Aufklärung am Leitfaden feministischer Interessen

Autor: Blättler, Sidonia / Marti, Irene M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sidonia Blättler / Irene M. Marti

Freiheit und Gleichheit der Brüder
Philosophinnen bedenken Revolution und Aufklärung am Leitfaden femini-
stischer Interessen

Die Erfahrung, dass Aufklärung und Revolution das politische wie sozioö-
konomische System männlicher Herrschaft über Frauen bis heute weder
theoretisch noch praktisch aufzuheben vermochten, gab der Internationalen
Assoziation von Philosophinnen (IAPh) das Motto ihres diesjährigen Sym-
posiums in Berlin vor: „1789/1989. Die Revolution hat nicht stattgefun-
den."* In einem ersten Teil nehmen wir Beiträge auf, die sich mit der Frau
im historischen Aufklärungsdiskurs beschäftigt haben; im Anschluss daran
referieren wir aktuelle feministisch-philosophische Emanzipationskonzep-
te.

Die Tatsache, dass die in der aufsteigenden Phase der Revolution von
1789 bis 1794 politisch und intellektuell aktiven Frauen (1) den Ausgang der
Revolution nicht mehr mitbestimmt haben, scheint der provokativen Be-
hauptung, die Revolution habe nicht stattgefunden, Recht zu geben. Es wird
davon ausgegangen, dass eine Revolution, die nicht auch von Frauen ent-
scheidend mitgestaltet wird, keine Revolution ist. Unsinnig hingegen wäre
es, die Revolution als historisches Ereignis auch für Frauen zu leugnen, hatte
sie doch gerade für diese weitreichende und fatale Folgen.

Was die Emanzipation des bürgerlichen Selbstinteresses für die Frauen
bedeutet, das hat bereits ein auf das Wohl der Nation bedachter Bürger 1793

festgehalten. „Wollen wir", so fragt Jean-Jacques Perruquier in einer Einga-
be an das Revolutionstribunal vom 20. März, „das hehre Ideal der Befreiung
der Menschen aus der Sklaverei zugunsten der Befreiung der Frauen aufge-
ben?" Demokratie oder Frauenbefreiung, das waren offenbar die Aiternati-
ven, denn: „Die Befreiung der Frau ist nur unter aristokratischen Verhält-
nissen möglich. Oder sollen wir, wie im republikanischen Athen, die not-
wendige häusliche Arbeit wieder von Sklaven, diesmal aus unseren Kolo-
nien von Übersee, verrichten lassen?" Zum Schluss seiner Eingabe zeichnet
der Bürger Perruquier den Weg, den die bürgerliche Patriarchengesellschaft
einschlagen wird, in einer Art und Weise vor, die nicht deutlicher sein könn-
te: „Bürger und Bürgerinnen des republikanischen Frankreich, lasst uns
den Irrweg der Befreiung der Frauen rechtzeitig verlassen, lasst uns einer ra-
dikalen Wahnsinnigen wie Olympe de Gouges den Zugang zur Druckerpres-
se rechtzeitig sperren, damit die Allgemeinheit nicht in Chaos, Lieblosigkeit
und einem masslosen Individualismus versinkt." (2)

In der vorangegangenen Zeit der grossen y'owraées wurde der Einsatz der
Frauen für die Revolution durchaus gewürdigt. Selbst die legendäre 77zéro-

igne rie A/éncouri (3), welche mit ihrem Aufruf an die Frauen, sich endlich
auch zu bewaffnen und in den Krieg zu ziehen, die männlichen Vorstellun-

92 WIDERSPRUCH 17/89



gen vom Krieg an einer empfindlichen Stelle traf, wurde noch zu Beginn des
Jahres 1792 als jakobinische Heldin gefeiert. Die Offenheit der revolutionä-
ren Situation bot den Frauen für kurze Zeit einen politischen Handlungs-
Spielraum, in welchem sie es wagen konnten, nicht nur allgemeine Anliegen,
sondern auch radikale feministische Interessen öffentlich zu debattieren.

1791, wenige Tage nach der Proklamation der neuen Verfassung, unter-
breitete O/ympe de Gouges der Nationalversammlung das wohl wichtigste
Dokument jener Jahre: D/e ErWörimg der Rec/üe der Frau und Bürger/n (4).
Präzise und souverän modifizierte de Gouges die 17 Artikel des Grundrech-
tes zu einem Menschenrechtskatalog, der explizit die Rechtsgleichheit der
Frauen und damit den Schutz der Frauen vor männlicher Willkür postulier-
te. Etwa zur gleichen Zeit entstand die ErWdrung der Rechte der Bürgerin-
nen vom Pn/uis Boyn/ (5), eine Menschenrechtserklärung der Prostituierten,
die nebst ihrer Gleichstellung mit Männern und Frauen die freie Ausübung
ihres Berufes forderte.

Doch der Aufbruch der Frauen fand ein schnelles Ende: Im Oktober 1793

löste der Konvent die mit den Linksradikalen verbündete Gase/Bcfia/i der re-
vo/uiionären Repu6/i/:anerinnen (6) auf, und kurz darauf wurden Frauen-
clubs generell verboten. 1795 schliesslich war den Frauen die Teilnahme an

jeglicher politischen Veranstaltung untersagt. Ihre namhaftesten politischen
Führerinnen waren zu dieser Zeit bereits hingerichtet. Nicht nur, dass sie wie
die männlichen Opfer tatsächlich oder angeblich den falschen Parteien ange-
hört hatten, sie hatten darüber hinaus die „Tugend ihres Geschlechts" ver-
gessen und Menschen- und Bürgerrechte auch für Frauen gefordert. Die a//-

gememen Menschen- und Bürgerrechte waren, wie es das Wort schon verrät,
Droits de l'Homme: Männerrechte. Das aufgeklärte Postulat von Freiheit
und Gleichheit blieb ein Privileg des Bürgermannes unter seinesgleichen: im
Gegenzug bot die Erfindung des weiblichen Charakters die ideologische
Handhabe, die Frauen allesamt aus dem öffentlichen Leben auszuschliessen
und der privaten Patriarchenwillkür zu unterwerfen.

*

Weniger ausgeprägt als in den ersten Jahren des Revolutionsgeschehens,
doch zum Teil ebenfalls relativ offen war der Ausgang für die Frauen im
Denken der Frühaufklärung und der Aufklärung. Zumindest belegen einzel-
ne Stimmen, dass der neuzeitliche Vernunftdiskurs nicht einheitlich und ein-
zig auf das Diktum einer diskriminierenden Geschlechterdifferenz einge-
schworen war, sondern durchaus auch Postulate bereitstellte, die als Argu-
mente für die Emanzipation der Frauen herangezogen werden konnten und
können. So Hesse sich etwa der auf der Lockeschen Kritik am cartesianischen
Modell basierende Sensua/Bmi« Étienne Bonnet de Condillacs, wie Barbara
Schaeffer-Hegel (Berlin) in ihrem Referat „Die Freiheit und Gleichheit der
Brüder" erwähnte, mit seiner erkenntnistheoretischen Aufwertung der Sin-

nesempfindung und des Gefühls nicht nur als epistemologisch zugespitzte
Kritik der Trennung von Sinnlichkeit und Ratio verstehen, sondern als ein
über sich hinausweisender Versuch lesen, der Verengung des Denkens auf

WIDERSPRUCH 17/89 93



eine partielle Rationalität, die ausschliesslich einer dualen Logik („res cogi-
tans/res extensa"; „Geist/Natur"; „Mann/Frau";) folgt, zu entkommen. Ei-
ne Aufwertung des Weiblichen lässt sich innerhalb dieser Konzeption aller-
dings nur indirekt erschliessen, nämlich mithilfe der Annahme, die rehabili-
tierte Welt der Sinnlichkeit und der Gefühle sei vornehmlich den Frauen zu-
zuschreiben. Ein fragwürdiges Unternehmen, nicht zuletzt deshalb, weil mit
einer Aufwertung des „Weiblichen" keineswegs auch die Anerkennung von
Frauen einhergeht, im Gegenteil.

Ohne Umwege und explizit vom Diskurs mitbedacht werden die Frauen
hingegen in den von Liselotte Steinbrügge (Berlin) referierten Arbeiten von
François Pou/ain rie /a ßarre und /ean Antoine rie Conrforcer. In ihrem Vor-
trag „Vernunftkritik und Egalität der Geschlechter" zeigt sie, dass diese im
Gegensatz zum Sensualismus ihre Positionen gerade dadurch gewinnen,
dass sie an der von Decartes postulierten Zweiteilung der Welt in „res cogi-
tans" und „res extensa" festhalten. Aus der Verknüpfung dieser Trennung
von Geist und Materie (Intellekt/Körper, Biologie) mit dem zweiten carte-
sianischen Grundpostulat von der Universalität und prinzipiellen Gleichheit
der Vernunft ergibt sich für Poulain de la Barre der Grundsatz der Ge-
Schlechteregalität: L'Fspn'i n'apas point de sexe - Der Verstand hat kein Ge-
schlecht (7). Auf diesem philosophischen Hintergrund argumentiert Jean
Antoine de Condorcet im aktuellen Streit um die Frauenrechte, wenn er in
einem Zeitungsartikel von 1790 (Sur /'admission des/emmes au drod de cité)
schreibt: „Es dürfte schwer sein, zu beweisen, dass Frauen unfähig sind, das

Bürgerrecht auszuüben. Warum sollte eine Gruppe von Menschen, weil sie

schwanger werden kann und sich vorübergehend unwohl fühlt, nicht Rechte
ausüben, die man denjenigen niemals vorenthalten würde, die jeden Winter
unter Gicht leiden und sich leicht erkälten?" Aus Vernunft kann die Un-
gleichheit der Rechte nicht begründet werden. Sie hat „keinen anderen Ur-
sprang als den Missbrauch der Gewalt, und vergeblich hat man sie später
durch Sophismen zu entschuldigen versucht". Liselotte Steinbrügge gibt an
dieser Stelle zu bedenken, dass es „also gerade die - von feministischer Ver-
nunftkritik heute kritisierte - Trennung von Körper und Geist [ist], die ein
Egalitätsdenken erst hervorbrachte" (8).

Weder in der historischen Realität noch in der politischen und anthropo-
logischen Theorie hat sich das Egalitätsdenken durchgesetzt. Unter Verlet-
zung der eigenen Prinzipien verordnet der aufgeklärte oder aufklärerisch
sich gebärdende Diskurs den Frauen eine besondere Vernunft und eine re-
striktive Natur. Mit der Aufspaltung des Naturbegriffs, welcher die männli-
che Natur apriorisch-emanzipatorisch, die weibliche Natur hingegen prä-
skriptiv-funktionalistisch interpretiert, werden die Rollen verteilt. Dem
Mann sollen alle Entwicklungsmöglichkeiten gesichert werden, während die
„weibliche Natur" als Rechtfertigung dafür herhalten muss, dass Frauen po-
litisch, sozioökonomisch und emotional nach den Bedürfnissen der Männer
zugerichtet werden. Weibliche Natur wird im bürgerlichen Weiblichkeitsdis-
kurs nicht mehr nur inferior gedeutet, sondern sie bildet die Legitimations-
grundlage für die Ausbeutung der Frau durch den Mann in der bürgerlichen

WIDERSPRUCH 17/89



Warengesellschaft. Gebären und Pflege des Nachwuchses, Fürsorge und
emotionale Korrektivleistungen für den Mann sind ökonomische und soziale

Voraussetzungen für das Funktionieren dieser Gesellschaft. Wie Maya Pelli-
kaan-Engel (Bergen) in ihrem Beitrag „Menschenrechte und Menschen-
Produktion" betont, fällt der Mehrwert dieser Frauenarbeit, als blosse „Re-
Produktion" interpretiert, selbstredend den Männern zu.

Die Dissoziation der Geschlechtscharaktere konnte durchaus auch in ver-
nunft- und zivilisationskritischer Absicht erfolgen. Das hat /ean-Jacgues
Roizsseaa exemplarisch vorgeführt. Der Vernunft wie der Welt des moder-
nen Warenverkehrs, der Konkurrenz und der kalten Kalkulation wird in Ge-
stalt des „moralischen Geschlechts" ein kompensatorisches Korrektiv zur
Seite gestellt, das die innerweltliche Glückserwartung aufrechterhalten soll.
Rousseaus Konzept der idealen Frau als deduktive und notwendige Ergän-
zung zum Mann ist der perverse Akt, der an der Frau verübt wird, die ihre ei-

gene Natur, ihre ursprüngliche Spontaneität und Lebendigkeit in fortlaufen-
der Erziehung und Selbsterziehung zum Verschwinden bringt, um sich eine
zweite, vom Mann entwor/ene Vatar anzueignen. Ist der den Frauen aufer-
legte Zwang erst einmal „zur Gewohnheit geworden, so entsteht daraus eine
Fügsamkeit des Geistes, welche den Frauen ihr ganzes Leben hindurch von
grossem Nutzen ist. Beständig sind sie ja entweder einem Mann oder dem
Urteil der Männer unterworfen, und nie dürfen sie sich über diese Urteile
hinwegsetzen. Die vornehmste und wichtigste Eigenschaft einer Frau ist die
Sanftmut. Dazu bestimmt, einem Wesen zu gehorchen, das in jeder Bezie-
hung so unvollkommen ist und, wenn auch nicht geradezu Laster, so doch
stets viele Fehler besitzt, muss die Frau schon früh, ohne sich zu beklagen,
Ungerechtigkeit erdulden und die Härte eines Gatten ertragen lernen" (9).
Die angeblich durch keine zivilisatorische Entwicklung korrumpierte Natur
der Frau ist inWirklichkeit das Produkt des ihr gewaltsam auferlegten Zwan-
ges, Liebreiz und natürliche Wildheit ausgerechnet da zu suggerieren, wo
von ihrer Natur nichts mehr übriggeblieben ist (Schaeffer-Hegel). Mit der
Integration „weiblicher Werte" in ein von Männern konstruiertes anthropo-
logisches Gesamtsystem, schlägt die Inegalität der Geschlechter zwangsläu-
fig um in brutale Repression gegen Frauen.

*

Der zum Paradigma der Geschlechterdifferenz verfestigte Widerspruch
von Rationalität und Emotionalität, wie er das bürgerliche Jahrhundert be-

stimmte, hat dazu gedient, männliche Rationalität von Selbstkritik und
Selbstaufklärung zu entlasten. Mit massiver Sozialpropaganda und emphati-
scher Schönfärberei wurde diese Strategie soweit perfektioniert, dass Frau-
en ihre Vernünftigkeit und ihre Teilhabe am aufgeklärten Zeitalter gerade
dann beweisen, wenn sie sich den Soll-Charakter „bewusst und freiwillig"
aneignen: d.h. wenn sie sich tTtr /nreresse an der We/t zugunsten eines einzi-

gen Interesses an Mann und Nachwuchs radikal abgewöhnen - und schliess-
lieh vergessen -, ihre Dummheit und Abhängigkeit kultivieren und in allen
Belangen des Lebens dem Ge- und Verbrauch durch den Mann afoiv sic/i

WIDERSPRUCH 17/89 95



hingeben. Die bürgerliche Gesellschaft zeigt sich, wie Hannelore Schröder

(Amsterdam) in ihrem Referat „Absolutistisches Subjekt contra ,subjektlo-
ses Subjekt' oder Objekt" nachdrücklich darlegt, als „politisches System all-
gemeiner Sexualsklaverei". Nirgends kommt dieser Sachverhalt direkter
und schärfer zum Ausdruck als in der massenhaften Produktion und Distri-
bution von Pornographie. Nirgends beweist die heutige Gesellschaft besser,
dass die Menschenrechte nach wie vor als Männerrechte zu verstehen sind:

Pornographie, durch die modernen Vervielfältigungstechniken Photogra-
phie, Film und Video in den kapitalistischen Verwertungszusammenhang
eingebracht, ist das Produkt von internationalem Frauenhandel und von
Sklavinnenhalterei.

*

Wo soll feministische Philosophie, ein „Philosophieren am Leitfaden des

Interesses an der Befreiung der Frau", wie Herta Nagl-Docekal (Wien) es

formuliert, anknüpfen? In jedem Fall muss sie davon ausgehen, dass der
männliche Diskurs und die in ihm verteidigte wissenschaftliche Rationalität
„ein phallokratisches Unternehmen" ist, welches das Denken zwecks Auf-
rechterhaltung von Herrschaftsstrukturen immer schon verengt, den An-
spruch auf Universalität aber als wirkungsvolle Fassade aufrechterhält. Un-
ter dem „Maskulinismus" (Cornelia Klinger), so zeigt die feministische Aus-
einandersetzung mit dem Programm der Aufklärung und der bürgerlichen
Revolution, verkürzen sich Begriffe und Inhalte auf einen herrschaftsfunk-
tionalen Gehalt, der ihrem Allgemeinheitsanspruch widerspricht. Men-
schenreck/e «/.s Männerrechte konzipiert, srnri keine Men.vckenrec/iie.

Doch gerade die Aufklärung bietet feministischen Denkerinnen, sofern
sie die bisherige Philosophie nicht generell verabschieden wollen, einen Ort,
in die Tradition verändernd einzugreifen und sie im Sinne feministischer In-
teressen weiterzudenken.

Wenn sich beispielsweise Brigitte Weisshaupt (Zürich) in ihrem Referat
„Schatten des Geschlechts über der Vernunft" mit dem Subjekt der Ver-
nunft und dem Problem der Ich-Identität von Frauen auseinandersetzt, geht
sie davon aus, „dass die Kritik an der Vernnn/i als konkrete Erhellung der
Vernunft nur vernünftig möglich ist".

Die Ausbildung von „Selbstsein", „Selbstbewusstsein" und „Selbstbe-
Stimmung" - verstanden als „reflektiertes Selbstverhältnis" - sollte sich prin-
zipie// geschlechterindifferent gestalten. Im konkreten Selbstbestimmungs-
prozess von Frauen hingegen tun sich fundamentale Schwierigkeiten auf:
Die Identitätsbildung hat ihren Ort in einer von männlichen Normen be-
stimmten sozialen Um- und Mitwelt. Frauen sind mit einem Denken kon-
frontiert, in welchem sie sich als männlich definierte Objekte vorfinden und
welches entgegen seinem objektiven und universalen Selbstverständnis die
„weiblichen" Perspektiven sowohl inhaltlich wie bezüglich des theoretischen
Zuganges ausgegrenzt hat. Die Sprache, in der angeblich allgemeine Theo-
rie sich formuliert, erweist sich als „sexistische Herrschaftssprache". Ob-
wohl diese Sprache frauliches Bewusstsein und frauliche Erfahrungszusam-

96 WIDERSPRUCH 17/89



menhänge bis an die Wurzeln beeinträchtigt und deformiert, muss sie von
Frauen notgedrungen weitgehend übernommen werden.

Wenn Frauen sich mit einer männlich begründeten Autonomiekonzeption
auseinandersetzen, so geht dem die am eigenen Leib und am eigenen Be-
wusstsein gemachte Erfahrung voraus, dass Ich-Identität bisher nur um den
Preis von Ausbeutung und Unterdrückung der äusseren wie der inneren Na-
tur der Menschen erreicht worden ist. Die Erkenntnis aber, dass Natur sich
nicht grenzenlos ausbeuten lässt, führt zur Einsicht in die Naturabhängigkeit
des Ich, zur Einsicht in die Abhängigkeit vom „eigenen seelischen und kör-
perlichen Sein". Dem bewussten Ich drängt sich die Notwendigkeit auf,
„Ich-Identität anders und offener zu denken". Hier kann sich Brigitte Weiss-
haupt auf Habermas' Modell einer „ungezwungenen Ich-Identität" bezie-
hen, welche die starren Grenzen des Subjekts aufzulösen versucht, und fra-
gen, inwieweit dieses Modell auch für eine Konzeption der Selbstbestim-

mung und des Selbstseins von Frauen relevant sein könnte.
Eine philosophische Anthropologie wie die idealistische, welche das Ich

als eine einheitliche, ahistorische, geschlechterindifferente bzw. männliche
Identität setzt und generell von allem absieht, was nicht dem Mechanismus
einer logischen Konstruktion entspricht, ist schlechterdings im Abstrakten
steckengeblieben. Eine Erweiterung und Differenzierung des Subjektbe-
griffs beinhaltet Konkretisierung, welche Geschichte, Sozialisierung, Ge-
schlechtlichkeit, emotionale Bezüge zur Welt, körperliche und seelische

Empfindungen und anderes mehr als anthropologische Gegebenheiten auf-
nimmt. Diese Gegebenheiten bestimmen das Denken der Geschlechter auf-
grund der unterschiedlichen Erfahrungszusammenhänge auch in unter-
schiedlicher Weise. Eine Konkretion des Selbstseins durch vielfältige Diffe-
renzierungen - und damit einhergehend eine Revision des Vernunftbegriffes
- kann deshalb von männlichen Philosophen aufgrund ihres Andersseins al-
lein nicht mehr geleistet werden. Sie setzt voraus, dass Frauen sich am kon-
kreten Diskurs beteiligen und feministische Fragestellungen nicht länger von
der Philosophie ausgeschlossen und als unwissenschaftlich und unphiloso-
phisch abgetan werden.

Brigitte Weisshaupt schlägt vor, anknüpfend an das postmoderne Postulat
einer Vielzahl von Rationalitätsformen, „weibliches Denken" gleichberech-
tigt neben „kognitiver, ästhetischer, religiöser und technischer Rationalität"
zu behaupten. Mit der wissenschaftlichen Anerkennung einer „weiblichen"
Rationalitätsform hofft Weisshaupt auf eine Veränderung aller anderen Ra-
tionalitätsformen und auf eine neue Konstellation des Gesamtdiskurses
„Vernunft". Dieser Strategie misstrauen wir: Wie zentral die Auseinander-
setzung mit „weiblichem Denken" auch ist, so läuft dieser Vorschlag inner-
halb nach wie vor männlicher Philosophiebetriebe leicht auf eine Selbstbe-
schränkung hinaus, womit der umfassendere Anspruch auf gfeic/iberedif/gfe
7e;7/iahe in o/fen Bereichen dw Fbc/ies verloren wäre.

*

WIDERSPRUCH 17/89 97



Wie schwierig der Zugang für Frauen nicht nur zu einem bestimmten
Fach, sondern zur ausserhäuslichen Welt überhaupt ist, zeigt Christina
Thürmer-Rohr (Berlin) in ihrem Beitrag „Lust-Verlust der Frau - Ein
Wundmal". Sie zeichnet den Weltverlust der Frauen im 19. Jahrhundert als

Lust-Verlust nach. Es ist der Verlust der Fähigkeit, sich der Welt, einem Ob-
jekt im Draussen „zuzu-neigen", einen Ausschnitt der Welt leidenschaftlich
zu durchdringen und so das Lebendigsein zu erfahren. „Zustände der rest-
freien Konzentration", in der alle verfügbaren Möglichkeiten des Menschen
sich auf einen Gegenstand richten - das wären erotische Zustände.

Die Erfindung des weiblichen Geschlechtscharakters - „eine der brutal-
sten und in ihrer Absicht eindeutigsten Taten" der bürgerlichen Aufklä-
rung - zielte darauf, den Frauen die Lust auf die Welt auszutreiben und ihre

ganze Konzentrationsfähigkeit auf Mann und Familie hin zu dressieren.
Weibliche Erotik hatte ihre Erfüllung im (Ehe-)Bett zu finden. Um die Frau
in dieses Soll-Bild einzusperren, genügte der äussere Dressurakt nicht, er
musste ergänzt werden durch den Zwang zur Selbstdressur.Das Zusammen-
spiel der Dressurakte führt über das "sich nicht mehr Entzünden-Wo/fen" an

Weltinhalten, die ausserhalb der Orientierung am Mann angesiedelt sind,
zum „sich nicht mehr Entzünden-Kcwne«". Die „Fühler", die nicht mehr
nach dem Aussen, nach der Welt, ausgestreckt werden, verkümmern. Die
Welt wird fremd und damit „gefährlich". Allein die Vorstellung, die Grenze
von Flaus und Familie zu überschreiten, löst Angst- und Schreckensreaktio-
nen aus. Es ist nicht einmal mehr nötig, den Frauen die Neugierde mit Ge-
wait auszutreiben, die Schreckandrohung genügt bereits, um sie von jedem
Ausbruchsversuch abzuhalten: Die Frau verharrt von selbst in einem Zu-
stand der „Konzentration zu nichts hin" und wird zu einer „Idiotin an Ge/üh/

Verstand" (Hedwig Dohm).
So erbarmungslos in ihren Konsequenzen weitergedacht, ist „die Tat des

Mannes an der Person der Frau mehr als ein historischer Lapsus", der sich
mit formalen Begradigungen beheben liesse. Die Wirksamkeit von verfas-
sungsmässiger Gleichstellung, Quotierungsversuchen und Bildungsrefor-
men stösst an die Grenzen von Weltarmut und Erfahrungsmangel, die sich
auf Frauen anscheinend bis heute „vererbt" haben.

Der Eintritt der Frauen in die Welt steht auch heute noch in Frage - und
dies in zweifacher Hinsicht: Zum einen wird ihnen die Zulassung gerade in
dem Moment gewährt, da die Welt ihren Glanz verloren hat und sich ihnen
ein einziges Katastrophen-Szenarium darbietet; zum anderen bleiben die all-
gegenwärtigen Drohungen trotz papierenen Zusagen bestehen. Soll der Ein-
tritt in die Welt nicht wieder mit Anpassung erkauft werden, so bleibt er ein

Wagnis, das mit Schrecken, Verletzungsgefahr und Schmerzen verbunden
ist. Die Erkenntnis des „Funktionszusammenharigs von männlichem Macht-
intéressé und - verdeckt -gehorsamer Verhaltensreaktion" soll zu jener not-
wendigen Empörung verhelfen, die Frauen dazu befähigt, „das Gesollte, als

gesollt zu erkennen" und h/er die Schreckensreaktion (den Rückzug) zu ver-
weigern.

98 WIDERSPRUCH 17/89



Im Nachwort ihrer Frauenrechtserklärung glaubte Olympe de Gouges da-

von ausgehen zu können, dass „das gewaltige Reich der Natur... nicht mehr
umlagert [ist] von Vorurteilen, Fanatismus und Lüge" und dass „die Fackel
der Wahrheit... das dunkle Gewölk der Dummheit und Gewalt zerteilt"(10)
hat. Angesichts der Tatsache, dass man im offiziellen Programm der Zwei-
hundertjahrfeier in Paris die Betonung der aZ/gemeinen Droits de l'homme
sowie des a/ZgemeZnen Wahlrechts ankündigt und es „bestenfalls um Mme de
Staël, aber schon nicht mehr um Olympe de Gouges geht"(ll), zeigt sich de-
ren Prämisse noch immer als ein uneingelöstes Versprechen. Ihr Versuch,
ihrem „Geschlecht eine achtbare und gerechte Existenzgrundlage zu ver-
schaffen"(12), steht noch heute aus.

Wenn der Mann „den Menschen zum Mann gemacht hat", wie Alice Pech-
riggls(13) Folgerung lautet, „um ihn hernach zum allgemeinen Subjekt zu
machen", dann können die politischen Ansprüche der Frauen nicht damit er-
ledigt sein, allenfalls unter das angebliche Neutrum „Mensch" subsumiert zu
werden. Olympe de Gouges' mutige „Erklärung der Rechte der Frau und
Bürgerin" hat die Differenz greifbar gemacht. Der Kampf um konkrete poli-
tische Daseinsformen von Frauen steht noch bevor.

* Alle Beiträge des V. Symposiums „1789/1989. Die Revolution hat nicht stattgefunden" er-

scheinen im Oktober 1989 im Verlag edition diskord, Tübingen, herausgegeben von Astrid

Deuber-Mankowsky, Ulrike Ramming, E. Walesca Tieisch.

Anmerkungen

1) Vgl. Susanne Petersen: Marktweiber und Amazonen. Frauen in der Französischen Révolu-

tion. Köln 1987.

2) Das ganze Dokument, übersetzt von Elisabeth Kiderlen, ist abgedruckt in: Pflasterstrand,

Metropolenmagazin Nr. 305, Frankfurt a.M. Januar 1989.

3) Théroigne de Méricourt: Aufzeichnungen aus der Gefangenschaft. Residenz Verlag Wien

1989. Vgl. auch Elisabeth Roudinesco: Théroigne de Méricourt. Une femme mélancolique

sous la Révolution. Le Seuil, Paris 1988.

4) Olympe de Gouges: Schriften, hg. von Monika Dillier, Vera Mostowlansky und Regula

Wyss, Basel/Frankfurt a.M. 1980, S. 40 - 44. Siehe den Nachdruck in diesem Widerspruch-

Heft.
5) Vgl. ebenda, S. 147/148.

6) Vgl. ebenda, S. 173.

7) In der 1673 veröffentlichten Broschüre: De l'égalité des deux sexes. Discours physique et

morale où l'on voit l'importance de se défaire des préjugez.

8) Vgl. Liselotte Steinbrügge: Das moralische Geschlecht. 1987

9) Jean-Jacques Rousseau: Emile oder Über die Erziehung. Aus dem Franz. von H. Denhort,

Leipzig o.J. (1910), Bd. II, S. 351.

10) Olympe de Gouges, a.a.O. S.44

11) Informationen über das offizielle Programm der Feierlichkeiten sind übernommen von Ali-
ce Pechriggl, Paris, Referentin des Symposiums mit einem Beitrag unter dem Titel: „Die
Revolution hat nicht stattgefunden" - stattdessen: zur Bewegung der Frauen zwischen insti-
tuierendem Zerplatzen und Platznehmen in einer Stätte, die immer noch fremd ist."

12) Olympe de Gouges, a.a.O. S.48

13) Alice Pechriggl, a.a.O.

WIDERSPRUCH 17/89 99


	Freiheit und Gleichheit der Brüder : Philosophinnen bedenken Revolution und Aufklärung am Leitfaden feministischer Interessen

