
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 9 (1989)

Heft: 17

Artikel: Rousseau und die Französische Revolution : Notizen zur Rousseau-
Rezeption während der Französischen Revolution

Autor: Gaspard, Claire

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claire Gaspard

Rousseau und die Französische Revolution

Notizen zur Rousseau-Rezeption während der Französischen Revolution*

„Ach, wenn er doch Zeuge dieser Révolu-
tion gewesen wäre, deren Vorbote er
war."

Robespierre

Rousseau, „Vater der Revolution"? Wie die anderen Philosophen des 18.

Jahrhunderts wünschte er sich, mit seinen Schriften den ihm Gleichgesinn-
ten nützlich zu sein, die Aufklärung in den Dienst des allgemeinen Wohles zu
stellen und die Vernunft in eine Waffe gegen Vorurteile, Irrtümer, Unge-
rechtigkeiten zu verwandeln. Die Volksvertreter in der Verfassungsgeben-
den Versammlung, in der Legislative und im Konvent haben ihre Pflicht-
schuld gegenüber diesen Denkern nachdrücklich anerkannt. Noch 1789
stimmte die Versammlung für eine Neuauflage des Werkes von Montes-
quieu, welcher den Grundstein für ein modernes juristisches Deitken gelegt
hatte. Voltaire wurde 1791 als erster in den Panthéon aufgenommen. Rous-
seau jedoch kommt ein besonderer Stellenwert zu, von dem sowohl die offi-
ziehen Ehrenbezeugungen als auch die Popularität, derer er sich erfreute,
nur unzureichend Zeugnis ablegen. Jenseits dieser Zeichen finden wir die
Spuren seines Denkens im Zentrum aller Auseinandersetzungen und sogar
der gewaltsamsten Zusammenstösse dieser Revolution.

Robespierre bezeichnet ihn als ,Vorläufer'. Doch muss man sich hier vor
zu einfachen Interpretationen hüten. Natürlich hatte es da diese merkwürdi-
ge Prophezeiung des Emife (1761) gegeben: „Wir nähern uns dem Zustand
der Krise und dem Jahrhundert der Revolutionen". Es hatte auch, nach der

Veröffentlichung des Contrat socio/ (1762), Pläne für eine Verfassung gege-
ben, die man ihn für Korsika und für Polen auszuarbeiten bat, so dass der
Contrat socio/ sogar als die Quelle erscheint, aus der ganz logisch demokrati-
sehe Gesetze entspringen. Es handelt sich hier eher um einen Schein denn
um historische Wahrheit, da die Niederschrift von Gesetzen und ihre kon-
krete Anwendung ein Kräfteverhältnis vor Ort widerspiegeln.

Das, was Rousseau wirklich diese besondere Stellung einnehmen lässt, ist
die Tatsache, dass seine Philosophie (wenn man in Betracht zieht, dass Em//e
und der Contrat socio/ zwei quasi gleichzeitig entstandene und sich gegensei-
tig ergänzende Teile sind) ein kohärentes System darstellt.

Dieser systematische Charakter stellt Rousseaus Verfahren in direkten
Gegensatz zu dem der Enzyklopädisten. Im Zentrum des Systems steht das

Naturkonzept, um das sich die Ideen Jean-Jacques über das Göttliche, die

Erziehung und die Aufgaben der Gesellschaft gegenüber dem Individuum
gruppieren. Nach eigener Aussage des Philosophen handelt es sich um einen
operativen Begriff, ein Gedankenwerkzeug, insofern die Natur, um die es

WIDERSPRUCH 17/89 83



geht, sich niemals direkt der Erkenntnis offenbart, sondern durch Deduktio-
nen zu rekonstruieren ist; er stellt eine notwendige Hypothese dar, um die
Entwicklung der sozialen Praxen im Vergleich mit einem ursprünglich vor-
ausgesetzten Punkt zu denken.

Die Menschen von 1789 und der darauffolgenden Jahre haben vom Natur-
begriff (und vom Adjektiv natürlich) in den Gebieten des Rechts und der
Moral ausgiebig Gebrauch gemacht. Haben sie ihn allerdings in dem Sinne
des Philosophen, auf den sie sich beriefen, benutzt? Sie versuchten, neue po-
litische, soziale und kulturelle Praxen zu entwickeln, und zwar nicht im Ab-
strakten, sondern im Zusammenhang konkreter Widerstände (Saint-Just
sprach in Ermangelung eines besseren Begriffs von der Macht der Dinge).
Durch die Macht der Dinge hat die Idee der Natur selbst neue Interpretatio-
nen nach sich gezogen und neue Auseinandersetzungen entstehen lassen.

Wir werden versuchen, sie - ausgehend von Reden und Ehrenbezeugungen
aus dem Volk sowie von offizieller Seite, welche Rousseau zum ,Vater der
Revolution' erheben - zu skizzieren. Dieser Vater im Geiste - er wurde
schon von den Söhnen in Zweifel gezogen...

*

Doch bevor wir über die Keime dieser Infragestellung reden, muss die
Reichweite des Rousseauschen Einflusses auf das Denken der Revolutionä-
re festgestellt und darauf eingegangen werden, in welchen Termini sie ihre
Dankbarkeit dem Philosophen gegenüber ausgedrückt haben. Die von den
Repräsentanten verkündeten Prinzipien sind weitgehend dem Vokabular
Rousseaus entlehnt. Sicher, die berühmte Erklärung t/er Memcüen- and
Bürgerrechte vom August 1789 entstammt den gemeinsamen Bemühungen
der Philosophen dieses Jahrhunderts; doch wie sollte man in der folgenden
Bestimmung nicht ein Fragment des Contrat soda/ erkennen: „Das Gesetz
ist Ausdruck des allgemeinen Willens" (Art.II). Die Begriffe der ,Entfrem-
dung' und ,Unterdrückung', gegen die das Bollwerk der neuen Gesetze ge-
richtet ist, sind Teil der Basis der vom Philosophen formulierten politischen
Problematik. Diese beiden Ausdrücke - ,Entfremdung' und ,Unterdrük-
kung' - tauchen im Text von 1789 auf, doch gibt die Er/c/ürung vom 24. Juni
1793 ihnen noch eine grössere Bedeutung. Zitieren wir einige Auszüge:
„Art. XVIII. Ein jeder kann über seine Dienste und seine Zeit frei verfügen;
er selbst aber kann weder sich verkaufen noch verkauft werden. Seine Per-
son ist kein veräusserliches Eigentum. Das Gesetz erkennt keinen Stand der
Dienstbarkeit an; es gibt lediglich eine Vereinbarung über Dienstleistungen
und Entschädigungen dafür zwischen dem, der arbeitet, und jenem, der ihn
beschäftigt.
Art. XXXIII. Der Widerstand gegen Unterdrückung leitet sich aus den übri-
gen Menschenrechten her.
Art. XXXIV. Unterdrückung der Gesamtheit der Gesellschaft ist es, wenn
auch nur eines ihrer Glieder unterdrückt wird. Unterdrückung jedes einzel-
nen Gliedes tritt ein, wenn die ganze Gesellschaft unterdrückt wird."

84
WIDERSPRUCH 17/89



Diese letzte Äusserung nimmt mit grösserem Nachdruck die Definition
des von Rousseau vorgeschlagenen ,Gesellschaftspakts' wieder auf:
„Jeder von uns stellt gemeinschaftlich seine Person und seine ganze Kraft un-
ter die oberste Leitung des Allgemeinwillens, und wir nehmen jedes Mit-
glied als untrennbaren Teil des Ganzen auf" (Contrat social, I, VI).

Die Hervorhebung des Widerstandes gegen Unterdrückung im Jahre II
(1794) resultiert aus den Erfahrungen der gewaltsamen Aufstände gegen die
Monarchie sowie gegen die Privilegierten des Ancien régime, welche auf ein
ruinöses Ende der revolutionären Erfahrung setzten. „In gewisser Hinsicht
hat die Revolution uns den Contrat soc/a/ erklärt", sagt Lakanal im Fructidor
des Jahres II.

Das Drängen des Volkes scheint die Richtigkeit der politischen Prinzipien
Jean-Jacques Rousseaus zu bestätigen. Innerhalb dieser Prinzipien nimmt
die Gleichheit einen besonderen Platz ein. Wir sprechen hier nur von den

Prinzipien und nicht von den originären politischen Praktiken der sansculot-
tischen Bewegung. Wenn man bei den Prinzipien bleibt - und diese bilden
den Angelpunkt des jakobinischen Diskurses angesichts des Hin und Her
seitens der Feuillants und dann der Girondisten -, findet man das Erbe des
Rousseauschen Denkens in Reinkultur wieder. Robespierre und seine
Freunde haben die demokratischste Verfassung unserer Geschichte entwor-
fen, die von 1793 - die sie nie in die Praxis umsetzen konnten. Ihre Überle-

gungen gründen dabei in den vom Autor des Contrat socta/ ausgearbeiteten
Konzepten: In seinem ersten politischen Diskurs - während des Prozesses
über Louis XVI - bezeichnet Saint-Just mit „der Souverain" nicht den Kö-
nig, sondern das Volk. Wie sollte man demzufolge erstaunt darüber sein,
dass der Gipfel von Rousseaus Ruhm mit der Zeit der revolutionären Regie-

rung zusammenfiel (1793-1794), d.h. mit der Zeit, als die robespierristische
Bourgeoisie im Bündnis mit der Volksbewegung die Macht ausübte? Robe-
spierre ehrte Rousseau in seiner Rede über die Beziehungen der morali-
sehen und religiösen Ideen zu den republikanischen Prinzipien vom 18. Flo-
rial des Jahres II in ganz besonderem Masse: „Unter denen, die sich in der
Zeit, von der ich spreche, in Literatur und Philosophie hervortaten, erwies
sich ein Mann aufgrund der Erhabenheit seiner Seele sowie durch die Grösse
seines Charakters des Amtes eines Erziehers der Menschheit als würdig. Er
griff die Tyrannei in aller Offenheit an; er sprach mit Enthusiasmus von der
Göttlichkeit; seine kraftvolle und rechtschaffene Beredsamkeit zeichnete
ein leidenschaftliches Bild der Anziehungskraft der Tugend; sie verteidigte
jene trostspendenden Lehren, welche die Vernunft dem Herzen als Stütze

gibt."
Hier würdigt er weniger den politischen Denker (den Autor des Contrat

socio/) als den Pädagogen und Moralisten (den Autor des Emi/e). Hier
schickt er sich an, vorzuschlagen, dass die Republik sich zur Existenz des

Höchsten Wesens feierlich bekenne und die moralische Erziehung der Bür-
ger auf einen Zyklus neuartiger Feiern begründe. Sein politisches Vorhaben
(die Einheit der Volksbewegung zu stärken) hat für uns weniger Bedeutung
als das von ihm gewählte Mittel: den philosophischen Traum einer natürli-

WIDERSPRUCH 17/89 85



chen Religion zu verwirklichen. Selbst der Idealismus der Vorgehensweise
verrät den Einfluss Jean-Jacques; was aber soll man von dem Fest halten, das

organisiert wurde, um den Grund für den neuen Kult zu legen? David hatte
Paris mit Blumen überhäufen lassen; jeder Teilnehmer des Festes trug einen

Zweig, welcher seine Altersgruppe symbolisierte, so dass das Volk - Akteu-
re und Zuschauer -, ganz wie Rousseau es sich in seinem Brief an d'Alem-
bert wünschte, selber die Natur darstellte. Anhand solcher Details kann man
feststellen, wie tiefgehend der Einfluss des Philosophen auf die Politiker und
Künstler dieser Generation war. Bleiben wir einen Moment bei dieser

Gleichsetzung: Volk Natur. Ihre Träger bei den Festumzügen sind die AI-
tersgruppen. Es handelt sich nicht um eine explizite Überlegung, sondern

um einen Ausdruck revolutionärer Sensibilität. Die Feste stellen eine Art
Bindeglied zwischen den Gelehrten und den Ungebildeten dar.

Die offiziellen Ehrenbezeugungen für Rousseau gipfelten in der Überfüh-

rung seiner Asche in das Panthéon im Vendémiaire des Jahres III; das Fest

war noch vor dem Sturz Robespierres vorbereitet worden. Der Umzug stell-
te dar: „...die Musik, die er pflegte und die er gewissermassen seiner ur-
sprünglichen Unschuld darbrachte; die Botanik, die er sanft und tröstlich
studierte ; die mechanischen Künste, denen er Respekt verschaffte ; die Men-
schenrechte, die er als erster forderte; die Mütter und Söhne, die er sozusa-

gen zurück in die Arme der Natur brachte; das Volk, dem er zur Freiheit mit-
verhalf...", schliesslich den Contrat soda/, den .Leuchtturm der Gesetzge-
ber', von den Abgeordneten getragen. Lakanal war es, der im Namen des
Ausschusses für öffentliche Bildung mit dem vorbereitenden Bericht zu die-
sem Fest beauftragt wurde. In seiner - sonst ganz zum Ruhme des Philoso-
phen gehaltenen - Rede erlaubt er sich doch eine kritische Äusserung, in der
er den wissenschaftlichen Fortschritt verteidigt: „Jean-Jacques Rousseau hat
sich gegen die Wissenschaften erhoben; seine Veröffentlichungen zeigen je-
doch, wie sehr er sich mit ihnen beschäftigt hat. Nein, sie stehen nicht im Wi-
derspruch zum Wohlergehen des Volkes; sie sind es vielmehr, die die Men-
sehen im Unglück wieder aufrichten. [...] Sie sind es, die schreckliche Blitze
auf die Vergewaltiger der Prinzipien niedergehen lassen: Der denkende
Mensch könnte niemals Sklave sein."

*

Bisher haben wir ausschliesslich Politiker als beflissene Schüler des Erzie-
hers der Menschheit reden hören. War es jedoch wirklich möglich, sein phi-
losophisches System in Institutionen und Handlungen zu übersetzen? Un-
vermeidliche Widersprüche machten sich ab dem Jahre II bemerkbar.

Die Leute aus dem Volk, die nach Altersgruppen am Umzug teilnahmen,
machten sich an Festtagen gerne zu Trägern derrausseauschen Idylle; doch
müssen wir versuchen nachzuweisen, bis in welche Tiefen die Gesinnungen
vom Denken des Philosophen durchdrungen waren. Die Popularität Jean-
Jacques Rousseaus ist eine unbestreitbare historische Tatsache. Sie erklärt
sich durch die Arbeit der .kulturellen Vermittler': Pädagogen, Journalisten,
politisch Aktiven, die überall durch Reden und Schriften die Ideen verbrei-

86
WIDERSPRUCH 17/89



tet haben, welche ihnen zur Sicherung des Gemeinwohls nützlich erschie-

nen. Die philosophische Verbreitung ist von teilweise guter Qualität, wie im
A/manöc/j des p/us beZ/es pensées de Jean-Jaches /?o«ssea«, der für das Jahr

III (1795)bei Prévast in Paris veröffentlicht wurde. Dies ist eine Gelegen-
heitsarbeit, insofern sie nämlich den Bericht Lakanals widergibt. Der (unbe-
kannte) Verfasser hat jedoch auch Mühe darauf verwendet, die Biographie
des Philosophen nachzuzeichnen sowie seine Hauptwerke zusammenzufas-

sen. Statt von Biographie wäre allerdings eher von Hagiographie zu spre-
chen: "Jean-Jacques irrte, von den Menschen verfolgt, die er liebte, von
Land zu Land und studierte die Menschen, ohne sie zu meiden oder zu su-
chen. Er kam nach Paris und quartierte sich im Estrapade ein. Dort kopierte
er Noten, und wenn man ihm einen höheren Preis dafür bot, als er dachte

verlangen zu können, lehnte er ab. Der Erzbischof Beaumont-jener fanati-
sehe Mensch - veröffentlichte wütende Briefe; Rousseau antwortete darauf
mit den berühmten Briefen, die unter dem Namen ,Lettres de la Montagne'
bekannt und tausendmal besser geschrieben sind als die .Lettres Provincia-
les' des angeblich so glänzenden Pascal...".

Der sansculottische Stil zeichnet sich durch drastische Urteile aus. Dies
hält den Verfasser nicht davon ab, einen sehr genauen .Kurzen Abriss' der
Denkweise des Philosophen zu verfassen, dessen Werke er augenscheinlich
mit grosser Sorgfalt gelesen hat. Er hebt die Eigentumskritik hervor (gemäss
dem Discoa« snr /'Or/gwte de Z7néga//té) - ein Thema, das gewiss den Akti-
ven der Sektionen wichtig war, in denen die Volkskräfte stark vertreten wa-
ren. Seine Schlussfolgerung fasst das Wesentliche in einer knappen Formu-
lierung zusammen: „Würde ein Volk Gottes existieren, es würde sich demo-
kratisch regieren." Mit grosser Ernsthaftigkeit versucht dieser Almanach,
dem Volk die Philosophie Rousseaus nahezubringen. Dies ist nicht immer so

- oft zitieren,die Almanache, voll der Lobeshymnen auf Rousseau, ihn auf
unseriöse Art und Weise. „Noah, so Jean-Jacques Rousseau, war Vater drei-
er Monarchen, die sich das Universum teilten... " Und der Autor dieser ,Per-
le' (ein unbekannter Bürger aus Domfront) geht auch noch so weit, aus Em/-
Ze die Idee herauszulesen, dass „der Geist des Evangeliums der Geist der Re-
volution ist." Die Philosophie des Meisters hat einige Verfremdungen über
sich ergehen lassen müssen...

Die Bewunderung, die aktive Sansculotten Jean-Jacques Rousseau entge-
genbrachten, drückt sich nicht nur in Reden, sondern auch in Gesten aus: So

z.B. die Büste des Philosophen zu krönen - eine Zeremonie, welche in mehr
als einer Volkssektion des Jahres II wiederholt durchgeführt wurde. Diese
Geste steht für eine engere Gefühlsbindung als die schlichte Anerkennung
eines ideellen Erbes. Diese emotionale Beziehung lässt sich auch in einer
Tendenz bei den Schriftstellern der Sansculottenbewegung feststellen, inso-
fern sie ihre eigenen Ideen, welche sie als Quelle ihres politischen und mora-
lischen Daseins betrachten, dem Philosophen zuschreiben. Es muss hierbei
auch bedacht werden, zu welchem Zeitpunkt der Revolution sich diese Form
der Ehrenbekundung in den Versammlungen der Sektionen verbreitet hat:
Kurze Zeit nämlich, nachdem sie Louis XVI geköpft hatten, haben die Sans-

WIDERSPRUCH 17/89 87



culotten begonnen, die Büste Jean-Jacques Rousseaus zu bekränzen. Mit ei-

nem Blätterkranz natürlich - die Natur und die Unsterblichkeit evozierend;
wie aber sollte man etwa nicht das Los dieser beiden Köpfe in Verbindung
bringen? Zwei symbolische Vaterschaften stehen sich hier einander gegen-
über: Das Volk ist mündig geworden, indem es sich von der Autorität des

Königs, der das unvordenkliche Gesetz verkörperte und dazu von repressi-
ver Gewalt Gebrauch gemacht hatte, befreit. Umgekehrt befreit und erzieht
die Autorität Jean-Jacques Rousseaus die Franzosen; ausserdem hat dieser
beste aller Väter den Vorteil, unsterblich zu sein, d.h. schon tot: ein imaginä-
rer Vater, dessen Autorität freiwillig anerkannt und von seinen ,Söhnen' in-
terpretiert wird. Das Bekränzen der Büste ruft schliesslich auch noch die al-

te, von der Philosophie der Aufklärung wieder erweckte Utopie der platoni-
sehen Politik in Erinnerung: Müssen nicht, damit das Volk glücklich und der
Staat gut regiert sei, die Könige Philosophen oder die Philosophen Könige
werden? So wäre also die Zeit der Königswürde der Philosophen gekom-
men. Die Gravuren dieser Zeit fordern zu solchen Interpretationen gerade-
zu heraus. Das Portrait des Philosophen erscheint hier inmitten eines ,Wal-
des von Symbolen', aus dem sich Sinn und Richtung der laufenden Révolu-
tion ablesen lassen sollen. Der Baum der Freiheit, die Waage der Freiheit,
das - die Eintracht symbolisierende -Bündel Spiesse, sie scheinen die Quint-
essenz des Rousseauschen Werkes in zeitgeschichtliche Bilder zu Überset-

zen. Diese Verkürzung entspricht auch der Arbeit der .kulturellen Vermitt-
1er' (Journalisten, Lehrer, politisch Aktive), die versuchen, politische Pro-
paganda auf einem erweiterten Begriff von menschlichem Glück aufzubau-
en.

Das Modell Rousseaus ist allgegenwärtig, man könnte sogar sagen, es

werde zur Last. Die dem Volk entstammenden Schriftsteller werden auch
die Gossen-Rousseau genannt.

Das Leben und Denken Marats ist nicht ohne Analogien zu denen Jean-

Jacques: daher ist er stolz auf den wissenschaftlichen Streit mit den Enzyklo-
pädisten, wie auch auf seine Entscheidung, die ganze Wahrheit zu veröffent-
liehen, zu welchem Preis auch immer. Doch zeigt diese Parallele zwischen
Rousseau und Marat auf, wie viel zwischen der Konstruktion (auf dem Pa-

pier) eines neuen Menschen und einer idealen Polis und der Gewalt der revo-
lutionären Zusammenstösse liegt.

Die Nacheiferer Rousseaus befleissigen sich im Jahre II - inmitten von
Bürgerkriegen und Kriegen nach aussen - mit der Feder das Gesicht der Zu-
kunft zu gestalten. Vor allem Pädagogen sind es (Desforges, Bulard, Che-
min-Dupontès), die ABC-Fibeln und .Tugend- Kalender' für Kinder und
bildungsbeflissene Erwachsene verfassen. Diese kleinen Schriften nehmen
die Gebote des Em/7e wieder auf: Respekt vor handwerklicher Arbeit und
Kritik am Müssiggang; Religion und Moral, den Lektionen des savoyischen
Vicaire angepasst. Ab und an kommt es vor, dass die Schüler über die Ziele
des Meisters, an dem sie sich inspirieren, hinausschiessen. Ein Erzieher, des-

sen Name nicht bekannt ist, der 1789 ein ,Beschwerdeheft der kleinen Jun-

WIDERSPRUCH 17/89



gen in Frankreich' geschrieben hat, fordert für Mädchen und Jungen eine un-
gefähr gleiche Erziehung.

Was die Tugenden anbelangt, entwirft der Bürger Desforges einen psy-
chologischen Essay. Der Einfluss Rousseaus auf die Schriften über die Erzie-
hung, von denen es in dieser Zeit nur so wimmelt, ist massgeblich, jedoch
spürt man, dass er einen Weg der Reflexion eröffnet hat, auf dem seine Schü-
1er noch weiter vorzudringen versuchen.

Wenn sie sich die Zukunft vorstellen, malen die Almanache des Jahres II
- der Friede erst einmal wiedergekehrt - idyllische Dörfer, die wie das An-
wesen von Ciarens aus der Vowve//e //é/oi'se organisiert sind. Von Agrikultur
und Hygiene betreffenden Ratschlägen gehen die Autoren problemlos zur
Utopie über. So zeichnet ein gewisser Thiébault aus Nancy (augenscheinlich
Mitglied der Departementsverwaltung) die Landschaft um einen rund ge-
bauten, dem privaten Kultus dienenden Tempel. Am Dorfausgang sieht er
einen von den frisch Vermählten am Hochzeitstage angepflanzten Wald, der
wachsen wird und ein natürliches Denkmal der ehelichen Liebe und der Fa-
milie werden soll. Das Königtum des Philosophen fällt (auch um den Preis

ungetreuer Auslegung seiner Gedanken) genau mit dem Aufblühen der re-
volutionären Utopien zusammen.

*

Das rousseausche Denken wurde nicht immer von seinen Nachfolgern re-
spektiert; es konnte wohl auch gar nicht anders sein. Der Deismus wurde
vom Volk zugunsten der Religion verdreht, an die es gewohnt gewesen war.
Diejenigen, welche beteuerten, dass der ,Geist des Evangeliums derjenige
der Religion ist', und die das ,heilige Herz von Marat' verehrten, waren
kaum geneigt, das Höchste Wesen von Jesus Christus zu unterscheiden. Der
oben zitierte Bürger aus Domfront vermischt in seinem Kalender munter die

neuen Heiligen (darunter Rousseau) mit den alten. Vor allem jedoch, und
das ist schwerwiegender als diese Verwirrungen, galoppierte die religiöse In-
toleranz schneller voran als die Philosophie.

Die Gleichung Volk Natur ist falsch. Oder von welcher Natur soll hier
die Rede sein? Von der wilder Tiere? Manche haben sich die Frage im Ver-
lauf der Revolution gestellt, und tiefgreifende Zweifel gegenüber dem geisti-
gen Vater haben bereits eingesetzt. Gerade im Namen von Natur und Frei-
heit hat der Marquis de Sade verlangt, die Revolution bis zum Äussersten
voranzutreiben : den Mord als legal proklamieren und Prostitution als obliga-
torisch (,La philosophie dans le boudoir' aus dem Jahre 1793). Sade vertritt
genau die Gegenposition zu Rousseau: für ihn ist der Mensch von Natur aus
schlecht und man kann ihn nur unglücklich machen, wenn man ihn wider sei-

ne Natur erzieht. Das ist wie ein photographisches Negativ, in dem man noch
die Spur von Rousseaus Philosophie erkennt.

Von Moral und Erziehung kommen wir nun zur Politik. Es ist noch heute
erschütternd, wenn man bedenkt, dass die Theorie des Contrat soda/ in die
Praxis der .Terreur' gemündet ist. Ist es richtig, in Robespierre den Affen
Rousseaus, sein grimassierendes Double, zu sehen? Wir sind allerdings we-

WIDERSPRUCH 17/89 89



der in einem berühmten Hoffmannschen Märchen, noch hat der Teufel et-
was mit dem Versuch einer egalitären Demokratie zu tun. Robespierre und
seine Freunde hatten gewissermassen im voraus jene Theorie dementiert,
die die Thermidorianer zu formulieren sich beeilt haben, die der Abbé Bar-
ruel im ganzen reaktionären Europa verbreitet hat und deren Echo bis heute
nachhallt.

Im Bericht vom 10. Oktober 1793, der auf die Ausserkraftsetzung der Ver-
fassung und auf die Ausrufung der Revolutionsregierung bis zum Frieden
hinausläuft, stellt Saint-Just diesen Ausnahmezustand den ursprünglichen
und humanen Gesetzen gegenüber, welche die nahezu reine Philosophie
Rousseaus vorschreibt: „Unter den Voraussetzungen, in denen sich die Re-

publik befindet, kann die Verfassung nicht eingeräumt werden; man würde
sie zu ihrem eigenen Opfer machen. Sie würde Übergriffe gegen die Freiheit
garantieren, da ihr die nötige Gewalt zur Unterdrückung dieser Übergriffe
fehlen würde [...]. Es ist unmöglich, die revolutionären Gesetze geltend zu
machen, solange die Regierung selbst nicht revolutionär konstituiert ist."

Die Konzentration aller Gewalten in den Händen des Komitees hat nichts
mit den wahren Prinzipien der Verfassung gemein; doch erlauben die Um-
stände die friedliche Ausübung dieser Demokratie nicht. Was die Monta-
gnards dem Contrat .soda/ entlehnt haben, ist die Verfassung von 1793; ihre
Ausserkraftsetzung und die Erlasse aus der Terrorherrschaft sind pragmati-
sehe - durch die Dringlichkeit der Situation diktierte - Entscheidungen.
Saint-Just sagt das klar und deutlich; die Anhänger Robespierres waren sich
über den Widerspruch im klaren, während ihre Widersacher ihn verleugnen
und Rousseau ohne zu zögern mit der gleichen Schande belegen, die auf Ro-
bespierre lastet. Rousseau hat somit eher die Utopien der Revolutionäre an-

geregt als ihr tatsächliches politisches Verhalten vor Ort. Die Erklärung der
Menschenrechte ist nur unzulänglich geltend gemacht worden (z.B. auf den

Antillen), und die Verfassung von 1793 ist nie in die Praxis umgesetzt wor-
den. Doch sind die Utopien nicht von einer laufenden Revolution zu tren-
nen, vielmehr stellen sie eine treibende Kraft dar. Bestimmte der geplanten
Vorhaben sind ansatzweise ausgeführt worden, und sie haben die kulturelle
Landschaft verändert. Doch der fruchtbare Charakter der rousseauistischen
Bewegung geht über diesen Aspekt hinaus: er liegt in der Fähigkeit, immer
neue, durch und durch idealistische Utopien hervorzubringen, die eine radi-
kale gesellschaftliche Veränderung fordern und die Methode des Aufstands
verwerfen. Die utopischen Sozialismen des 19. Jahrhunderts sind noch vom
Einfluss Rousseaus geprägt (besonders was den religiösen Bereich angeht).
Ihre Anhänger haben es - enttäuscht von den Revolutionen 1830 und 1848 -
vorgezogen, Gemeinschaften zu gründen oder neue Gesellschaftsentwürfe
zu formulieren. So verbinden utopische Phantasie und politische Handlung
sich im Widerspruch. Der hohe Grad, in dem Rousseau die revolutionäre
Tradition in Frankreich beeinflusst hat, könnte vielleicht erklären, warum
die marxistische Philosophie Schwierigkeiten hatte, Fuss zu fassen.

Der im Denken Rousseaus und seiner Nachfolger zentrale Naturbegriff ist
ein ahistorisches Konzept. Die Zeit, in der sich Kämpfe und die grossen so-

90 WIDERSPRUCH 17/89



zialen Veränderungen vollziehen, rennt hingegen. Wie soll man sich infolge-
dessen erklären, dass, heute wie vor 200 Jahren, die Natur in alle politischen
(mit den Umweltschützern) und erzieherischen Debatten eingreift? Es han-
delt sich, wie gesagt, um einen operativen Begriff; benutzen wir ihn jedoch
immer noch in der gleichen Weise? Von Natur sprechen (Rückkehr zur Na-

tur, natürliche Rhythmen) heisst, in einer bewegungslosen oder zyklischen
Zeit zu denken; jedoch ist dieser Naturbegriff dialektisch mit der Geschichte
verbunden: Er hat eine kritische Funktion den historischen Phänomenen ge-
genüber inne. Man kann von Natur nur innerhalb einer Kultur sprechen:
ausgehend von einem bestimmten Erkenntnisstand und im Rahmen sozialer
Praxen. Der Naturbegriff bei Rousseau erlaubt die Forderung nach Wahr-
heit zu stellen (gegen die Vorurteile) und einen anderen Typ von Polis zu
entwerfen (dies für die soziale Praxis). Der Gebrauch des Naturbegriffes im-
pliziert insofern also einen kritischen Bezug zum kulturellen Erbe; dies ist
wohl unverändert so.

Aus dieser Verkettung ergibt sich, dass der Naturbegriff, so wie Rousseau
ihn bearbeitet hat, immer eine kritische revolutionäre Funktion hat. Es ist
verständlich, dass unsere Ahnen Rousseau vor 200 Jahren zum ,Vater der
Revolution' erklärten; man kann ihnen nicht ganz und gar Unrecht geben.
Sicher, die Tatsachen sind hartnäckig..., aber die Ideen sind es auch.

* Dieser Beitrag ist erschienen in: DIALEKTIK 17: Der Philosoph und das Volk. 200 Jahre
Französische Revolution. Pahl-Rugenstein, Köln, 1989. S. 21 - 31. Übersetzung aus dem
Französischen von Kathrin Sandkühler.

Literatur

Fauré, Chr. (Hg.), 1988: Les déclarations des droits de l'homme de 1789. Textes réunis. Paris.
Deutsch in: H.KIenner: Marxismus und Menschenrechte. Studien zur Rechtsphilosophie.
Anhang: Menschenrechtskataloge aus Vergangenheit und Gegenwart, Berlin 1982.

Vgl. u.a. DIALEKTIK 13: Die Rechte der Menschen, Köln 1987. Darin Gerhard Stuby:
Endet 1789 im Jahr 1989? Zur Bedeutung der Menschenrechtskonzeption der Französi-
sehen Revolution in den aktuellen Auseinandersetzungen.

Robespierre, Maximilien M.I.: Oeuvres. 10 Bde, 1910-1967. Paris. Reden in Bänden 6-10.
Rousseau, Jean-J. : Du Contrat Social ou Principes du Droit Politique, Paris 1962. Dt. : Der Ge-

sellschaftsvertrag, Leipzig 1981.

Rousseau, Jean-J.: Diskurs über die Ungleichheit. Krit. Ausgabe. Schönigh Paderborn, 1984.

Vgl. u.a. Iring Fetscher: Rousseaus politische Philosophie. Zur Geschichte des demokrati-
sehen Freiheitsbegriffs. 3. Aufl. Frankfurt/M. 1978.

Saint-Just, A. de: Discours et rapports. Ed. par A. Soboul, Paris 1972.

WIDERSPRUCH 17/89 91


	Rousseau und die Französische Revolution : Notizen zur Rousseau-Rezeption während der Französischen Revolution

