
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 8 (1988)

Heft: 16

Artikel: Die öko-feministische Gesellschaft : Thesen zum Arbeitsbegriff

Autor: Mies, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maria Mies

Die öko-feministische Gesellschaft
Thesen zum Arbeitsbegriff*

Das Folgende ist kein fertiger Gesellschaftsentwurf, sondern lediglich der
Versuch, einige zentrale Konturen einer neuen Gesellschaft zu umreissen, in
der sowohl die Ziele der Frauenbewegung als auch die der Ökologiebewe-

gung erfüllt würden (vgl. Kölner Gruppe, 1983). Dabei gehe ich von drei
Grundthesen aus, dass
1. eine ökologische Gesellschaft notwendigerweise die Frauenbefreiung för-
dem muss,
2. die Frauenbefreiung eine ökologische Gesellschaft voraussetzt,
3. beides nicht ohne Aufhebung der Ausbeutung der „Dritten Welt" gesche-
hen kann.

So einleuchtend diese Thesen auf den ersten Blick erscheinen, so wenig
sind sie bisher in der Ökologie- und Frauenbewegung verstanden worden.
Fragen wir also zu Beginn noch einmal : Was Aar die Fragen/rage mir der Öko-
Zogre/rage zw tun?

Und was haben beide mit der „Drittwelt"-Frage oder der Kolonialfrage zu
tun? Was Natur, Frauen und „Dritte Welt" verbindet, ist die Tatsache, dass

diese Bereiche der Wirklichkeit seit der Renaissance die Hac/iftgsfen Ko/o-
m'en day Weissen Mannes sind. Auf ihrer gewaltsamen Unterwerfung und
Ausbeutung beruht sein Menschenbild, seine Zivilisation, sein Begriff von
Wissenschaft, Technik und Fortschritt, sein Modell von immerwährendem
ökonomischem Wachstum, sein Begriff von Freiheit und Emanzipation, sei-

ne Gesellschaft und sein Staat. Diese drei Kolonien wurden zur „Natur" er-
klärt, das heisst zu Quellen möglichst kostenloser, ausbeutbarer Ressourcen
(Rohstoffe, Arbeitskräfte, Leben). Damit wurden sie aus dem Bereich der
„menschlichen Gesellschaft", das heisst der männlich-weissen Zivilisation
ausgeschlossen, obwohl oder gerade weil sie deren Grundlage bilden. Hin-
fort erscheinen diese Kolonien nur noch in abgespaltener und ideologisierter
Form: die Natur als „böse" und „gute", die Frau als verachtete „Hure" oder
romantisch verklärte „Heilige", die Kolonisierten als die „guten" und die
„bösen" Wilden. Sie haben gemeinsam, dass ihr „Vërhâltnis" zum Weissen
Mann im Kern auf direkter und struktureller Gewa/t beruht.

Es reicht aber nicht zu sagen, dass es sich bei der Natur, den Frauen, der
„Dritten Welt" um Kolonien des Weissen Mannes handelt. Wir müssen auch
noch aufzeigen,"wie sie untereinander zusammenhängen. Dabei sahen wir,
dass zum Beispiel der „Aufstieg" der europäischen und amerikanischen
Frauen zu „Hausfrauen", das heisst zur internen Kolonie, einherging mit der
gewaltsamen Unterwerfung der Natur und der äusseren Kolonien in Asien,
Afrika und Südamerika (Mamozai, 1984). Die europäischen Frauen sind al-
so nicht nur ausgebeutet, sie nehmen auch an der Ausbeutung anderer teil.
Ähnliches lässt sich für die europäischen Arbeiter sagen. Ihr „Aufstieg" in

WIDERSPRUCH 16/88 5



die Zivilisation, das Reich des „Weissen Mannes", beruht auf der Beherr-
schung der Natur und der äusseren Kolonien. Ähnliches gilt für die Mittel-
klassen in der „Dritten Welt". Irene Stoehr hat auf den Zusammenhang zwi-
sehen Naturzerstörung und dem herrschenden Emanzipationsbegriff hinge-
wiesen (Birk/Stoehr, 1987).

Einen solchen Emanzipationsbegriff muss aber sowohl die Frauenbewe-

gung wie die Ökologiebewegung zurückweisen, denn im Zivilisationsmodell
des Weissen Mannes beruht der „Aufstieg", die „Emanzipation" und „Be-
freiung" der einen Kolonie immer auf der fortgesetzten Ausbeutifng anderer
Kolonien. Es ist also ein Befreiungskonzept zu entwickeln, das darauf be-

ruht, dass nicht mehr eine Kolonie auf Kosten der anderen „entkolonisiert"
wird.

Grundprinzipien der Entkolonisierung von Natur, Frauen und „Dritter
Welt"

Um zu einem solchen Konzept zu kommen, ist es notwendig, zuerst be-
stimmte Grarttfeinsic/zten zu formulieren, die dann zu bestimmten Prinzipien
führen müssen, die die ethische Grundlage für einen neuen Gesellschaftsent-
wurf darstellen. Denn eine neue, ökologische und feministische Gesellschaft
ist nicht ohne eine andere Ethik denkbar. Diese Einsichten und Prinzipien
sind nicht neu. Sowohl die Frauenbewegung als auch die Ökologiebewegung
haben sie wiederholt, wenn auch unsystematisch geäussert. In der prakti-
sehen Politik werden sie jedoch häufig vergessen. Darum ist es notwendig,
an sie zu erinnern.

7. Eine ök0-/emmistische Perspe/cfrVe einer neuen Ge.seW.scTia/l muss mit der Analyse
der Gesamtheit der Verhältnisse beginnen, die unsere Wirklichkeit bestimmen. Wir
können uns nicht auf eines dieser Verhältnisse beschränken, zum Beispiel das Mann-
Frau-Verhältnis. Wir können aber auch nicht nur die jeweils eigene Seite dieser Ver-
hältnisse betrachten, zum Beispiel die Ökologiefrage oder die Frauenfrage in den
Industrieländern. Auch die anderen Seiten müssen untersucht werden. Dabei ist die
„Sicht von unten" die jeweils richtige Sicht.
Ausserdem müssen wir die hierarchischen und dualistischen Abspaltungen zurück-
weisen, durch die der Weisse Mann die Welt aufgeteilt hat. Es gibt nicht drei Wel-
ten, sondern eine, es gibt nicht „Kopf" oder „Bauch", sondern ganze Frauen, es gibt
nicht „Produktion" oder „Reproduktion", sondern die Herstellung und Erhaltung
des Lebens.
2. Die We/t, unsere Wirih'chheif ist begrenzt. Die Erde ist begrenzt, unser Körper ist
begrenzt, unser Leben ist begrenzt. Innerhalb einer begrenzten Welt kann es keinen
„unendlichen Fortschritt", kein „unendliches Wachstum" geben. Darum muss eine
öko-feministische Gesellschaft nach Lösungen innerhalb einer durch Raum, Zeit
und die Tatsache, dass wir geboren werden und sterben, begrenzten Wirklichkeit su-
chen.
5. Eitte ö/co-/emiuistiscbe G'ese//sch«/f muss die Aussicht au/ „Entwicklung" bezie-
hungsweise „ße/reiung" durch Ausbeutung anderer radii«/ zurückweisen. Da die Er-
de de facto begrenzt ist, konnte die Illusion des „unendlichen Fortschritts", des

„unendlichen Wachstums" und der „Unsterblichkeit" nur dadurch geschaffen und
aufrechterhalten werden, dass der Weisse Mann seine verschiedenen Kolonien un-
terwarf und ausbeutete. Ausbeutung heisst: damit die einen „wachsen" können,

6 WIDERSPRUCH 16/88



muss den anderen etwas weggenommen werden, damit die einen „fortschreiten"
können, müssen die anderen „zurückschreiten". Das geht aber nie ohne Gewalt.
Gewalt gegen die Natur, die Frauen, die fremden Völker ist das Geheimnis des
Unendlichkeits-Wahns. Wir können aber kein Interesse an der Aufrechterhaltung
dieser Gewalt haben. Darum können wir Frauen in den Industrieländern unsere Be-
freiung auch nicht auf der Basis der Aufrechterhaltung der weiteren Ausbeutung der
„Dritten Welt" betreiben. Andererseits dürfen die Industrieländer die Lösung der
Ökologiefrage nicht auf Kosten ihrer Frauen und der „Dritten Welt" suchen. Es
kann aber auch keine Befreiung der „Dritten Welt" auf Kosten ihrer Frauen und ih-
rer Umwelt geben.
4. Das bedeutet, dass wir mnerka/b einer begrenzten Web wieber reziproke, nicbi-bie-
rarcbiscbe Beziehungen hersfeben müssen, und zwar auf allen Ebenen: zwischen den
einzelnen Teilen unseres Körpers, zwischen Mensch und Natur, zwischen Frauen
und Männern, zwischen Teilen der Gesellschaft, zwischen verschiedenen Völkern.
Das ist nicht nur eine ethische, sondern eine Überlebensfrage.
5. Zu dieser neuen 5icbigehört notwenbigerweise,eine andere Bestimmung von G/ück
und Freiheit. Das Ziel allen Arbeitens in einer ökologischen und feministischen Ge-
Seilschaft ist nicht Kapitalakkumulation und nie endende Expansion von Reichtum
und Lebensstandard, sondern menschliches Glück, verstanden als Schaffung und
Erhaltung des unmittelbaren Lebens. Leben und Glück sind nicht mehr abhängig
von Warenherstellung und -besitz. Freiheit bedeutet nach einer solchen Sicht nicht
Freiheit von Naturzwängen, sondern Freiheit von Ausbeutung und Unterdrückung
durch Menschen.
6. Zu einer so/chen Perspektive gehört auch ein anderer Begriffvon menschlichen Be-
dür/nissen. Innerhalb einer begrenzten Welt gibt es keine unbegrenzten Bedürfnis-
se. Wir müssen die Lüge zurückweisen, dass menschliche Bedürfnisse prinzipiell
unendlich und unersättlich sind. Dieser faustische Begriff dec unersättlichen Bedürf-
nisse ist das Kernstück des Paradigmas des Weissen Mannes. Er ist die notwendige
Voraussetzung für eine ins Unendliche fortschreitende Kapitalakkumulation und
Naturzerstörung. Bedürfnisse, die nie befriedigt werden, sind abçr keine Bedürfnis-
se, sondern Süchte. Menschliches Glück besteht jedoch darin, dass wir sagen kön-
nen: Es war schön, es ist genug! Dass wir LEBENSSATT sterben können.

Ein anderer Arbeitsbegriff

Der Umsetzung dieser Einsichten und Prinzipien in gesellschaftliche Praxis
stehen grosse theoretische und praktische Hindernisse entgegen. Eins der
wichtigsten theoretischen ist der heute gültige Arbeitsbegriff. Zwar haben
die neuen sozialen Bewegungen ihre utopischen Hoffnungen in dem Slogan
zusammengefasst: Anders leben, anders arbeiten. Aber sie haben bisher kei-
ne durchgängige Kritik des Arbeitsbegriffs geleistet.

Was den herrschenden Arbeitsbegriff in den kapitalistischen wie in den so-
zialistischen Ländern prägt, ist die Tatsache, dass Arbeit nur a/s notwendige
Last angesehen wird, die so weit wie möglich durch die Entwicklung der Pro-
duktivkräfte, durch Technik und Maschinen reduziert werden soll. Freiheit,
menschliches Glück, die Verwirklichung unserer schöpferischen Fähigkei-
ten, Freude an der Natur, am Spiel von Kindern, freundliche, warme Bezie-
hungen zu den Mitmenschen, Liebe und Freundschaft - all dies ist ausge-
schlössen aus dem Reich der Arbeit, aus dem „Reich der Notwendigkeit",
und ist möglich nur im Reich der Nicht-Arbeit, die als „Reich der Freiheit"

WIDERSPRUCH 16/88
7



angesehen wird. Alle Arbeit, die notwendig ist, um die menschlichen
Grundbedürfnisse (Nahrung, Kleidung, Wohnen) zu befriedigen, gilt als

notwendige und gerade darum lästige Arbeit. Besonders diese notwendige
Arbeit soll von Maschinen übernommen werden. Nach diesem Arbeitsbe-

griff wird „Fortschritt" definiert als die fortschreitende Verringerung der

notwendigen Arbeitszeit und die Zunahme der Freizeit. In dieser „Freizeit"
sollen dann die Menschen die „höheren" menschlichen Bedürfnisse (nach

Bildung, Kultur, Kreativität, Glück, Liebe usw. befriedigen). In beiden

Utopien, der bürgerlichen wie der marxistischen, verrichten Masc/rinen alle

notwendige Arbeit, und die Menschen können sich konsumptiven und söge-
nannten kreativen Tätigkeiten hingeben.

Wie sollte nun ein Öko-feministischer Arbeitsbegriff aussehen? Zunächst
einmal müssen wir die Unterscheidung zwischen gesellschaftlich notwendi-
ger Arbeit und Freizeit genauso zurückweisen wie die Ansicht, dass Selbst-

Verwirklichung, Freiheit und Glück nur jenseits der Sphäre der notwendigen
Arbeit zu erreichen seien, und dass die Voraussetzung dafür die Reduzie-

rung, beziehungsweise Abschaffung der notwendigen Arbeit sei.
Für Frawen gann tü'e.v gern positiver Arfteif.sfoegri/jf sein. Denn wenn wir

statt des Modellarbeiters, der diesem Arbeitsbegriff entspricht, nämlich der
männliche, weisse Industriearbeiter in Europa/USA, eine Mutter nehmen,
dann können wir unmittelbar sehen, dass ihre Arbeit nicht in den herrschen-
den Arbeitsbegriff passt. Ihre Arbeit ist notwendig, kann aber durch Maschi-
nen nicht wesentlich verkürzt werden, denn Kinder lassen sich in ihrem
Wachstum nur schwer einem Maschinenrhythmus unterwerfen. Ausserdem
ist ihre Arbeit immer beides: eine Last und eine Lust, eine Mühe und eine
Quelle von Freude und Kraft. Eine ähnliche Einheit von Arbeit als Lust und
Last kann noch bei Kleinbauern und Handwerkern beobachtet werden, de-

ren Arbeit noch nicht total unter das Diktat der Warenproduktion und Ren-
tabilität subsumiert ist. Zeiten höchster Arbeitsbelastung sind dort auch

häufig Zeiten höchster Lebensintensität. Ich erinnere mich an die Zeiten des

Heumachens, des Kornerntens, des Dreschens auf unserem Bauernhof als

glückliche Zeiten. Eine der Hauptquellen der Lust bei diesen lästigen Arbei-
ten ist die Tatsache, dass die Arbeitsprozesse, bei denen Menschen noch
nicht ganz durch Maschinen ersetzt sind, menscW/cft-gese/fsc/ia/rfic/je ßezie-
/iwngen schaffen, dass Menschen andere Menschen ftrauc/ten, um ihr Leben
herzustellen und zu erhalten. Freiheit von notwendiger Arbeit bedeutet im
Endeffekt aber auch Freiheit von menschlichen Beziehungen. Die Kälte, In-
differenz und das Unglück der Industriegesellschaften sind ein direktes Re-
sultat der Übertragung aller notwendigen Arbeit an die Maschinen.

Ein neuer Arbeitsbegriff kann ausserdem nicht mehr von der Herrschaft
des Menschen über die Natur ausgehen, sondern muss dieses Herrschafts-
Verhältnis durch ein reziprokes Verhältnis ersetzen, durch Müwi>Ä:a«g mit
der Atawr, von der wir ja ein Teil sind. Besonders für Frauen ist ein herr-
schaftsbezogener Arbeitsbegriff selbstzerstörerisch, vor allem dann, wenn
er auf den eigenen Körper angewandt wird. Dann „herrscht" der Kopf über
die unteren Körperteile, die zur „Natur" erklärt werden; er „besitzt" den

8 WIDERSPRUCH 16/88



Körper. Im Begriff der Mitwirkung mit der Natur ist auch angedeutet, dass

die Natur nicht nur als toter Rohstoff angesehen wird, sondern als etwas Le-
bendiges, das eine eigene „Seele" hat.

Ein Arbeitsbegriff, in dem Last und Lust nicht mehr voneinander getrennt
sind, führt notwendigerweise auch zu einer anderen Ökonomie der Ze/'t. In
einer solchen Zeitökonomie kann es nicht mehr nur um die Verkürzung der
Arbeitszeit oder des Arbeitslebens als Vorbedingung für Freiheit und Glück
gehen. Die Vision einer Gesellschaft, in der fast alle Zeit „Freizeit" ist, ist

vor allem für Frauen eine Horrorvision. Nicht nur, weil Hausarbeit, Bezie-
hungsarbeit und andere Nicht-Lohnarbeit nie in die herrschende Ökonomie
der Zeit einbezogen wurden, wenn es um Arbeitszeitverkürzung ging, son-
dern vor allem auch darum, weil es Frauen sein werden, die dann den müssi-

gen Männern ein Gefühl von Sinn, Realität und Leben vermitteln sollen.
Denn von der berühmten Kreativität, die ja mit mehr Freizeit kommen soll,
ist bei den Männern weiss Gott nicht viel zu sehen.

Ein neuer öko-feministischer Arbeitsbegriff müsste auch einen anderen
als den herrschenden mechanischen, /znearen Zez'rbegn/Jzur Folge haben.
Dieser Zeitbegriff müsste an den natürlichen Rhythmen und Kreisläufen des
Lebens orientiert bleiben. Wenn Lust wieder Teil der lästigen Arbeit werden
soll, dann müssten sich alle Arbeitsprozesse verlangsamen, gemächlicher
werden. Dann wären auch ein langer Arbeitstag und ein langes Arbeitsleben
kein Fluch, sondern bedeuteten menschliche Erfüllung und Glück.

Ein neuer Arbeitsbegriff müsste ferner die Beibehaltung der Arbeit als dz-

re/zZe und sznn/zcbe /n/eraAzfzon m/r der /VzzZzzr und mz'f lebendigen Organismen
beinhalten. Im herrschenden Arbeitsbegriff gilt direkte sinnliche Berührung
mit der Natur als „rückständig" und soll möglichst eliminiert werden. Immer
mehr Maschinen schieben sich zwischen den menschlichen Körper und die
Natur. Diese Maschinen geben dem Menschen zwar Herrschaft über die Na-
tur, sie zerstören aber auch zunehmend seine eigene Sinnlichkeit, die ja an
seinem Körper und dessen Fähigkeit, mit anderen lebenden Körpern zu
kommunizieren, hängt. Damit wird aber auch die Fähigkeit für Genuss, für
sinnliche und erotische Befriedigung zerstört. Da unser Körper aber stets die
Grundlage für Genuss und Glück sein wird - wir sind eben keine reinen Gei-
ster oder Maschinen - müssen wir daran festhalten, dass die sinnliche, kör-
perliche Interaktion mit der Natur Bestandteil der Arbeit bleibt.

Ausserdem müsste in einem Öko-feministischen Arbeitsbegriff darauf ge-
achtet werden, dass die Verausgabung von Energie z'n cier/trbezZz'm G/ez'cbge-
wzc/ztste/zZ müder Au/nabme von Energiedurcb Essen. Dieses Gleichgewicht
ist zur Zeit in den Industrieländern absolut gestört. Es ist vor allem bei den
Männern gestört. Diese grossen, dicken Männer verausgaben im Arbeits-
prozess, der ja zunehmend von Maschinen geleistet wird, nur einen Bruch-
teil der Energie, die sie durch Essen und Trinken aufnehmen. Das ist ein wei-
terer Grund dafür, dass sie diese Energie durch Gewalttätigkeit vor allem ge-
gen Frauen abreagieren. Frauen sind nicht unschuldig an der wachsenden
körperlichen Differenz zwischen Männern und Frauen, denn sie sind es, die
als Mütter und Hausfrauen die Männer so herausfüttern, dass diese sehr viel

WIDERSPRUCH 16/88 9



stärker sind als sie selbst.
Schon allein um die Männergewalt zu bekämpfen, müssen Feministinnen

daran interessiert sein, dass in der Arbeit der grösste Teil der Energie ver-
ausgabt wird, der durch die Nahrung aufgenommen wird, und umgekehrt,
dass nicht mehr Energie konsumiert wird, als durch Arbeit verausgabt wird.
Alles, was darüber hinausgeht, ist gefährlich für Frauen und zerstörerisch für
die Natur.

Ein neuer Arbeitsbegriff muss ferner daran festhalten, dass Arbeit einen
Sinn und einen Zweck beba/t. Das heisst, es reicht nicht, dass die Verausga-
bung von überschüssiger Energie und sinnliche Interaktion mit der Natur
durch Sport und Hobbies gewährleistet werden. Hobbies und Sport können
auf Dauer den Menschen nicht das Gefühl vermitteln, dass ihr Leben und ihr
Arbeiten einen Sinn haben. Nur wenn wir wissen, dass unsere Arbeit not-
wendig ist, dass sie für uns und andere nützlich ist, werden wir nicht am Sinn
unseres Lebens verzweifeln. Die Herstellung von blossem Krimskrams, von
Luxusprodukten oder gar von schädlichen Produkten (Rüstung) können die-
ses Gefühl der Notwendigkeit, des Sinns und der Nützlichkeit nicht vermit-
teln. Ein ganz grosser Teil der heutigen Produktion ist aber in diesem Sinne
überflüssig, schädlich und sinnlos.

Eine andere Wirtschaft und Gesellschaft

Es ist klar, dass ein solcher Arbeitsbegriff den Rahmen einer Wirtschaft und
Gesellschaft sprengt, deren zentrales Ziel Kapitalakkumulation und stets

steigender Warenausstoss ist und in der die Erhaltung des unmittelbaren Le-
bens nur ein Nebeneffekt der unendlichen Geldvermehrung ist. Ein anderer
Arbeitsbegriff bedingt eine andere Wirtschaft. Wie könnte sie aussehen?

Diese neue Wirtschaft müsste wieder eine „mora/ economy" werden, eine
moralische Wirtschaft, die nicht mehr auf der sogenannten Rationalität des

Geldes und auf dem angeblich objektiven Mechanismus von Angebot und
Nachfrage beruht, sondern auf bestimmten ethischen Prinzipien. Einige die-
ser Prinzipien wurden vorhin schon genannt: Absage an Ausbeutung, Aner-
kennung der Endlichkeit unserer Erde, Absage an dualistische Abspaltun-
gen und Kolonisierungen. Zentrales Ziel einer solchen Wirtschaft muss wie-
der die unmittelbare, nicht über die Warenproduktion vermittelte Herstel-
lung und Erhaltung des Lebens sein. Wir nennen das auch SMÖs/stenzpro-
dwkf/on oder Produktion des Lebens (v. Werlhof u.a., 1983).

Eine solche Wirtschaft muss notwendigerweise die natürlichen Kreisläufe
respektieren, denn sonst können in einer bestimmten Region weder die
Menschen noch die anderen Lebewesen überleben. Zwar leben die Men-
sehen von Tieren und Pflanzen, aber sie müssen lernen, dies wieder in rezL

proken Verhältnissen zu tun. Wo sie etwas nehmen, müssen sie wieder etwas

geben.
Das erste grundlegende Erfordernis einer solchen Wirtschaft ist, da« sie

m bezag aa/dte Be/r/ed/gung der Grundbedär/niwe imabbäng/g ist von ande-

ren W/rf.scba/t.sreg(onen. Eine solche Wirtschaftsregion wird häufig nicht

10 WIDERSPRUCH 16/88



identisch sein mit dem Territorium eines Nationalstaates. Kriterium für die
Begrenzung solcher Regionen müsste die Frage sein, ob sich innerhalb die-
ser Region sich se/bst er/tö/tenäe aufbauen Hessen und ob
sie für die dort lebenden Menschen überschaubar wären. Solche Regionen
wären zu einem hohen Grade selbstversorgend oder autark. Nur Gesell-
Schäften, die in bezug auf die Befriedigung ihrer Grundbedürfnisse unab-
hängig sind von anderen Regionen, können sich langfristig vor Hunger, Ar-
mut und politischer Erpressung schützen.

Solche regionale Selbstversorgungswirtschaften würden notwendigerwei-
se auch zu einer Veränderung der i'nfernadona/en /Iröeififedung, zu einer all-
mählichen Abkoppelung vom Weltmarkt führen. Erst dann hätten die Län-
der der Dritten Welt eine realistische Chance, auch wieder zu Selbstversor-
gungswirtschaften zu werden, was sie vor der Ankunft der weissen Kolonisa-
toren j a waren. Für diese Länder würde das zunächst einmal das Ende der sie

ruinierenden Exportproduktion bedeuten. Sie könnten ihre Menschen, ihr
Wissen, ihre Naturschätze zum Wohle der eigenen Bevölkerung nutzen und
müssten sie nicht zur Luxusproduktion für die Überreichen und Übersatten
und zur Zurückzahlung ihrer Schulden an die Industrieländer ausbeuten.
Zum ersten A/a/ hätten wir ein ein/teit/icAes Konzept äer Entwic/c/nng, äas so-
wo/ti /nr äie derzeitigen /näwstne/änäer a/s awc/i /ür die „Drifte Weit" gi/t.
Selbstversorgung hier hätte die Selbstversorgung der „Dritten Welt" zur Fol-
ge und umgekehrt. Es bleibt aber eine zynische Heuchelei, der „Dritten
Welt" Selbstversorgung und Selbsthilfe zu predigen, wenn wir hier alle fort-
fahren, weit über unsere Verhältnisse zu leben und den ganzen Reichtum der
Welt zu verprassen.

Erst auf der Basis eines solchen Selbstversorgungskonzeptes wäre neu zu
überlegen, wie und wieweit international Austausch und Handel zu organi-
sieren wären. Erst auf dieser Basis könnte dann auch so etwas wie eine wirk-
liehe internationale Solidarität entstehen.

Der Kampf um menschliche Würde

Es würde den Grundsätzen der autonomen Frauenbewegung widerspre-
chen, wollte ich hier versuchen, den Feministinnen in Afrika, Asien und
Südamerika zu sagen, was sie tun sollten. Seit dem Beginn der feministischen
Bewegung in diesen Regionen wird die Diskussion um die Analyse ihrer Si-

tuation, um mögliche Strategien und taktische Schritte sowie um Aktionsfor-
men von den Frauen der „Dritten Welt" selbst geführt. Da aber Frauen der
„Ersten" wie der „Dritten Welt" faktisch durch den Weltmarkt miteinander
verbunden sind, wäre es unrealistisch zu denken, dass es ausreichen würde,
wenn wir uns nur auf unsere jeweilige unmittelbare Situation und lokale Be-

wegung beschränken würden, und wenn wir die Augen vor dem verschlös-

sen, was in anderen Teilen der Welt geschieht. Vor allem, weil sich die Re-
bellion der Frauen in den unterentwickelten Regionen, wie wir gesehen ha-
ben, an ähnlichen Problemen entzündete wie bei uns, vor allem am Problem
der Gewalt gegen Frauen, können wir verschiedene Punkte ausmachen, wo

WIDERSPRUCH 16/88
11



Frauen aus der „Ersten" und der „Dritten Welt" gemeinsam kämpfen kön-
nen. Das ist vor allem der Bereich der „Körperpolitik", wo Frauen weltweit
das Ende sexistischer Gewalt über ihren Körper und ihr Leben verlangen.

„Körperpolitik" bedeutet einen Kampf gegen alle Formen der direkten
Gewalt gegen Frauen (gegen Vergewaltigungen, Prügeln, Klitorisbeschnei-
dung, Mitgiftmorde, Belästigung von Frauen, Zwangssterilisationen usw.)
und alle Formen der strukturellen Gewalt, die in andere ausbeuterische und
unterdrückerische Verhältnisse eingebettet ist, in Familienverhältnisse,
Klassen- und Kastenverhältnisse, imperialistische Verhältnisse, religiöse
Verhältnisse, die sich durch Institutionen wie das Erziehungs- und Gesund-
heitssystem manifestieren. Im Bereich dieser „Körperpolitik" gibt es mehr
oder weniger Einigkeit zwischen Frauen aus den unter- und den überentwik-
kelten Ländern über das Ziel des Kampfes. Dieses besteht dort wie hier in
der Forderung nach der Anerkennung der mensc/i/zc/ien Würde der Frauen,
und in der Ablehnung ihres Objektstatus oder ihrer Reduzierung zur Res-

source für andere.
Wenn wir die kurze Geschichte der neuen Frauenbewegung in den unter-

und überentwickelten Ländern studieren, können wir eine Reihe von Kam-
pagnen und Kämpfen identifizieren, in denen es um die Würde und die kör-
perliche Integrität von Frauen ging, und in deren Verlauf erst eine neue So/z'-

dar/tat zwischen Frauen entstand. Diese neue Solidarität beruht nz'c/it au/
dem eng de/z'nzerzen Fzgenzn/ez-e.we einer bestimmten Gruppe von Frauen,
sondern auf der Erkenntnis, dass das Patriarchat, insbesondere das kapitali-
stische, das menschliche Wesen, die menschliche Würde der Frauen zer-
stört, nicht nur bei den unmittelbar Unterdrückten, sondern auch bei denen,
und vielleicht sogar mehr bei denen, die von dieser Unterdrückung materiel-
le Vorteile haben (vgl. Bennholdt-Thomsen, 1987).

Ich denke, wenn diese tiefste Dimension der Frauenkämpfe, aber auch an-
derer ähnlicher Kämpfe erkannt würde, dann wäre es nicht mehr möglich,
dass ein Geschlecht, eine Gruppe, eine Klasse oder ein Volk ihre „Ver-
menschlichung", „Zivilisierung" auf Kosten der Zerstörung der Menschen-
würde eines anderen Geschlechts, einer anderen Gruppe, Klasse oder eines
Volkes zu erreichen suchten.

Der Kampf gegen Männergewalt und für die Frauenwürde als Menschen-
würde hat Frauen sowohl in der „Ersten" wie in der „Dritten Welt" jenseits
von Klasse, Rasse und Weltmarkt geeint.

* Es handelt sich hier um Auszüge aus dem Buch von Maria Mies: Patriarchat und Kapital.
Frauen in der internationalen Arbeitsteilung. Oktober 1988. rotpunktverlag, Pf. 397,8026 Zü-
rich. S. 277 ff. Wir danken dem Verlag für die Abdruckgenehmigung.

Literatur

Bennholdt-Thomsen, V. 1987: Die Ökologiefrage ist eine Fräuenfrage. In: Frauen und Ökolo-
gie. Gegen Machbarkeitswahn. Hrsg.: Die Grünen im Bundestag. AK Frauenpolitik,
Köln.

Birk, A./Stoehr, Ï. 1987: Der Fortschritt entlässt seine Töchter. In: Frauen und Ökologie
(a.a.O.).

12 WIDERSPRUCH 16/88



Kölner Gruppe autonomer und grüner Frauen, 1983: Auszug aus dem Technopatriarchat. In:

Beiträge zur Feministischen Theorie und Praxis. Nr. 9, S. 230 ff. Köln.
Mamozai, M. 1984: Frauen im deutschen Kolonialismus, rororo Frauen aktuell, Reinbek,

v. Werlhof, C./Mies, M./Bennholdt-Thomsen, V. 1983: Frauen, die letzte Kolonie, rororo ak-

tuell, Reinbek (2. Aufl. 1988).

André Gorz

Befreiung von Hausarbeit und Familie?
Eigenarbeit, autonome Tätigkeiten, gemeinschaftliche Souveränität*

Nicht alle Tätigkeiten sind „Arbeit" im gleichen Sinne des Wortes. Nicht alle
entsprechen dem gleichen Rationalitätstypus, und, nicht alle können vom
ökonomischen Kalkül erfasst und dem ökonomischen Bereich zugeordnet
werden.

Eine Arbeiterin verrichtet nicht Arbeit im selben Sinn wie ein Dienstmäd-
chen, eine Krankenpflegerin, eine Prostituierte, ein Feuerwehrmann usw.
nicht im selben Sinn wie eine Arbeiterin. Gesellschaft und Leben können oh-
ne „Arbeit" nicht existieren, aber nicht alle Gesellschaften und nicht jedes
Leben sind Arbeitsleben und Arbeitsgesellschaften. Arbeit und Gesellschaft
sind nicht deshalb in Krise, weil es nicht genug zh fwn gibt, sondern weil Ar-
beb i« einem ganz bestimmten Sinn knapp geworden ist, und weil das, was zu
tun bleibt, nur in abnehmendem Masse mit dieser Arbeit zu tun hat.

Die Krise der Arbeit und der Arbeitsgesellschaft wird nicht dadurch über-
wunden, dass die Anzahl der Schuhwichser zunimmt, wie George Gilder(l)
glaubte; noch dadurch, dass die Anzahl von Dienstboten, Hostessen und
Windschutzscheibenreinigern steigt, wie Philippe Seguin(2) behauptete;
noch dadurch, dass die Zahl von Prostituierten, Hausfrauen und Hausmän-

nern, von Reiseführern und Disneylands sich vergrössert. Nicht etwa, dass

diese Leute nicht „arbeiteten"; was sie tun, hat nicht denselben Sinn wie die
Arbeit im ökonomischen Sinn, und es ist nicht ungefährlich, ihre Tätigkeit
mit dieser gleichzusetzen.

„Arbeit" hat in der Tat nicht immer den Sinn gehabt, den sie in den Ar-
beitsgesellschaften angenommen hat. Sie war insbesondere nicht immer eine
Tätigkeit, die im Hinblick auf den Warentausch im öffentlichen Bereich voll-
zogen wurde. Sie hat den Arbeitenden nicht immer ihr Bürgerrecht ver-
schafft. Im Gegenteil, im antiken Griechenland waren Arbeit und Bürger-
sein unvereinbar. Der Grund dafür war, dass der grösste Teil der Produktion
des Notwendigen damals im privaten Bereich des Haushaltes (im oikos) be-
trieben wurde. Bis zur Geburt des Kapitalismus gab es keinen öffentlichen

WIDERSPRUCH 16/88 13


	Die öko-feministische Gesellschaft : Thesen zum Arbeitsbegriff

