
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 7 (1987)

Heft: 13

Artikel: Ethos jenseits der moralischen Form : Replik auf die Ethik- und
Moraldiskussion in Widerspruch 12/1986

Autor: Fleischer, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651970

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651970
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Fleischer

Ethos jenseits der moralischen Form

Replik auf die Ethik- und Moraldiskussion in Widerspruch 12/1986

„Die Moralphilosophen haben immer
wieder praktisch-verändernd auf die sitt-
liehe Welt einzuwirken gesucht; könnte
es nicht auch einmal darauf ankommen,
diese Welt in ihrer Wirkweise allererst
eindringlich zu interpret/ere«, um so auch
mehr Klarheit darüber zu gewinnen, wie
man selber an ihrer praktischen Gestal-
tung teilhat?"(l)

Vor fünfzehn Jahren nahm ich einmal den Auftrag an, für einen Sammelband
unter dem Titel "Moral — wozu?" den obligaten Beitrag über die moralische
und moralphilosophische Position des "Kommunismus" zu schreiben. Ich gab
ihm die Überschrift "Über das Ethos der kommunistischen Revolution" und
zeichnete darin den ideen- und praxisgeschichtlichen Weg nach, der von Mar-
xens frühem "kategorischen Imperativ" der menschlichen Emanzipation zu
einer entschiedenen Abkehr von jeder moralischen oder anderen "Sollens-
form" seines praktischen Engagements und seiner Botschaft an die Mit- und
Nachlebenden führte. Sodann verfolgte ich den weiteren Weg, auf dem es in
der nachrevolutionären Sowjetgesellschaft und ihrer Ideologie zur Wieder-
herstellung einer Moraldoktrin gekommen ist, die den Sowjetmenschen mit
einem Kodex sittlicher Pflichten konfrontiert; und wie andererseits auf dem

Gegenpool, bei den Gegnern des "Stalinismus", eine oft sehr "ethisch" getön-
te Kritik an den diversen Inhumanitäten der Sowjetgesellschaft laut geworden
ist. Von dieser moralisierenden Kritik, die sich auf Prinzipien eines "sozialisti-
sehen Humanismus" gründet, suche ich Abstand zu gewinnen. Ich hielt an
dem "Immoralismus" der Marxschen Ausgangsposition fest und schloss mit
dem Satz: "Es bleibt also dabei; in der historischen Genealogie der Moral ist
das Ethos des Kommunismus ein Ethos jenseits der moralischen Form." Kri-
tik hat jenseits dieser Formbestimmtheit nicht mehr den Sinn, eine unange-
messene Wirklichkeit mit ihrer eigentlichen, normativen Sinn- und Aufga-
benbestimmung zu konfrontieren.

Schlüsselwort "Ethos"

Dass ich vom "Ethos" dieses revolutionären Engagements spreche, hat einen
sehr bestimmten Sinn; Ich verstehe darunter nicht die Exposition einer ideell
gefassten "Norm" (von Emanzipation oder Kommunismus), sondern vor al-
lern die Wirklichkeit eines "gelebten" Ethos oder soziokulturellen Habitus,
zu dem selber schon ein gewichtiges Stück Emanzipiertheit oder "autonomi-

WIDERSPRUCH 13/87 125



stischer Kultur" (und einiges andere) gehört, alles in allem ein Ensemble von
wirklich praktizierten, sich im Wirken bewährenden Interessen, Befähigun-
gen und Bereitschaften eines qualifizierten Seins für sich selbst und für ande-

re. Diese "Wirklichkeit des Ethos" ist fast stets von den Redeveranstaltungen
einer vielstimmigen moralischen Rhetorik übertönt. Manche werde diesen

utopischen Überschuss als Äusserung eines "antizipierenden Bewusstseins"

ganz normal finden ; für meinen Teil aber fand ich es nach einiger Zeit proble-
matisch, auf diese Weise praktische Defizite in ideelle, ideologische Über-
schüsse umzusetzen. So zog ich es bald entschieden vor, den praktisch reellen
Gehalt eines Ethos von Fall zu Fall schlicht zu £>ene««erc, statt ihn in jener Ma-
nier ideativ zu überhöhen und rhetorisch (advokatorisch, propagandistisch,
pädagogisch) zu proklamieren. Diese Möglichkeit suchte ich mir daraufhin
systematisch zu erschliessen: Ethik als nüchterne Rechenschaft von den for-
mativen Energien des je praktizierten Ethos, des eigenen wie des fremden.

Die Ethik ist dann nicht eine selber "normative" Disziplin, nicht die Mani-
testation der Bejahungen und Verneinungen eines Ethos, vorgebracht in der
Absicht, dieses Ethos praktisch zu befestigen und zu befördern. Sie ist keine
Disziplin der moralischen oder sonstigen "Wertorientierung". Sie will nicht
den Willen und die ethische Urteilskraft bilden, sondern ein reflexiv-interpre-
tatives, das Handeln begleitendes ethisches Wissen ausbilden und geeignete
Formen seines sprachlichen Ausdrucks kultivieren helfen. Sie verhält sich
darum nicht lehrhaft (doktrinal), sondern "heuristisch" und "mäeutisch"
("Geburtshilfe" leistend). Eine solche Ethik ist die Sprache eines Ethos jen-
seits der moralischen Formbestimmtheit und in diesem Sinn "immorali-
stisch". Zu dem Colloquim, bei dem Allen W. Wood (1986)seine (von H. Kle-
ger 1986 besprochene) Deutung von "Marx' Immoralismus" vortrug, habe ich
übrigens ein fast genauso überschriebenes und in dieselbe Richtung weisen-
des Referat "Marx der Immoralist" beigetragen. (Es wurde in den Band
"Ethik und Marx", Angehrn/Lohmann 1986, nicht aufgenommen).

Nun liegt mein Hauptinteresse an dieser Sache jedoch nicht in der moral-
philosophischen Marxinterpretation, sondern im Ausbau einer systematisch-
prospektiven Ethikposition. Marx kommt nach alledem ohnedies nicht mehr
als ethischer Lehrer und Bekenner in Betracht, sondern als der Exponent ei-
nes praktizierten Ethos und eines ethischen Wissens um die ideologische Be-
schaffenheit moralischer Sollensaufgeböte. Was Marx z.B. an Unkonventio-
nellem über die konventionellen "Gerechtigkeitsvorstellungen" vorgebracht
hat, interessiert mich nur philologisch und marginal. Aber wenn schon in Sa-
chen Ethik ein textphilologischer Anschluss an Marx gefragt ist, so käme wohl
zuerst der erste Hauptsatz der materialistischen Geschichtsauffassung (über
Sein und Bewusstsein) in Betracht. Man kann ihn für die Belange der Ethik
folgendermassen paraphrasieren:

"Das sittliche Bewusstsein kann nichts anderes sein als das bewusste (so oder an-
ders bewusstgemachte) sittliche Sein; und das sittliche Sein der Menschen — das
sind die Gesittungsqualifikationen ihres wirklichen LebenspTozesses"(2).

So gebe ich es im Vorwort zu meinem Versuch einer "Ethik ohne Imperativ"

126 WIDERSPRUCH 13/87



zu Protokell.
Mein Eifer in der Ethikarbeit war nicht so hemmungslos, dass ich mir nicht

die Frage gestellt hätte, welchen durchaus begrenzten Sinn diese Arbeit heute

überhaupt haben kann. Auf dem Hegel-Kongress in Zürich (1986) setzte ich
die Angelegenheit unter einen generellen Vorbehalt. Das "Ethisch"-Werden
des öffentlichen Bewusstseins (so auch in der Linken) ist, sagte ich, ein Indi-
kator dafür, dass eine höherstufige politische Handlungsmöglichkeit entwe-
der gerade verlorengegangen ist oder sich noch nicht wieder eröffnet hat.

"In diesem günstigeren der beiden Fälle wäre eine hoch-virulente normative Ethik
der Vorbote einer ihrer selbst, ihrer Themen, Kräftekontigente und Aktionsfor-
men noch nicht so recht gewissen Politik-Initiative."

So habe ich mich in meinem Buch (Fleischer 1987) nicht allzu lang bei den so-

genannten "Grundfragen" ethischer Theorie aufgehalten, sondern mich den
bestimmten Anlässen zugewandt, die heute den Ruf nach neuer Ethik be-

gründet haben. Neben den Anliegen von Sozialkultur und technischer Zivili-
sation, Krieg und Frieden sowie Menschheit und Natur kommt hier auch das

Ethos des modernen Sozialismus zur Sprache, einschliesslich eines Exkurses
über die Ethik-Positionen bei Marx. Das Hauptproblem ist indessen die ge-
schichtlich-praktische Bilanz des modernen Sozialismus unter dem Blickwin-
kel seiner "ethischen Potenz".

Diskussionsbemerkungen

Hier möchte ich nun auf Gedankenlinien einiger Beiträge in WIDER-
SPRUCH 12 zu sprechen kommen, die sich mit meinen teils berühren, teils
kreuzen.

Ich setze dort ein, wo es um meinen eigenen Platz in der aktuellen, auf den

Komplex Marx/Sozialismus bezogenen Ethikdiskussion geht. Martin Bonde//
hatte dafür das Referat "Sittlichkeit jenseits von Moralität" vorliegen, das ich
auf dem Hegelkongress in Zürich gehalten habe. Hier markiere ich meinen
Platz auf der Fortführungslinie von Hegels Kantkritik. Wie Bondeli mit Recht
sagt, kann es nicht wohl angehen, nach Hegels Buchstaben ein abstrakt-uni-
versai aufgerichtetes "Moralprinzip" gegen die "substantielle Sittlichkeit" ei-

ner festgeschriebenen "institutionellen Lebensform" einzutauschen und so zu
einer "anpasserischen Institutio'nsethik" zu kommen. Die Rückholung des

"Normativen" auf den "Boden gelebter Normen" kann nur in die konflikt-
und veränderungsträchtige Antagonistik einer Klassen-Schichten-Nationen-
engesellschaft führen, in der offen oder latent Ethos gegen Ethos steht. In ei-

ne solche Konstellation war einst ja auch Marx mit seiném "Personal-Ethos"
eingetreten, im Gegensatz zum Ethos der Herren- und Spiessersphäre und in
der Erwartung, dass sich im Ethos der Arbeiterwelt ein Aufbruch ereignen
werde. Nun umschreibt Bondel sein Anliegen jedoch so, dass in der Fortfüh-
rung von Hegels Kantkritik "Moralprinzipien an ein Verständnis verschiede-
ner gelebter historisch-sozialer Normen zurückzubinden" seien; so komme
man zu einer "marxistisch verstandenen Moral in praktischer Absicht". "Eine

WIDERSPRUCH 13/87 127



marxistische Moral, will sie nicht in Imperativen und Zieldiskussionen stek-
ken bleiben, wird gerade um dieses Gravitationszentrum nicht herumkom-
men." Daraufhin sagt Bondeli nun, in Konkretisierung dieses Konzepts ver-
langte ich radikal, die Ethik des Moralbewusstseins durch eine Ethik des

Ethos zu ersetzen (Widerspruch 1986, H.12, 60).
Daran hätte ich sowohl zur Person wie zur Sache einiges zurechtzurücken.

Erstens "verlange" ich genau genommen nichts, sondern reklamiere eine

Denkmöglichkeit, von der ich hoffe, dass sie auch für andere interessant sein
könnte. Zum zweiten sehe ich dann doch den Verbund von ethischer Theorie-
arbeit und "ethos-praktischer Absicht" etwas anders. Zunächst geht es wirk-
lieh um ein erkennendes Durchdenken der ethisch-praktischen Konfigura-
tion, bei dem die praktische Absicht nicht gleich mit der Tür ins Haus gefallen
kommt. Und: Eine "marxistisch verstandene Moral in praktischer Absicht"
kommt auch am Ende nicht heraus! Dagegen hat sich bei dem besagten
Durchdenken ein Veto ergeben : die Verknüpfung der ethos-praktischen Wir-
kimpulse (in denen radikal alles beschlossen liegt — das macht meinen Radi-
kalsimus aus) mit allem, was je erklärte "moralische" (oder "ethische", ethos-
immanente) A/wzc/z/ sein und werden kann, sehe ich anders. Ich sehe es über-
haupt nicht so, dass man absichtsvoll die methodische Disposition treffen
könnte und sollte, "Moralnormen" an ein "Verständnis" von "gelebten histo-
risch-sozialen Normen zurückzubinden".

Hier geht es sichtlich um analytische Feinarbeit — sie könnte sich aber loh-
nen. Also: Was hat es denn mit jener Doppelgestalt von Moralnorm und "ge-
lebter Norm" auf sich? Es kommt da akkurat zweierlei in Betracht: Entweder
erweist sich die (ideell und als geltend gesetzte) Moralnorm als eine bloss pro-
jektive und rhetorische, also ideologische Üf>er/zö/z«rtg des normativ Geleb-
ten und Praktizierten, also des wirklichen und sich bewährenden Handlungs-
Vermögens dar — dann verfällt sie der Ideologiekritik an einem exaltierten
Moralbewusstsein. Oder aber: Die Gedankengestalt einer "Norm" ist nur der
Name, die schlichte Benennung für eine reell wirksame normative Potenz im
Wirklichen, im praktizierten Ethos. Eben dieses zweite visiere ich als die
Eventualität an, der mein ganzes Interesse gilt. Ich kann daraus aber nicht
wiederum eine Norm machen wollen und ver/angen, künftig sei so zu verfah-
ren. Denn diese Verfahrensmöglichkeit liegt selber in der Potenz eines Kom-
munikations- und Organisationsethos beschlossen, das sich nicht normativ
verordnen lässt. Sie ist eine Sache eingeübter Kulturformen des Sozialen in ei-

nem Ethos, das gegen fremdes Ethos unerbittlich hart sein kann, sich in sei-

nem Binnenbereich jedoch nur zwangslos-einverständlich (und auch nicht
"argumentativ" diszipliniert) ausbildet, fortbildet und ausbreitet. In interpre-
tativer Sicht stellt sich die Formel von einer "marxistischen Moral in prakti-
scher Absicht" daraufhin als ein leichter moralbewusster Infekt dar, wie man
ihn sich leicht in Klimalagen eines soziokulturellen Notstandes zuzieht: wenn
eine Politkformation alt geworden ist und die Umrisse einer neuen sich noch
nicht deutlicher abzeichnen. Die Moralisierung des Politischen gehört so zur
Signatur einer "Notstands-Ideologie" in einem Interim, in einer Latenzphase
anstehender Umgruppierungen. Mir scheint, dass fast alle in dem Heft verei-

128 WIDERSPRUCH 13/87



nigten Beiträgte von dieser Konstellation her eingestimmt sind.
Nun steckt in der "marxistisch verstandenen Moral" auch noch der Krisen-

herd "Marxismus". Ich finde, dass schon die Etablierung des "Marxismus"
vor gut hundert Jahren der ideologische Reflex auf einen geschichtlichen Be-
wegungs-Notstand gewesen ist, Folge davon, dass die revolutionäre Initiativ-
kraft der Arbeiterklasse eben doch nicht so weit reicht wie es Marxens Erwar-
tung gewesen war(3). Ich unterschreibe daher Agnes Hellers Satz, dass es kei-
ne marxistische Ethik gibt(Widerspruch 1986, H13,44) — es sei denn als eine

ideologisch forcierte Veranstaltung.
Nach dem Gesagten kann ich mich kaum für das Anliegen von AraoM

Kunz// erwärmen, jenseits des Marxismus und seiner geschichtsphilosophi-
sehen Tradition eine "emanzipatorische" Freiheit-Gleichheit-Brüderlichkeit-
Ethik aufzurichten, die den "Gedanken der Emanzipation" als eine "Ver-
pflichtung" ansetzt und so den Einzelnen kategorisch mit der Forderung nach
seiner Emanzipation vom kapitalistischen Habenwollen konfrontiert (32 f.,
37). Ich weiss aus Erfahrung, dass ich umgekehrt A. Künzli auch nicht für die
Sache der "Ethik ohne Imperativ" erwärmen kann. Aber ich finde es (bei aller
meiner Rigidität im Theoretischen) auch nicht so schrecklich, wenn sich ein

engagierter und geschätzter Mitstreiter mehr in der rhetorischen Tradition
des Proklamierens und Forderns zu äussern gewohnt ist. Noch ist längst nicht
ausgemacht, wie beträchtlich der Personenkreis ist, der seinen Sprachverkehr
bezüglich der praktischen Fragen im Code meiner ausgeklügelten "praxisana-
lytischen Reflexion des Ethos" abwickeln kann. Ich vermute erst einmal, dass

ich mich in eine heillose Minderheits-Opposition begebe, wenn ich mich so
entschieden von der Kultivierung eines an Moralität, Gerechtigkeit oder So-

zialismus orientierten Normbewusstseins abwende. Ich will nicht alles Kon-
ventionelle aus dem Felde schlagen, sondern nur mit meinem Unkonventio-
nellen nicht des Feldes verwiesen werden. Meine Verfahrensweise ist dop-
pelt: typus- und situationsrelativ. Ich glaube, ich bewege mich damit in der
Nachbarschaft zu Ag/jes //e//er. Wenngleich wir beide unsere Sache in einem
recht verschiedenen sprachlichen Gestus vorbringen — sie voller Inspiration,
ich mit vielerlei Restriktionen —, haben wir das gemeinsam, dass wir aus dem
Felde des normativ Allgemeinverbindlichen einen Kreis dessen ausgrenzen,
wo man notgedrungen etwas "exklusiv" mit einigen Wenigeren erst einmal
"unter sich" ist.

Wie wird eine Politik daraus?

A. Heller umschreibt so etwas wie einen „Experimentalraum", in dem man
"utopische Lebensweisen in unserer Reichweite"(46) diskutieren und erpro-
ben kann. Analog visiere ich auch für durchaus "verallgemeinerungsfähige",
das Ganze betreffende Innovationen im "Betriebsethos" unserer "modernen
Industriegesellschaft" nicht gleich "alle Menschen guten Willens" als aktive
Mitträger an, sondern zunächst ein besonderes soziokulturelles Medium, et-
was "Avantgardistisches."

Gemeinsam ist dann noch, dass wir beide, A. Heller und ich, hier mit An-

WIDERSPRUCH 13/87 129



Sätzen zu Wort kommen, hinter denen jedoch je ein systematisch elaboriertes
Konzept philosophisch-politischer Ethik steht. Nur am Rande möchte ich et-
was mehr Fachtheoretisches erwähnen, worin wir in dieselbe Richtung stre-
ben. A. Heller fragt angesichts der heutigen Diskussionslage nach einer Mög-
lichkeit, "formale" und "materiale" Ethik wieder zusammenzuführen(45).
Bei J. Habermas funktioniert der "Universalisierungsgrundsatz" wie ein
"Messer", das zwischen das "Gute" und das "Gerechte" einen Schnitt legt.
Durch diesen Schnitt entsteht aber eine "altruistisch halbierte Moralität"; ich
meine sogar, Moralität ist als solche etwas altruistisch Halbiertes: das Gebot,
auf die Anderen Rücksicht zu nehmen und seine ethische Selbstachtung aus
der erwiesenen Achtung für die Anderen zu beziehen. In meiner Analytik des

"Ethos" geht das Geltendmachen und Einfordern eines unverfügbaren
Selbstsein (als Grundelement "guten Lebens") jedem Pflichten- und Gerechr
tigkeitswesen voraus. Das Fundamentale im geschichtlich höheren Ethos ist
das energische, auf Kompetenz gegründete Interesse an personaler Autono-
mie, und daraus baut sich der (engere oder weitere) gesellschaftliche Umkreis
"autonomistischer Kultur" (György Konräd) auf.

Nur suche ich das nicht auf den Gedankenbahnen von A. Heller mit einer
projektiven Idee des "guten Lebens" zu denken, sondern als Ingrediens des

geschichtlich geprägten, gelebten Ethos im Wirklichen auszumachen. So

kann ich mich schwerlich mit ihren Formulierungen(46) anfreunden, die im
Geiste des Kantischen Moralidealismus gehalten sind: Sie bewegen sich im
Rahmen von Wertkonfessionen und in der Positur jenes Philosophen, den
Kant als "Lehrer im Ideal" tituliert hat. Für meinen Teil habe ich (wie schon
anlässlich von A. Künzli gesagt) entschieden Abstand genommen von jedem
proklamatorischen, advokatorischen oder pastoralen Gestus, Abstand von
jeder Erweckungs-, Erziehungs- und Mobilisationsethik. Ich wende mich
nicht mit der Frage "Was sollte ich tun?" oder "Wie sollte ich handeln?" an die
Frauen und Männer unserer modernen Welt, und nicht danach noch einmal
an einen engeren Kreis derer, "die bereit sind, unsere beiden universalen
Werte, Freiheit und Leben" im Sinne der gleichen Freiheit und Lebenschan-
cen für alle zu interpretieren. Ich glaube, ich muss den Kreis fürs erste noch
viel enger ziehen und meinen Ethik-Text an Zeitgenossen adressieren, die
sich aus den normativen Selbstverständlichkeiten und den menschenfreundli-
chen Wünschbarkeiten unserer angestammten oder neuerworbenen Frei-
heits-Gleichheits-Brüderlichkeits-Ideologie heraus auf dem Boden einer reel-
len Politik zusammenfinden wollen und können. Das ist in allen normativen
Angelegenheiten die entscheidende Frage: Wie wird eine Politik daraus? In
einem anderen als dem von A. Heller (begründet) zurückgewiesenen Sinne
halte ich es sehr wohl für möglich, "Ethik in Politik zu überführen" — in eine
Politik aus der Substanz autonom«'bsc/zer und kooperaiivi.vii.vc/ier Lebens- und
Sozia/ku/tur jenseits der unverschuldeten Bornierungen des bisherigen Sozia-
lismus und in einer neu abgesteckten Gegenposition zum kapitalistischen Zi-
vilisationsbetrieb. Ethik wird dann ("geschichtsmaterialistisch") zu einer
Heuristik der gegenständlich-produktiven und sozial-formativen Kräfte, die
über die kapitalistischen Produktionsverhältnisse hinauszuführen vermögen.

130 WIDERSPRUCH 13/87



"Moral" als Meta-Institution?

Für Verhältnisse einer Zeitschrift mit "Beiträgen zur sozialistischen Politik"
ist in den Moral-und-Macht-Reflexionen von Heft 12 erstaunlich wenig von
"Sozialismus" die Rede. Es will scheinen, dessen einstmals so konsolidierter
Systembegriff habe sich in ein lockeres Kombinat von Funktions- und Quali-
tätsbegriffen des "Vergesellschaftungshandelns" (Haug 1986/Bondeli 1986)

aufgelöst. Vielleicht muss man dagegen gar nicht so viel haben, kann man das

"sozialistisch" Wesentliche sehr wohl ohne "den Sozialismus" denken, so ge-
nau wie nötig und so ungenau wie nötig. Bei meinem Anlauf zu einer "Ethik
ohne Imperativ" war es mir nicht zuletzt darum zu tun, die Frage nach dem
"Ethos des Sozialismus" auf eine andere Verhandlungsgrundlage zu stellen,
insbesondere den Sozialismus aus der Abstraktion einer geschichtlichen
"Aufgabe" herunterzuholen. Bis in das Jahr 1968 hinein war ich noch nicht so
entschieden abgeneigt gewesen, mit Programm-, Projekt- und Normbegriffen
von Emanzipation und Sozialismus zu operieren. Die Erfahrung der Hoch-
schulrevolte und der osteuropäischen Reformbewegung war es, die mich ge-
gen jede Sonderkultur des Normativen argwöhnisch gemacht hat. Ich wollte
nun aber auch nicht, dass sich der "Sozialismus" daraufhin wieder in eine
halb- oder konkret-utopische "Idee" zurückverwandelt, wie das jetzt einige
brave und fromme Nachbarn betreiben. Ich wollte schön materialistisch blei-
ben und — wie vor 150 Jahren Karl Marx 1837 — "im Wirklichen selbst die
Idee suchen", die geschichtliche Gestalt von Produktivkräften, die auf eine

Aufhebung bestehender Produktionsverhalten hinarbeiten.
Ich finde jetzt bei A«t/ré Gorz, dem Autor des "Schwierigen Sozialismus",

zwar keine ausdrückliche Apotheose "des Sozialismus". Es wirkt aber doch

so, als hätte eine Meta-Institution "Moral" den Platz eingenommen und rieh-
tete mehr oder weniger sozialistische "Aufgaben" vor uns auf. Immer wieder
begegnen bei A. Gorz Formulierungen wie die, dass es "eine Hauptaufgabe
der Linken" bleiben müsse, oder Sätze wie diese:

"Es gilt auf alle Fälle, die Arbeitsmittel und die Arbeit so umzugestalten, dass sie

schöpferische Entfaltung und Kontrolle über die Zwecke und die Zusammenhän-
ge, denen sie dient, erlaubt. Dies muss das Idealziel bleiben. Aber gleichzeitig müs-
sen wir anerkennen, dass dieses Idealziel nie vollständig verwirklicht werden kann
(14).

Das verweist uns zurück auf eine — heute allein sinnhafte — Mora/ t/er Awto-
nom/e, die zu gesellslchafts- und wirtschaftspolitischen Forderungen
führt(19). "Aufgabe der moralischen Überlegung ist, zu begründen, was gut
und was schlecht ist"(20).

Diesen Begründungs- und Ableitungsweg habe ich mir gleich nach 1968

verbaut. Ich hielt 1971 (in: "Normativistisches und materialistisches Ver-
ständnis der sozialistischen Transformation") den kritischen Kernsatz fest:
"Als normativistisch bezeichne ich solche Vorstellungsformen (oder Ausdrucks-
weisen), in denen die Zielrichtung und Massbestimmung geschichtlicher Aktivitä-
ten in den Termini von Prinzipien, Idealen, von programmatischen Ideen darge-
stellt sind — seien diese nun mehr als Inhaltsbestimmungen von Doktrinen gefasst

WIDERSPRUCH 13/87 131



(Humanismus, Marxismus, Moral, Wissenschaft, Demokratieverständnis u. dgl.)
oder als Wesensbestimmungen sozialer Systeme (etwa als Implikate dessen, was
Sozialismus' eigentlich ist) —, ohne dass man sich dabei Rechenschaft gibt von den
real-praktischen, sozialen Substraten derartiger normativer Gehalte, d.h. von den
wirklichen Menschen, in deren wirklichen (und nicht normativ vorgeschriebenen)
Handlungsdispositionen der jeweilige Normgehalt seine praktische Realität hat;
ohne zu prüfen, ob und wo er eine solche Realität hat" (In: Praxis 1972,3-4,275).

Das Verdienstliche des Beitrages von A. Gorz sehe ich einmal darin, dass er
die ethischen Fragen an den Ort bringt, an dem sich — nach wie vor — das

Hauptsächliche entscheiden dürfte. Das Schlüsselproblem ist, wie aus der Ar-
beitsgesellschaft in einem unvergleichlich höheren Masse eine Kulturgesell-
Schaft werden kann, höhere, d.h. mehr autonome und zugleich mehr verbind-
liehe, kooperative Kulturformen des Sozialen im Arbeits- und Lebensalltag
sich aufbauen können. Mehr Autonomie ermöglicht mehr Kooperation, und
um beide herum wird sich auch mehr Solidarität ausbreiten. Nur setze ich dies
nicht quasi-institutionell als den Imperativ einer "Moral" an, sondern suche
mich seiner als einer lebendigen Potenz im "wirklichen Lebensprozess" zu
vergewissern.

In den "real existierenden" (und ausweitungsfähigen) Bildungselementen
einer autonomistischen Kultur sehe ich das normativ-energetische Zentrum
dessen, was sich einmal zum Systembegriff "des Sozialismus" ausgeformt hat
und worauf dieser bis auf weiteres wieder zurückzuführen wäre. Man kann ge-
wisse heuristische Annahmen und Erwartungen darüber haben, wo im weit-
gefächerten Ensemble der lebendigen Produktivkräfte gewisse "Autonomie-
Reserven" entstanden sein dürften, in denen auch die Potenz einer höheren
autonom-kooperativen Souveränität über den naturwüchsig dahintreibenden
Gesamtprozess der kapitalistischen Produktion beschlossen liegen. Ich mei-
ne, gewichtige Probleme beginnen gerade dort, wo A. Gorz vorerst eine
Grenze gezogen sieht, wenn er schreibt:
"Berufliche Autonomie — also die Fähigkeit, selbständig und verantwortungsbe-
wusst am Arbeitsplatz den Ablauf technischer Prozesse zu sichern — ist mit exi-
stenzicller oder moralischer Autonomie nicht notwendig verknüpft"(9).
Nicht notwendigerweise — aber möglicherweise doch? Unser temporärer
"ethischer Notstand" (der mit moralischen Imperativen nicht zu beheben ist)
liegt wohl darin beschlossen, dass die autonomen Energien für diverse Inno-
vationen im Betriebsethos unserer kapitalistischen Industriezivilisation nur
auf eine ebenso autonome Weise im Fortgang von Krisenerfahrungen auf den

Weg kommen, und es damit noch nicht weit her ist.

Anmerkungen

1) Vgl. zur Einführung H. Fleischer: Ethik ohne Imperativ. Zur Kritik des morali-
sehen Bewusstseins. Frankfurt 1987, 8.

2) Das Wort vom "sittlichen Sein" findet man in §142 von Hegels Rechtsphilosophie,
und ich verpflanze es in den historisch-materialistischen Hauptsatz über das Be-
wusstsein als das bewusste Sein (=der wirkliche Lebensprozess der Menschen), um
der Suggestion entgegenzuwirken, nur unter der Rubrik der "Bewusstseinsformen"
figuriere "Moral" als eine von ihnen, und zwar als ein bedingter Bewusstseinsreflex
der in ethischer Hinsicht neutralen Produktionsverhätnisse.

132 WIDERSPRUCH 13/87



Akkurat in diesem Transformationsschritt liegt nach meinem Dafürhalten die
spezifische Möglichkeit, die Sache der Ethik mit Marx zusammenzubringen. Der
Problemanschluss bei den Kategorien "Produktivkräfte", "Produktionsverhältnis-
se" und "Überbau" wird ebenfalls bündig, jedoch nicht ohne die ideologiekritische
Differenz von "Sein" und "Bewusstseinsform". Ich fand es probat, für jenes "sittli-
che Sein" — schon damit es nicht zu feierlich klingt — den Titel "Ethos" (oder "ge-
lebtes Ethos" — damit wir nicht wieder bei den "sittlichen Überzeugungen" etc. lan-
den) einzusetzten. Ethos ist die je geschichtlich etablierte und fortgebildete Verhal-
tensordnung von Menschen in den Güterverhältnissen ihres Individual- und Gesell-
Schaftslebens; sie hat teil an allen Antagonismen dieses Gesellschaftslebens über-
haupt.

3) Marx hat, um es kurz zu sagen, "empirisch" «ich; recht damit gehabt, dass das Fa-
brikproletariat so hohe Erwartungen an sein Ethos erfüllen würde. Er hat aber im
Sinne seines eigenen Ethos recht gehabt, auf jede besondere Kultivierung und Ak-
tivierung von Freiheit-Gleichheit-und-Brüderlichkeit-Vorstellungen zu verzichten.
Genau genommen ist das freilich kein Rechthaben im Theoretischen, sondern die
Suffizienz, wenn nicht Superiorität eines bestimmten Habitus und Gestus in gesit-
tungsnormativen Angelegenheiten. Warum predigen "die Kommunisten" keine
Moral? Weil sie etwas Bestimmtes über die autochthon praktische Selbstgenerie-
rung von Gesittungsweisen in gesellschaftlichen Milieus wissen und es damit genug
sein lassen können. Ich halte es für schlicht obsolet, bei Marx nach Moralprinzipien
und den "sittlichen Intuitionen" zu fahnden. Solange Marx noch nicht den halbwegs
festen Boden der Arbeiter-Selbstorganisation für einen halbwegs sicheren Gang un-
ter den Füssen hat, kann er (wie es O. Kallscheuer 1986 ganz zutreffend bezeichnet)
mit Kant "kokettieren" und die menschliche Emanzipation in einen "kategorischen
Imperativ" einkleiden. Nach der neuerlichen "materialistischen" Wendung von
1845/46 — von den "Bewusstseinsformen" zur Handlungs-Inhaltlichkeit der "wirk-
liehen Bewegung" — können die verbal-konzeptiven Bekundungen eines "sittli-
chen" Strebens oder Widerstrebens nur noch als die spezifischen Weisen von Be-
wusstmachung des je spezifischen "sittlichen Seins" gelten, des eigenen, artver-
wandten, fremden oder widerwärtigen.)...) Dies soll u.a. besagen, dass Marxens
stoischer Rückzug vom einer aktiven Normenkultur aus "moralischen Prinzipien"
und "sittlichen Intuitionen", um deren "Verwirklichung" es zu tun wäre, überhaupt,
eine konsistente geistig-praktische, denkerische Möglichkeit ist, zumal die für ihn
spezifische, ihm gemässe Möglichkeit — was nicht heisst, dass es uneingeschränkt
jedermanns Möglichkeit wäre. Daher wohl die grosse Schwierigkeit mit den ethi-
sehen Problemen bei Marx, eine grössere Schwierigkeit wohl als jene, die Marx mit
der Ethik gehabt hat. Nur die Probleme des Klassenkampfes sind schwieriger.

Literatur

Angehrn, E./Lohmann, G. (Hrg.), 1986: Ethik und Marx. Moralkritik und normative
Grundlagen der Marxschen Theorie. Königstein/Ts.

Bondeli, M., 1986: Moral im Wandel der marxistischen Diskussion. In: Widerspruch,
H.12, 56-61..

Fleischer, H., 1987: Ethik ohne Imperativ. Zur Kritik des moralischen Bewusstseins.
Gorz, A., 1986: Jenseits von Arbeitsutopie und Arbeitsmoral. In: Widerspruch, H. 12,7-

21.

Haug, W.F., 1986: Marx, Ethik und ideologische Formbestimmtheit von Moral. In: An-
gehrn/Lohmann 1986 (auch in: ders.: Pluraler Marxismus. Bd. 2. West-Berlin 1987).

Heller A., 1986: Moralphilosophie und radikale Ethik. In: Widerspruch, H. 12, 39-48.
Kallscheuer, O., 1986: Gerechtigkeit und Freiheit nach Marx. In: Prokla, H. 65.

Kleger, H. 1986: Gerechtigkeit nach Marx und über ihn hinaus. In: Widerspruch, H. 12,
49-55.

Künzli, A., 1986: Sozialismus und Moral. In: Widerspruch, H. 12, 30-38.
Wood, A.W., 1986: Marx' Immoralismus. In: Angehrn/Lohmann 1986.

WIDERSPRUCH 13/87 133


	Ethos jenseits der moralischen Form : Replik auf die Ethik- und Moraldiskussion in Widerspruch 12/1986

