
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 7 (1987)

Heft: 13

Artikel: Philosophie der Praxis : Notizen : zum 50. Todestag von A. Gramsci

Autor: Gramsci, Antonio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antonio Gramsci

Philosophie der Praxis

Notizen. Zum SO. Todestag von A. Gramsci*

Man muss das weitverbreitete Vorurteil zerstören, dass die Philosophie des-
halb etwas sehr Schwieriges sei, weil sie die intellektuelle Aktivität einer be-
stimmten Kategorie spezialisierter Wissenschaftler oder systematisch arbei-
tender Berufsphilosophen ist. Man muss daher zuerst zeigen, dass alle Men-
sehen „Philosophen" sind, indem man die Grenzen und Charakterzüge dieser
„spontanen Philosophie" definiert, die „aller Welt" eigen ist, d.h. der Philoso-
phie, die enthalten ist 1. in der Sprache selbst, welche ein Ensemble von be-
stimmten Begriffen und Konzepten ist und nicht einzig und allein von Wör-
tern, die grammatisch gesehen keinen Inhalt haben, 2. im Alltagsverstand und
im gesunden Menschenverstand, 3. in der volkstümlichen Religion und daher
auch im ganzen System des Glaubens, des Aberglaubens, der Anschauungen,
der Art und Weise des Sehens und Handelns, die darin zutage treten, was man
allgemein „Folklore" nennt.

Die Position der Philosophie der Praxis steht im Gegensatz zur katholi-
sehen: Die Philosophie der Praxis strebt nicht danach, die „einfachen Men-
sehen" in ihrer primitiven Philosophie des Alltagsverstandes zu belassen, son-
dem im Gegenteil, sie zu einer höheren Konzeption des Lebens zu führen.
Wenn sie die Forderung nach der Verbindung zwischen Intellektuellen und
einfachen Menschen bekräftigt, so geschieht das nicht, um die wissenschaftli-
che Aktivität einzuschränken und eine Einheit auf der Grundlage des niedri-

gen Niveaus der Massen aufrechtzuerhalten, sondern gerade deshalb, um ei-
nen intellektuell-moralischen Block zu konstruieren, der den intellektuellen
Fortschritt der Masse politisch möglich macht und nicht nur den von begrenz-
ten intellektuellen Gruppen.

Der aktive Mensch aus der Masse handelt praktisch, hat aber kein klares
theoretisches Bewusstsein seines Handelns, er kennt die Welt nur, insoweit er
sie verändert. Sein theoretisches Bewusstsein kann historisch sogar im Gegen-
satz zu einem Handeln stehen. Man kann gewissermassen sagen, dass er ein

doppeltes theoretisches Bewusstsein hat (oder ein widersprüchliches Bewusst-
sein), einen Teil, der in seinem Handeln steckt und ihn real mit allen seinen
Mitarbeitern bei der praktischen Veränderung der Wirklichkeit verbindet,
und einen anderen Teil, der oberflächlich oder verbal enfaltet ist, den er von
der Vergangenheit geerbt und unkritisch aufgenommen hat. Dennoch ist die-
se „verbale" Konzeption nicht ohne Konsequenzen: Sie verbindet ihn mit ei-
ner bestimmten gesellschaftlichen Gruppe, übt in mehr oder weniger energi-
scher Weise einen Einfluss auf das moralische Verhalten aus, auf die Willens-
richtung. Das kann bis zu einem Punkt führen, an dem die Widersprüchlich-
keit des Bewusstseins kein Handeln mehr zulässt, keine Entscheidung, keine
Wahl, und einen Zustand der moralischen und politischen Passivität produ-

2 WIDERSPRUCH 13/87



ziert. Das kritische Bewusstsein der eigenen Person entsteht also über einen

Kampf um die politischen „Hegemonien" gegensätzlicher Richtungen, zuerst
auf dem Gebiet der Ethik, dann auf dem der Politik, um zu einer höheren

Ausarbeitung der eigenen Konzeption der Wirklichkeit zu gelangen. Das Be-
wusstsein, Teil einer bestimmten hegemonialen Kraft zu sein (d.h. das politi-
sehe Bewusstsein), ist die erste Phase für eine weitere und fortschreitende
Selbsterkenntnis, in der sich Theorie und Praxis schliesslich vereinigen.

M5se«-verste/ten-/ü/t/en. Der Übergang vom Wissen zum Verstehen, zum
Fühlen und umgekehrt, vom Fühlen zum Verstehen, zum Wissen. Das volks-
tümliche Element „fühlt", aber versteht oder weiss nicht immer, das intellek-
tuelle Element „weiss", aber es versteht und insbesondere „fühlt" nicht im-
mer. Die beiden Extreme sind daher die Pedanterie und das Philistertum ei-
nerseits und die blinde Leidenschaft und das Sektierertum andererseits.
Nicht, dass der Pedant nicht leidenschaftlich sein kann, im Gegenteil, die lei-
denschaftliche Pedanterie ist ebenso lächerlich und gefährlich wie Sektierer-
tum und Demagogie ohne Zügel. Der Irrtum des Intellektuellen besteht darin
(zu glauben), dass man wisse« kann, ohne zu verstehen und insbesondere oh-
ne zu fühlen, und dass man begeistert sein kann (nicht nur vom Wissen an
sich, sondern für das Objekt des Wissens), d.h. dass der Intellektuelle ein sol-
cher sein kann (und nicht nur ein Pedant), wenn er vom Volk und der Nation
geschieden und getrennt ist, d.h., ohne die elementaren Leidenschaften des

Volkes zu spüren, sie zu verstehen und also zu erklären und in der bestimmten
historischen Situation zu rechtfertigen, sie dialektisch mit den Gesetzen der
Geschichte zu verbinden, mit einer überlegenen Weltanschauung, die wissen-
schaftlich und kohärent ausgearbeitet ist: das „Wissen". Ohne diese gefühls-
mässige Verbindung zwischen Intellektuellen und dem Volk und der Nation.
Wenn diese Verbindung nicht existiert, reduzieren sich die Beziehungen zwi-
sehen den Intellektuellen und dem Volk und der Nation auf Beziehungen rein
bürokratischer, formaler Natur, die Intellektuellen werden eine Kaste oder
eine Priesterschaft (das ist der sogenannte organische Zentralismus). Wenn
die Beziehung zwischen den Intellektuellen und dem Volk und der Nation,
zwischen Führern und Geführten, zwischen Regierenden und Regierten, von
einer organischen Zustimmung erzeugt wird, in der das Gefühl und die Lei-
denschaft zum Verständnis und also zum Wissen werden (nicht mechanisch
verstanden, sondern in lebendiger Art und Weise), nur dann ist die Beziehung
repräsentativ, und es kommt zu einem Austausch individueller Elemente zwi-
sehen Regierten und Regierenden, zwischen Geführten und Führern, d.h. es

entwickelt sich das gemeinsame Leben, das allein gesellschaftliche Kraft ist,
der „historische Block" baut sich auf

tfe/t/7 (/932-/933j

* Diese Notizen entnehmen wir: A. Gramsci: Methodische Konzepte zum Kulturbegriff. Auszug
aus: A.G.: Marxismus und Kultur. Hamburg: VSA 1983. Abdruck mit freundlicher Genehmigung
der VSA, Hamburg.

WIDERSPRUCH 13/87 3


	Philosophie der Praxis : Notizen : zum 50. Todestag von A. Gramsci

