Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 6 (1986)

Heft: 12

Artikel: Sind Frauen humaner als Manner? : Notizen zum Aggressionstabu der
Frau

Autor: Rufer, Beatriz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652060

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

zumachen, in der Kindheit eingeiibt — das erst wire, individuell und ‘links’,
Autonomie.

Der ‘Moralist’ vereinzelt sich; eine gleichfalls widerspriichliche Lage, wie
wohl nicht erst begriindet werden muss. Und eine Bewihrungsprobe fiir linke
Moral ist, wie und ob es Einzelnen gelingt — auch Einzelnen auf der anderen
Seite, den ‘Gegnerfreunden’ — diese Widerspriiche auszuhalten und in sich zu
schlichten: ohne Kapitulation vor dem historisch Bésen, aber auch ohne Ver-
zicht auf differenzierendes Bewusstsein und Einfithlung. Ja: ob wir uns ein
Stiick ‘aufmerksamer Riicksichtnahme’ auf andere erhalten, mag auch im
historischen Konfliktfall mit zur Bewihrungsprobe unserer Moral gehoren.

* Diese Notiz 'Uber linke Moral’ von Peter Briickner ist entnommen seiner Aufsatz-

sammlung: Vom unversdhnlichen Frieden. Aufsitze zur politischen Kultur und

Moral. Verlag Klaus Wagenbach Berlin 1984. Wir danken dem Verlag fiir den Wieder-
abdruck,

Beatriz Rufer
Sind Frauen humaner als Manner?

Notizen zum Aggressionstabu der Frau

Eine freie Frau in einer unfreien Gesellschaft
wird zu einem Monstrum.

A. Carter

Als Frau iiber Moral zu schreiben, ist bereits ein Ubergriff, ist von Anfang an
schon unmoralisch. Was herrschende Moral ist, bestimmt in unserer Kulturge-
sellschaft der Mann, Frauen haben einfach moralisch zu sein. Gefiihlsvoll
dient die Frau immer noch der Minner-Moral. Daher schafft schon die Tatsa-
che, als Frau zu schreiben, schlechtes Gewissen. Satz fiir Satz muss ich gegen
das Privileg der Minner ankimpfen, um nicht mehr bloss deren Erginzung
zu maskieren, und gegen die tiefsitzende Scham, mich als Frau immer wieder
kulturlos und sprachlos zu erfahren.

Fiir viele Feministinnen wird die Erkenntnis immer wichtiger, dass eine
der Biologie nachgezeichnete Trennung des Menschen in ein spezifisch
,;minnliches und weibliches* Wesen im Kern schon die Diskriminierung durch
die patriarchalische Kultur festschreibt: als ,,defektes* Wesen wird die Frau
zum blossen , Negativ* des Mannes (Schlesier 1981). Mit Simone de Beauvoir
und anderen halte ich daran fest, dass die Verschiedenheit der Geschlechter
auf unterschiedliche Sozialisationen zuriickzufiihren ist. Es ist die Sozialwis-
senschaftlerin Frigga Haug (1983), die die Sozialisationsthese im Zusammen-
hang mit Fragen der Moral diskutiert hat. Meine folgenden Notizen kniipfen
daran an.

64 WIDERSPRUCH 12/88



Im herrschenden Moralbegriff findet Haug die giingige Geschlechterspal-
tung wieder. Es handelt sich nicht um zwei verschiedene Moralsysteme, son-
dern um die Tatsache, dass die alltdglichen Werte der Méanner-Moral fiir die
Frau etwas anderes bedeuten als fiir den Mann. Bei ihm kreist moralisches
Verhalten um Geld und Besitz, Politik und Macht, bei der Frau um Korper
und Gefiihle. Er verliert seine Unschuld bei der vertraulichen Einweihung
ins verantwortungsvolle Berufsgeheimnis und Finanzgeschift; sie ihre Un-
schuld mit dem Beginn ihrer sexuellen Erfahrungen. Andrerseits erlauben
es diese Werte auch, in gewissen Fillen gleichsam die Geschlechterrollen aus-
wechselbar zu halten. Auch darin ist die Mannermoral wesentlich auf Kor-
ruption angelegt, und, wie wir wissen, sind Frauen in Identifikation mit
Minner-Macht davor nicht gefeit (1).

Versuchen wir dazu einige Autorinnen zu diskutieren, die sich verdienst-
voll dem Thema der Moral gestellt haben, Die Entwicklungspsychologin Carol
Gilligan hilt in ihrem bekannten Buch ,,Die andere Stimme* (1982) an einer
fir Mann und Frau ,natiirlicherweise* verschiedenen Moralvorstellung fest.
Ihr Anliegen, eine Entwicklungspsychologie der ,weiblichen Moral* wissen-
schaftlich auszuweisen und sie als ,gleichwertig* und ,wertneutral* derjeni-
gen des Mannes gleichzustellen, macht neugierig. Bisherige Moralkonzeptio-
nen entlarvt sie als midnnerzentrierte Sichtweise, die ausschliesslich anhand
von empirischen Untersuchungen mit Jungen erstellt worden sind (Kohlberg,
Piaget). Sie selber kommt dabei zum Schluss, dass Frauen einer Ethik der
,Anteilnahme*, des ,Nihrens* und der , Fiirsorge* verpflichtet sind. Dem-
nach entscheiden sich Frauen in Konfliktsituationen zugunsten der , Bezie-
hung* und gegen den personlichen Erfolg oder die Karriere. , Pflichterfiillung
und Opferbereitschaft wiegen schwerer als das Ideal der Gleichberechtigung*
(S. 83). Darin sieht Gilligan auch ihre Uberzeugung begriindet, dass eine Ethik
der Frauen zu einer ,gewaltfreieren* und ,reiferen* Einstellung im Leben
filhre, in ihr die ,,Grenzen von Autonomie und Herrschaft* wiren (210), wo-
mit diese Ethik fiir die Garantie des Friedens wegweisend sein konnte. Die
Herausbildung der verschiedenen Moralen erkldrt Gilligan mit den unter-
schiedlichen Entwicklungen: das Midchen bleibt in enger ,Bindung* zur
Mutter, der Junge dagegen ,,trennt‘ sich von ihr. Deswegen fiihrt nach Gilli-
gan die Entwicklung in der Adoleszenz beim Madchen vorwiegend zum Er-
leben von ,Intimitdt*, beimJungen hingegen zur ,Identitdt‘‘; im Erwachse-
nenleben zur Erfahrung von ,Liebe* bei der Frau, zum Bediirfnis nach ,,Ar-
beit* beim Mann. Gilligan, die in ihrer breitfinanzierten Forschung nur ,,iiber-
durchschnittlich intelligente Kinder* und nur Erwachsene aus der Klasse der
,,Hochgebildeten** (Gilligan) analysiert, bekennt Farbe spitestens dann, wenn
sie ihr Frauenbild présentiert. Die Frau figuriert als intaktes Wesen, als eine
Idealfrau, die nur noch um ihre Gleichwertigkeit besorgt ist, von den welt-
weiten Demiitigungen sexistischer Gewaltherrschaft aber unbetroffen ist.
Der Emanzipationsanspruch ist wissenschaftlich wegdefiniert, die , Wertneu-
tralitdt* gerit ins Wanken. Der alltdgliche Beziehungs- und Handlungsbereich

WIDERSPRUCH 12/86 65



wird der Beziehungsfrage untergeordnet. Gilligans , Ethik des Nahrens, der
Verantwortung und der Zuwendung* gilt, wie konnte es anders sein, dem
Ehe-Mann und den eigenen Kindern. Beziehungen von Frauen untereinander
werden nicht untersucht, obwohl hier , méinnliche® Rivalititskimpfe die
,weibliche Fiirsorge rasch untergraben. Und, was nicht mehr iiberrascht, das
Aggressionsproblem der Frau wird heruntergespielt und fiir einen Irrtum ge-
halten, der einer Ménnersicht entspringt. Dieses Thema ist in wenigen Zeilen
abgetan: ,,Geschlechtsunterschiede im Hinblick auf Aggression werden ge-
wohnlich interpretiert, indem man die ménnliche Reaktion zur Norm erhebt,
sodass die fehlende Aggression bei Frauen als das zu erklirende Problem er-
scheint.* (S. 58). In einer ,hoher entwickelten Lebensweise* 16se bei Frauen
die ,Einsicht in die Notwendigkeit der Verbundenheit* den ,,Glauben an die
Wirksamkeit der Aggression‘“ ab. (S. 65) Wo im Titel ,,Die andere Stimme*
noch vielversprechend an die Radikalitdt des ,,Andern Geschlechts* (Simone
de Beauvoir) erinnert wird, tabuisiert Gilligan die gewalttitige Realitdt fiir
die Frauen und vertrostet diese mit der verklidrten Figur der hingebungsvollen
Dulderin unter dem dornigen Heiligenschein. Sie kokettiert mit der Frage:
Sind Frauen moralisch nicht doch bessere Menschen als der Mann? Und fijhrt
denn eine besondere Begabung der Frau zum Frieden nicht zu einer aktuellen
Variante des Mythos Frau? Gilligans zweidimensionales Entwicklunskonzept
der Moral gesteht nicht nur dem Mann kritiklos ein ,natiirliches* Monopol
iiber die Aggression zu, was dessen Gewaltakte von Natur aus immer schon re-
lativiert, sondern sie verweist darin die Frauen der Unter- und Mittelschichten
deutlich auf ihre primidre Rolle als Hausfrau und Mutter. Ist denn die Befrei-
ung der Frau von den Klassengrenzen und Frauenrollen zu schaffen, ohne da-
bei das Gebot ,weiblicher** Fiirsorge und Zuwendung zu verletzen? Im Ent-
wicklungskonzept von Gilligan sind vor allem Proletarierinnen und Frauen aus
den Unterschichten chancenlos. Sie sind es aber gerade, die in ihrer Lebenssi-
tuation am massivsten mit der Gewalttitigkeit konfrontiert sind und so gera-
de der Firsorglichkeit und Zuwendung, der Solidaritdt auch von seiten der
Minner bediirften, geraten sie doch in ihrer Emanzipation nicht nur in den
Verruf des Klassenverrats, sondern haben iiberdies den Frauenverrat zu ver-
kraften, den Bruch mit dem patriarchalen Frauenschicksal (Frauen Grund-
studium 1984).

*

Einige Verwirrung stiftet in letzter Zeit die Konzeption eines,,humaneren* Uber-
ichs der Frau, wie sie die engagierte Psychoanalytikerin Margarete Mitscher-
lich in die Diskussion gebracht hat. Zwar vertritt Mitscherlich in ihrem Buch
,,Die friedfertige Frau* (1985) die Sozialisationsthese auch und kniipft an der
feministischen Kritik der Freudschen Konstruktion der Weiblichkeit an. Der-
zufolge stiitzt sich Freud darin allzusehr bloss auf die ,,mangelhafte* Anato-
mie der Frau und lisst die soziokulturellen und 6konomischen Ursachen
weiblichen Verhaltens gusser acht (S. 20, 21, 143 etc.). Ebenso ist Mitscher-
lich zuzustimmen, dass Frauen nicht weniger aggressiv sind als Minner, aber
anders als diese mit ihren Aggressionen umgehen. Mitscherlich’s Konzept des

66 WIDERSPRUCH 12/86



,humaneren‘ Uber-Ichs lasst jedoch viele Fragen offen, bzw. stiftet Missver-
stindnisse, die nicht unproblematisch sind. Mit der Konzeption des ,humane-
ren‘ Uberichs versucht Mitscherlich offensichtlich, die Differenzen zwischen
Frau und Mann im Umgang mit Aggressionen psychoanalytisch zu erhellen.
Damit ,,soll die grossere Objektbezogenheit es der Frau eher ermdoglichen, ein
weniger rigides, weniger gefiihlsabwehrendes Uberich aufzubauen und eine
Moral zu entwickeln, die liebevoller, beweglicher und humaner ist als die des
Mannes, kein ;schwaches‘, sondern ein anderes, mehr auf die Erhaltung der
Beziehung zu nahestehenden Menschen bezogenes Uberich.” (S. 158). Das
,humanere Uberich bleibt so Teil des Drei-Instanzen-Modells (Struktur-
theorie) Freuds, was letztlich nichts anderes bedeutet, als dass die Anders-
artigkeit der Frau wieder auf deren ,anatomisches Schicksal** zuriickgefiihrt
wird, verlduft doch die Herausbildung des Uberichs nach Freud den anatomi-
schen Unterschieden entsprechend beim Jungen gerade anders als beim Mad-
chen. Weil das Middchen keinen Penis besitzt, wird es nicht von der Kastra-
tionsangst bedroht wie der Junge, sondern ,,nur‘ von der schwicheren Angst
vor Liebesverlust. Demnach sieht sich das Mddchen nicht im gleichen Masse
genotigt, die autoritativen Gebote und Verbote der Eltern etc. zu verinnerli-
chen, ihm wird ein ,,schwaches* Uberich zugeschrieben. Hier setzt Mitscher-
lich an und, so ist zu vermuten, wandelt das ,,schwache‘* in ein ,,anderes*, ein
,humaneres* um, weil die Angst vor Liebesverlust nach Freud zugrosserer
,;Objektbezogenheit*“ fiihrt (S. 157). Dies bedeutet dann fiir Mitscherlich:
,.Wenn auch die Angst vor Liebesverlust die oft fatale Anpassungsneigung der
Frau fordert, so fordert auch das offen gezeigte Bediirfnis, geliebt zu werden,
die Humanitit der Menschen mehr, als die auf Minnlichkeit zentrierte narziss-
tische Orientierung des Mannes* (S. 159).

Nun wire es zu einfach zu sagen, Mitscherlich mache aus der Not eine
Tugend. Es dringt sich aber unter anderem die Frage auf, ob die doch wohl
anerzogene ,grossere Objektbezogenheit* der Frau (Liebesfahigkeit, Einfiih-
lungsvermogen, Opferbereitschaft, Toleranz und die Neigung, Aggressionen
nicht immer auf andere abzuschieben) sich mit ihrem Machtzugewinn bezie-
hungsweise 6ffentlicher Anerkennung oder Prestigegewinn noch erhilt. Mit
andern Worten: ob sie dann noch humaner sich verhilt, wenn sie es nicht
mehr sein muss. Und: Wie weist sich diese besondere Art , Humanitdt* —
iiber das Bediirfnis, geliebt zu werden, hinaus — praktisch denn aus? Inwie-
weit ist diese Humanitit gefeit vor minnlich identifizierten Frauenkarrieren
und Anpassung an politische Machtverhéltnisse? Wie kommt die Frau dazu,
mit dem doch gerade auf ,grosserer Objektbezogenheit* basierenden ,hu-
maneren* Uberich sick dem Zwang zur Anpassung zu widersetzen, , eigene
Wertsysteme zu entwickeln und zu verteidigen* (S. 159)? Diese Fragen zie-
hen weitere nach sich, weil Mitscherlich an diesen Stellen unklar bleibt. Mit-
scherlich, so scheint es, setzt bei den Frauen ein Selbstvertrauen voraus, das
sie meistens noch gar nicht besitzen und in ihrem langwierigen Emanzipations-
prozess erst noch gewinnen miissen. Es kommt unversehens ein Frauen-Bonus
ins Spiel, der falsche Hoffnungen schiirt. So ist denn das sklavische Verhalten
der Frau, ihre Unterwiirfigkeit, nicht nur in ihrer Angst vor Liebesverlust be-
griindet. In einer patriarchal-kapitalistischen Gesellschaft, in der der Frau Sta-

WIDERSPRUCH 12/86 67



tus und Prestige von Beginn an iiber den Vater und den Ehemann zuerkannt
wird, ist fiir die Frau z.B. bei einer Trennung iiber die iibliche materielle Be-
nachteiligung hinaus eine schwere Selbstentwertung programmiert. Denn
ohne Mann sind die meisten Frauen in unserer Gesellschaft immer noch so-
zial geidchtet (2).

Einen weiteren Aspekt gibt es zu bedenken: Mit dem ,,humaneren* Uber-
ich der Frau wird der Mann indirekt als ein Mensch zurechtdefiniert, der mit
einem weniger humanen Uberich ausgestattet ist. Damit werden erneut Miss-
verstindnisse moglich. Von vornherein kann sich der Mann vom Schuldge-
fithl fir seine Gewaltakte und Destruktivitit entlastet sehen. Ebenso sieht er
sich, zumindest begrifflich, diskreditiert und praktisch in seinem Bemiihen
gehemmt, die Destruktivitit seiner Moral und Politik abzubauen. Statt die
durch die Sozialisation verursachte Spaltung zwischen den Geschlechtern
aufzuheben, wird die Kluft zwischen Mann und Frau erneut vertieft. Frauen
haben mit dem Umgang ihrer aggressiv-expansiven Wiinsche und Bediirfnisse
noch wenig Erfahrungen machen konnen; die meisten haben sie noch gar
nicht in sich entdeckt, da diese dem Gefiihlsrepertoire des Mannes zugeschrie-
ben sind. Obschon Mitscherlich selbst die Frauen immer wieder dazu auffor-
dert, zu ihren Aggressionen zu stehen und kdmpferisch zu sein, wird die an-
sozialisierte Fahigkeit der Frau zu ,grosserer Objektbezogenheit* zum Hemm-
schuh in der Uberwindung der ihr seit Jahrhunderten auferlegten Kulturbar-
rieren. Denn im ,,humaneren* Uberich erstarrt die Sozialisation der Frau, die
es gerade aufzubrechen gilt, zu ihrer zweiten Natur. Die Frau ist aber immer
noch fundamental in der Situation der Verletzung und Ausbeutung. Fiir sie
fihrt die Aufforderung Mitscherlich’s, kdmpferisch-aggressiv zu sein und
gleichzeitig liebevoll-tolerant, erneut in die Sackgasse des alten Aggressions-
tabus. Mitscherlich’s Aufruf an die Frauen: seid endlich aggressiv, aber bleibt
friedfertig, muss diese in ihrem alltdglichen Kampf um Emanzipation blockie-
ren,

Nichtprivilegierte Frauen bezahlen die Versohnlichkeit mit der Verdrén-
gung ihres aggressiven und Kkreativen Potentials teuer. Nicht selten werden sie
entweder krank oder dimpfen sich ein umgingliches Leben mit Hilfe von Al-
kohol und Tabletten an — zum Wohle auch der Pharmaindustrie. Hinter der
Maske eines Mona-Lisa-Lichelns tobt der Vulkan unterdriickter, dtzender
Wut: ihr sonderbares Geheimnis, welches, wenn iiberhaupt, jahrelang nicht
geliftet werden kann. Die Liebestihigkeit der Frau verkommt zu einer hiindi-
schen Demutshaltung, in der weder Wiirde noch Lebensstirke maglich sind,
wird sie doch auch noch zum Spielball ihrer eigenen Schuld- und Schamge-
fiihle. Diese Gefiihle, die inneren Trabanten der herrschenden Moral, lernt die
Frau schon als kleines Middchenkennen bevor seine Denkfdhigkeit ausgebildet
ist. Als iibermichtige Gefithle werden sie auch von den Erwachsenen erlebt,
,,fahren sie ein*. Sie gelten den frilhen autoritdren Instanzen der Eltern oder
irgendeiner gottahnlichen Figur. So verhindern sie nicht nur jede Aggressions-
lust, sondern blockieren lebendige Gefiihle zu sich selbst und zum Mitmen-

68 WIDERSPRUCH 12/88



schen. Im Toben bricht die Aggression gewaltsam durch das Bollwerk von
Schuld und Scham, um in der anschliessenden Erschopfung die Frau noch
nackter, noch gebrochener auf sich selbst zuriickzuwerfen: einmal mehr hat
die Frau versagt — ein grausamer, selbstzerstorerischer Ablauf, der sich immer
wiederholt.

Es ist fir Frauen schwierig zu durchschauen, dass die Griinde ihrer
Schuld- und Schamgefiihle auf der Seite des Aggressors zu suchen sind. Er-
geben sie sich jenen fraglos, dann kimpfen sie gemeinsam mit diesem gegen
sich selbst. Ohne es zu merken, beuten sie sich selbst aus. Als Schuld- und
Schamleichen kénnen Frauen politisch weder einen privaten noch 6ffentli-
chen Kampf ausfechten: Frauen miissen aus ihrem Engelszustand der Un-
schuld heraustreten, ihre “Schwiche’” als Pendant zur ““Stirke’ einer Minn-
lichkeit erkennen und sie nicht mehr als weibliche Tugend verkaufen. Wir
Frauen stehen vor der schwierigen Aufgabe, uns a-moralisch den eigenen Ge-
walt- und Machtphantasien zu stellen, statt uns krank oder heilig machen
zu lassen. Es bleibt uns Frauen meistens nur die Wahl, entweder als Leidende,
oder als Mirtyrerin im Gefingnis der Tugend langsam kaputtzugehen. Die
Frau, die sich diesem Dilemma zu entziehen versucht, riskiert-als ‘“‘Mann-
weib’’, “phallische Frau”, “dumme Gans” oder als “Emanze’ bis hin zur
“Terroristin” — im Alltag zwar Ofters den ‘““Liebes’-Verlust, aber ihr Selbst-
gefiihl kann auf einem anderen Fundament besser gedeihen (3).

*

Es ist Sade, welcher sich von der Frau als der personifizierten Tugend
provozieren liess. Angela Carter hat in ihrem Buch “Sexualitat ist Macht”
(1981) die Sadeschen literarischen Figuren, die tugendhafte Justine und deren
Gegenspielerin Juliette untersucht. Bei Sade’s Beschreibung extremster Per-
versionen zeigt sich in Justine die leere Formelhaftigkeit eines zum blossen
Selbstzweck verkommenen tugendhaften Verhaltens. So zum Beispiel im
“Liebesspiel Kapp-das-Tau”, wo Sade Justine die Gelegenheit gibt, ihren
Peiniger und Folterer zu tdten, den sie als Mdrder zahlreicher Menschen,
darunter ihrer besten Freundin, kennt und in ihm ihren Mo6rder sehen muss:
obschon er am Galgen hingt und sich onanierend Lust verschafft, wihrend
sie langsam die Schlinge zuzieht, schneidet sie knapp vor dem Orgasmus das
Seil durch und rettet ihn — worauf er sie in die Leichengrube wirft und kre-
pieren ldsst. Justine demonstriert dem Titer seine absolute Grausamkeit vor
und sich selbst ihre eigene absolute Tugendhaftigkeit. Indem sie die Tugend
allein fiir sich beansprucht, sich nicht einen Augenblick lang Gedanken macht
iiber die Macht, die sie in den Hinden hat, um ihr Leben zu retten, will sie
sich ihre reinen Hidnde nicht beschmutzen. Lieber reizt sie den Titer, macht
sie ihn wild, um ihn einen Augenblick lang menschlicher erscheinen zu las-
sen als sein Opfer: er bietet ihr die Mdglichkeit an, sich selbst zu retten, wenn
sie bereit ist, wie er “Boses” zu tun. Sie dagegen sieht sich gezwungen, klare
Grenzen zu ziehen und ihn das Reich der Tugend nicht betreten zu lassen.

Dies ist der stumme, sublime Sadismus des nur gespielt wehrlosen
Opfers, der tugendhaften Frau, die gar nicht will, sich wehren zu koénnen,

WIDERSPRUCH 12/88 69



weil das bedeuten konnte, selbst gewalttitig zu werden, Im duldsamen Er-
tragen aller Grausamkeiten zeigt sich Justine diesen ebenso gleichgiiltig wie
der Tdter: obwohl sie konnte, kdmpft sie nicht. IThre Tugend ist leer, sie exi-
stiert allein im Kontrast zum Titer, als dessen Ergdnzung, sie ist reine Farce.
Die Gefiihle und die Gehirnzellen der Justine sind besetzt von der biirgerli-
chen Dreieinigkeit: Tugend, Scham und Schuld. Ohne scheinbar zu wissen, wie
und wo frau Gutes tut, bleibt ihr nurmehr der zweifelhafte Triumph, ein
besserer Mensch zu sein. Endgiiltig, wenn auch unfreiwillig, macht Sade trans-
parent, was die Tugendfrau ist: eine Konstruktion der midnnlichen Phanta-
sie, deren Sklavenmoral er braucht und deren moralischen Sadismus er zwar
hasst, um den er aber in seiner Destruktivitit nicht herumkommt (4).

*

Mit Sade stellt sich die Frage, wie Pornographie und sexueller Sadomasochis-
mus zuverorten sei. Befiirworter der Pornographie und auch des sexuellen
Sadomasochismus weisen immer wieder auf deren befreiende, enthemmende
und grenziiberschreitende (z.B. Bataille) Auswirkung hin. Beim Studium ein-
schligiger Literatur wird deutlich, um wessen Befreiung und um die Befrei-
ung wovon es geht. Die Geschichte der Pornographie und des sexuellen Sado-
masochismus stellt ein Geschlechterverhiltnis zur Schau, in dem die Polari-
sierung auf die dusserste Grenze getrieben wird, dahin namlich, wo der Ob-
jektstatus der Frau ihren Hohepunkt erreicht, wo ein entseelter und ent-
geistigter Korper nur noch dem ménnlichen Zweck der Reizsteigerung dient,
bis hin zur Folterung und Totung, falls dies das Lusterleben des Mannes
notig macht. :

In all den Geschichten ist von vornherein klar, wer Regie fiihrt: “Eine Ge-
sellschaft, in der die Manner dominieren, bringt eine von universeller weib-
licher Gefiigigkeit geprigte Pornographie hervor oder, kostlichster aller Kitzel,
eine Pornographie kompensatorischer (doch bloss vorgetduschter) weiblicher
Dominanz” (Carter, 1981, S. 31). Wo der Mann sich selbst auf Gottidhnlich-
keit ausdehnen kann, wo er sich als Verwalter iiber Leben und Tod inszeniert,
wird mit einer Frau gerechnet, die psychisch kaltgestellt, auf ein Nichts redu-
ziert ist. Dass Frauen mitphantasieren, mitfiihlen, mitspielen ist nicht neu;
es war schon immer das Problem der Frau, sich wertlos und inexistent zu fiih-
len, wenn sie nicht gebraucht oder eben ausgebeutet wurde. Ihr Sklavenver-
halten zeigt bloss die Verinnerlichung der alltiglichen Realitdt der Frau auf,
in einer patriarchalischen Gesellschaft erst mit der Anerkennung durch den
Mann zu einer gesellschaftlichen Identitdt zu kommen, iiberhaupt erst als ge-
achteter und wiirdevoller Mensch anerkannt zu werden. Dass Frauen dabei
das sexuelle Begehren des Mannes mit Anerkennung verwechseln, dass
Gewaltanwendung am eigenen Korper ihnen als Bestitigung besonderer Lei-
denschaft erscheint, ist mit ein attraktives Moment dieses Arrangements:
Frauen sollen sich selbst als gefiigiges Objekt prisentieren, sie sollen ihren von
jeder Selbstbestimmung losgesagten Korper dem Mann feilbieten, um so
ihrem Schicksal treu zu bleiben und nur noch im Schmerz des Schlages “‘eige-
nes” Leben erfahren zu konnen, Im sadomasochistischen Ritual wird die ver-

70 WIDERSPRUCH 12/A6
\ -



gewaltigte Wirklichkeit der Frau als blosse Spielart einer “Sexualitdt™ kom-
merzialisiert: verkauft wird ihr totales Abhidngigsein vom Mann.

Nach der Psychoanalytikerin Jessica Benjamin (1985) wurzelt der sexuel-
le Sadomasochismus fiir beide Geschlechter im frithkindlichen Erleben der
Mutter als einer nicht-autonomen Person. Um ein Mann, ein Subjekt werden
zu konnen, weist der Knabe die miitterliche Fiirsorge zuriick, er will nicht
werden “wie diese da”. Darum ist er in der Begegnung mit der Frau spiter im
Konflikt zwischen seinem Bediirfnis nach Anerkennung und der Notwendig-
keit nach Abgrenzung gefangen. Er ist stindig darum bemiiht, seine Autono-
mie nicht zu verlieren und gleichzeitig aus seinem starren Abgrenzungspanzer
auszubreehen, um doch zu Anerkennung zu kommen, und wenn’s sein muss
mit Gewalt. Es ist das “Gewaltspiel”” des Michtigeren, der seine Abhangig-
keit kontrollieren und verleugnen muss. Nach Benjamin liegt die Losung die-
ses Konflikts in der Utopie eines “ganzheitlichen Selbst™, “in dem die gegen-
sitzlichen Strebungen nach Anerkennung und Abgrenzung aufgehoben sind.”
(S. 113) Benjamin expliziert den Begriff des ‘“ganzheitlichen Selbst™ nicht
weiter, sie unterldsst es auch anzudeuten, wie man sich dieses ““Selbst”
erwirbt, es bleibt mystisch. Benjamin hat sich in ihrer Analyse vorwiegend
mit dem minnlichen Part identifiziert. So war es ihr moglich, mit viel Empa-
thie die problematische Situation des Sadisten zu erhellen. Leider gelingt
es aber auch ihr am Schluss nicht ganz, aus der Rolle der einfithlenden Psy-
choanalytikerin zu treten. Begriffe wie “Abgrenzung” (das Bediirfnis nach
Autonomie) und “Anerkennung” (das Bediirfnis nach Bestitigung) bleiben
bis am Schluss Gegensitze und darin einer minnlichen Sichtweise verhaf-
tet. Denn das herrschende Abgrenzungs- oder Autonomieverstindnis ist von
der Angst des Mannes diktiert, in der Hingabe an die Frau seine Kontrolle
und damit seine Macht iiber sie zu verlieren. Auf keinen Fall darf er zu ihrem
Objekt werden. So kann er schwer verstehen, dass im Prozess der Autonomie
Abgrenzung (individuelle Freiheit) und Anerkennung (personliche und ge-
sellschaftliche Abhingigkeiten) dialektisch miteinander verschriankt sind. Eine
Freiheit, die ihr konkretes Abhéngigsein verkennt und verleugnet, bleibt ab-
strakt und ist darin dem ménnlichen Machtstreben und der sadistischen
Machtlust ausgesetzt. Die autistische und sadistisch-masochistische Macht-
Freiheit braucht zu ihrer Machterhaltung und Befriedigung bewusstloses
‘Menschenmaterial’. Ohne Diskriminierung und Ausbeutung anderer kommt
diese Machtpolitik nicht aus. Die Sadeschen Libertins, alles Grundbesitzer,
Bankiers, Erzbischofe etc. nutzen zur Sicherung ihres Lebensgefihls und zur
Festigung des im 17. Jahrhundert bedrohten Landadels die Wehrlosigkeit
weiblicher und ménnlicher Leibeigener, Frauen und Minner des stidtischen
und landlichen Subproletariats skrupellos aus.

Nach diesen Uberlegungen wird deutlich, dass Pornographie und sexueller
Sadomasochismus im Kern reaktionir sind, weil sie der Herrschaftssicherung
des Mannes gegeniiber der Frau dienen, aber auch gegen Frauen und Minner
der Unterschichten gerichtet sind. Um die Ursachen der Unterdriickung von
oben zu verdunkeln, wird die gezielte Aggression, die den Machthabern gel-
ten wiirde, in Sadomasochismus und in der Pornographie sexualisiert und in
die Schlafzimmer verbannt. Was dem einzelnen Mann in seinem Hinterstiib-

WIDERSPRUCH 12/86 71



chen so einmalig erscheinen mag, sein besonderer Minnlichkeitsausweis
im Durchbruch zur sexuellen Gewalt, ist bloss ewige Wiederholung einer Kol-
lektivphantasie, ist bei aller Strafandrohung lingst manipulierte und kultu-
rell tolerierte Gewalt-Freiheit gegen Frauen, welche erst noch die Kassen der
Pornoindustriezum Klingen bringt. “Weiblich™ spielt dabei immer den Part
des Schwicheren, je nach Konstellation kann es auch ein Mann sein. Und
immer ist dabei der Schwichere der Unmoralische, es sei denn, er unterwer-
fe sich blind der Sklavenmoral (5).

Jacquelyn Dowd Hall illustriert diese Zusammenhinge in ihrem Aufsatz
‘Das Bewusstsein, das in jedem Korper brennt’ (1985) iiber die Verbindung
zwischen Lynchen und Vergewaltigen besonders prignant: Eine weisse Frau,
die mit einem schwarzen Mann schlift, ist eine Hure, Ein weisser Mann,
der mit einer schwarzen Frau schlift, ist in Ordnung. Ein weisser Mann,
der eine schwarze Frau vergewaltigt, ist auch in Ordnung. Ein schwarzer
Mann, der eine weisse Frau begehrlich anblickt, nicht vergewaltigt, wird
unter Umstdnden vom weissen Mann gelyncht. Mit andern Worten: Die weis-
se Frau muss vom weissen Mann vor der minnlichen schwarzen Bestie
geschiitzt werden und eine schwarze Frau dagegen “will ohnehin immer”,
es ist nie ‘“‘gegen ihren Willen geschehen. Der Kampf der weissen Frau
in den USA gegen das paternalistische Ritterlichkeitsgebaren und spiter,
zusammen mit schwarzen Frauen, gegen das rassistische Uberlegenheitsge-
fiihl des weissen Mannes vermochte diesem Faustrecht langsam ein Ende zu
setzen. Die erst nach dem 2. Weltkrieg gesetzlich endgiiltig verbotene Lynch-
“justiz” lebt in der Privilegierung weisser Vergewaltiger an den Gerichtsho-
fen weiter.

Und in der Schweiz? Hier erfreut sich der biedere Schweizermann bei der
immer noch straflosen Vergewaltigung in der Ehe rechtens seiner méannlichen
Vorrechte oder er beteiligt sich am dusserst rentablen Sexgeschift, oder am
Frauensklavenhandel mit der Dritten Welt — und ldsst den Auslinderdreck
rausschaffen, wenn Auslinder und Auslinderinnen fiir die Drecksarbeit
in der Schweiz gerade nicht mehr gebraucht werden.

In den Fragen der Moral steht demnach, soviel kann festgehalten werden,
das herrschende Geschlechterverhiltnis Modell fiir andere Formen von Unter-
driickung. Moral ist nicht nur zweigeschlechtlich, das heisst sexistisch, wie
Frigga Haug schrieb, sie ist auch rassistisch und antisemitisch, wie sich anhand
des wertvollen Dokumentationsmaterials von Klaus Theweleit (1977) leicht
zeigen ldsst,

Die Reduktion von Frau und Mann auf ihre biologische Verschiedenheit
findet in der Institution der Ehe, der patriarchalen Symbiose schlechthin,
ihre ausgeprégteste Verwirklichung. Sie verkiirzt die Moglichkeiten vielfal-
tiger Dialektik in der Begegnung zwischen Frau und Mann auf den platten
Dualismus. Gegenwirtig bleibt den Frauen, solche Zusammenhinge aufzu-
decken und zu erkennen, um aus der daraus gewonnenen Kraft handelnd
die Polaritdten zwischen Frau und Mann auszuhohlen und damit die Wirk-

72

WIDERSPRUCH 12/86



lichkeit der Minnermoral allméhlich zu verindern. Mit dieser Moral, der
Zuhilterin der Machthaber, die mit subtilen und schmierigen Dienstleistungen
den Zusammenhalt der Machtverhiltnisse weiterhin funktionieren lisst, muss
Schritt um Schritt gebrochen werden. Dies setzt voraus, dass immer mehr
Frauen aus Dornréschens Tugendschlaf, diesem Stupor aus Scham und
Schuld, erwachen und aktiv in ihre Existenz treten. Daran gehindert wer-
den Frauen durch Tendenzen eines Luxusfeminismus, in denen die Aggres-
sionsfrage relativiert und die fundamentale Verletzung sowie die gesellschaft-
liche Ausbeutung der Frau iibersehen werden. Illusionen des “Mythos Frau”
kehren darin wieder zuriick — im Dienste des patriarchal-verfestigten Schick-
sals Frau.

ANMERKUNGEN

1)

2)

3)

4)

5)

Als nationales Paradebeispiel fliir ldentifikation mit Manner-Macht von seiten der
Frauen und ihren Machtphantasien kann Bundesrdtin E. Kopp gelten, die kiirzlich
verlautbaren liess: "‘Die Gleichberechtigung ist dann verwirklicht, wenn alle hier im
Saal der Meinung sind, dass es iiberhaupt keine Rolle spiele, ob der Bundesrat nun aus
sieben Frauen oder sieben Méannern bestehe ' (Tages-Anzeiger v. 21.11.86) Aufge-
hoben im ""Kollegialitdtsprinzip’ des Bundesrates betreibt sie unter anderm die Er-
hohung des Rentenalters der Frauen in der Schweiz von 62 auf 63 Jahre und die
bescharmende Ausschaffungspolitik gegen die Flichtlinge in unserm Lande,

Am hértesten wird dies zum Beispiel von Tirkinnen und Kurdinnen erfahren. In
ihrer Heimat werden sie verfolgt wegen '‘Unterstiitzung der politischen Aktivitaten"
ihrer Ehemanner; und wenn sie auf der Flucht sind, sind sie ohne ihre Ehemanner
recht- und schutzlos, ohne Chance auf Asylrecht, etwa in der Schweiz. Denn: "'Die
Firsorge ist nach dem Prinzip der Familieneinheit aufgebaut. Firsorgeempfanger
ist das Familienoberhaupt, in der Regel der Mann.,” W, Schmid, Dir. d. Schweiz.
Zentrale f. Fliichtlingshilfe. (T.A. v. 1.12.86 ‘Zwischen den Kulturen fuhist Du Dich
als Frau ganz unten’)

Wie riskant es fiir Frauen ist, (iber Fragen der Gewalt 6ffentlich nachzudenken, zei-
gen die Reaktionen der Kirchenorganisationen, der Presse und deren Leserschaft
auf den Brief an Ulrike Meinhof von Reinhild Traitler (in: Neue Wege, Nr. 9/ 19886).
Fir NZZ-Rechtsstaatler Miller u. Co. lasst sich leichter iiber nachdenkliche und enga-
gierte Frauen herfallen (NZZ 4.11.86 u. 28.11.86) als iiber die Basler Chemie-Gewal-
tigen Moret u. Co., an deren Kriminalitdt gegeniiber Natur, Bevdlkerung und der
Dritten Welt sie selbst partizipieren. Leider gelten unter anderm immer noch die
Sitze von Ulrike Meinhof: ’Nicht Napalmbomben auf Frauen, Kinder und Greise
abzuwerfen, . . . ist kriminell, sondern dagegen zu protestieren. Nicht die Zersto-
rung lebenswichtiger Ernten . . . ist kriminell, sondern der Protest dagegen."”

An dieser Stelle ist auf eine Feststellung von Frigga Haug zuriickzukommen: "“Dass
wir annehmen, dass die Manner aus héheren Prinzipien morden kénnen, wahrend wir
Frauen selber das Leben schiitzen — auch dieser Gedanke ein Effekt zweigesch lecht-
licher Moral.”” (In: Die Moral ist zweigeschlechtlich wie der Mensch. Das Argument
141, 1983). Damit wird noch keineswegs mannliche Destruktivitat erklart, sondern
der Effekt einer Produktions- und Kriegskultur beziehungsweise ihrer Herrschafts-
moral hervorgehoben. Ein Beispiel unter vielen: Am 4.12.86 knallt der Amoklaufer
Delgado in Bogota 27 Menschen nieder, darunter seine Mutter, Bei dieser AP-Meldung
geriet vor allem die NZZ wieder einmal in Informationsnot: Sie verschweigt, dass
der Amoklaufer ein Vietnam-Veteran gewesen ist (NZZ 6.12.86).

Vgl. Friedrich Nietzsche, der neben der “Herren-Moral” in der *Sklaven-Moral*
seine Verachtung der Juden, Frauen und Arbeiter als Schwache und Kranke durch-

WIDERSPRUCH 12/86 73



gangig rechtfertigt und damit dem Antisemitismus, Sexismus und Rassismus der Na-
tionalsozialisten vorgearbeitet hat. So in: ‘Jenseits von Gut und Bose’ und in: ‘Zur
Genealogie der Moral’, Band 2, 1977. "'Leben selbst ist wesentlich Aneignung, Ver-
letzung, Uberwialtigung des Fremden und Schwiécheren, Unterdriickung, Hirte, Auf-
zwéngung eigner Formen, Einverleibung und mindestens, mildestens, Ausbeutung —,"
(S. 729) “. . . und wieviel ‘Sklave’ ist zum Beispiel jetzt noch im Weibe riickstandig!"
(S. 734)

LITERATUR

Benjamin, Jessica, 1985: Herrschaft-Knechtschaft. Die Phantasie von der erotischen
Unterwerfung. In: Suitow/ Stansell/ Thompson (Hg.): Die Politik des Begehrens.
Sexualitat, Pornographie und neuer Puritanismus in den USA. Berlin.

Bock, Gisela, 1979: Frauen und ihre Arbeit im Nationalsozialismus. In: A. Kuhn (Hg.):
Frauen in der Geschichte. Diisseldorf

Carter, Angela, 1981 : Sexualitat ist Macht. Die Frau bei de Sade. Hamburg.

Dinnerstein, Dorothy, 1979: Das Arrangement der Geschlechter. Stuttgart.

Frauen Grundstudium, 1984: Frauen und Moral. Studienhefte SH 61 Argument Berlin.

Gilligan, Carol, 1982: Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral der Frauen.
Minchen-Zurich.

Hall, Jacquelyn Dowd, 1985: Das Bewusstsein, das in jedem Koérper brennt. Frauen,
Vergewaltigung und Rassengewalt, In: Die Politik des Begehrens. a.a.0.

Haug, Frigga, 1983: Die Moral ist zweigeschlechtlich wie der Mensch. In: Das Argument
141, Berlin.

Mitsc herlich, Margarete, 1985: Die friedfertige Frau. Frankfurt.

Nadig, Maya, 1984: ‘Weiblichkeit’' als Kulturbarriere, In: Frau — Realitdt und Utopie.
Zirich,

Nietzsche, Friedrich, 1977, Werke in drei Banden. Miinchen,

Rufer, Beatriz, 1985: Wie Feministinnen um das Subjekt Frau kdmpfen. In: Widerspruch
10/1985.

Schlesier, Renate, 1981: Konstruktionen der Weiblichkeit bei S. Freud. Frankfurt.

Schmidt-Waldherr, Hiltraud, 1984: Frauen im Nationalsozialismus. In: Frauen Macht.
Konkursbuch 12. Tabingen. '

Theweleit, Klaus, 1977 : Mannerphantasien. 2 Bde. Frankfurt.

Treusch-Dieter, Gerburg, 1984: Ferner als die Antike. Machtform und Mythisierung der
Frau im Nationalsozialismus und Faschismus. In: Frauen Macht. Konkursbuch 12.
Tubingen,

Wartmann, Brigitte, 1984: Biirgerliche Moral versus Feminismus. In: Frauen Macht.
Konkursbuch 12, Tiibingen.

74 WIDERSPRUCH 12/88



	Sind Frauen humaner als Männer? : Notizen zum Aggressionstabu der Frau

