
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 6 (1986)

Heft: 12

Artikel: Sind Frauen humaner als Männer? : Notizen zum Aggressionstabu der
Frau

Autor: Rufer, Beatriz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zumachen, in der Kindheit eingeübt — das erst wäre, individuell und 'links',
Autonomie.

Der 'Moralist' vereinzelt sich; eine gleichfalls widersprüchliche Lage, wie
wohl nicht erst begründet werden muss. Und eine Bewährungsprobe für linke
Moral ist, wie und ob es Einzelnen gelingt — auch Einzelnen auf der anderen
Seite, den 'Gegnerfreunden' — diese Widersprüche auszuhalten und in sich zu
schlichten: ohne Kapitulation vor dem historisch Bösen, aber auch ohne Ver-
zieht auf differenzierendes Bewusstsein und Einfühlung. Ja: ob wir uns ein
Stück 'aufmerksamer Rücksichtnahme' auf andere erhalten, mag auch im
historischen Konfliktfall mit zur Bewährungsprobe unserer Moral gehören.

* Diese Notiz 'Über linke Moral' von Peter Brückner ist entnommen seiner Aufsatz-
Sammlung: Vom unversöhnlichen Frieden. Aufsätze zur politischen Kultur und
Moral. Verlag Klaus Wagenbach Berlin 1984. Wir danken dem Verlag für den Wieder-
abdruck.

Beatriz Rufer

Sind Frauen humaner als Männer?

Notizen zum Aggressionstabu der Frau

£7ne fre/'e Frau /'/7 e/'ner unfre/en Gese/fecAafr
w/rd zu e/'nem Atfo/wfrum.

A. Carter

Als Frau über Moral zu schreiben, ist bereits ein Übergriff, ist von Anfang an
schon unmoralisch. Was herrschende Moral ist, bestimmt in unserer Kulturge-
Seilschaft der Mann, Frauen haben einfach moralisch zu sein. Gefühlsvoll
dient die Frau immer noch der Männer-Moral. Daher schafft schon die Tatsa-
che, als Frau zu schreiben, schlechtes Gewissen. Satz für Satz muss ich gegen
das Privileg der Männer ankämpfen, um nicht mehr bloss deren Ergänzung
zu maskieren, und gegen die tiefsitzende Scham, mich als Frau immer wieder
kulturlos und sprachlos zu erfahren.

Für viele Feministinnen wird die Erkenntnis immer wichtiger, dass eine
der Biologie nachgezeichnete Trennung des Menschen in ein spezifisch
„männliches und weibliches" Wesen im Kern schon die Diskriminierung durch
die patriarchalische Kultur festschreibt: als „defektes" Wesen wird die Frau
zum blossen „Negativ" des Mannes (Schlesier 1981). Mit Simone de Beauvoir
und anderen halte ich daran fest, dass die Verschiedenheit der Geschlechter
auf unterschiedliche Sozialisationen zurückzuführen ist. Es ist die Sozialwis-
senschaftlerin Frigga Elaug (1983), die die Sozialisationsthese im Zusammen-
hang mit Fragen der Moral diskutiert hat. Meine folgenden Notizen knüpfen
daran an.

64 WIDERSPRUCH 12/80



Im herrschenden Moralbegriff findet Haug die gängige Geschlechterspal-
tung wieder. Es handelt sich nicht um zwei verschiedene Moralsysteme, son-
dem um die Tatsache, dass die alltäglichen Werte der Männer-Moral für die
Frau etwas anderes bedeuten als für den Mann. Bei ihm kreist moralisches
Verhalten um Geld und Besitz, Politik und Macht, bei der Frau um Körper
und Gefühle. Er verliert seine Unschuld bei der vertraulichen Einweihung
ins verantwortungsvolle Berufsgeheimnis und Finanzgeschäft; sie ihre Un-
schuld mit dem Beginn ihrer sexuellen Erfahrungen. Andrerseits erlauben
es diese Werte auch, in gewissen Fällen gleichsam die Geschlechterrollen aus-
wechselbar zu halten. Auch darin ist die Männermoral wesentlich auf Kor-
ruption angelegt, und, wie wir wissen, sind Frauen in Identifikation mit
Männer-Macht davor nicht gefeit (1).

*

Versuchen wir dazu einige Autorinnen zu diskutieren, die sich verdienst-
voll dem Thema der Moral gestellt haben. Die Entwicklungspsychologin Carol
Gilligan hält in ihrem bekannten Buch „Die andere Stimme" (1982) an einer
für Mann und Frau „natürlicherweise" verschiedenen Moralvorstellung fest.
Ihr Anliegen, eine Entwicklungspsychologie der „weiblichen Moral" wissen-
schaftlich auszuweisen und sie als „gleichwertig" und „wertneutral" derjeni-
gen des Mannes gleichzustellen, macht neugierig. Bisherige Moralkonzeptio-
nen entlarvt sie als männerzentrierte Sichtweise, die ausschliesslich anhand
von empirischen Untersuchungen mit Jungen erstellt worden sind (Kohlberg,
Piaget). Sie selber kommt dabei zum Schluss, dass Frauen einer Ethik der
„Anteilnahme", des „Nährens" und der „Fürsorge" verpflichtet sind. Dem-
nach entscheiden sich Frauen in Konfliktsituationen zugunsten der „Bezie-
hung" und gegen den persönlichen Erfolg oder die Karriere. „Pflichterfüllung
und Opferbereitschaft wiegen schwerer als das Ideal der Gleichberechtigung"
(S. 83). Darm sieht Gilligan auch ihre Überzeugung begründet, dass eine Ethik
der Frauen zu einer „gewaltfreieren" und „reiferen" Einstellung im Leben
führe, in ihr die „Grenzen von Autonomie und Herrschaft" wären (210), wo-
mit diese Ethik für die Garantie des Friedens wegweisend sein könnte. Die
Herausbildung der verschiedenen Moralen erklärt Gilligan mit den unter-
schiedlichen Entwicklungen: das Mädchen bleibt in enger „Bindung" zur
Mutter, der Junge dagegen „trennt" sich von ihr. Deswegen führt nach Gilli-
gan die Entwicklung in der Adoleszenz beim Mädchen vorwiegend zum Er-
leben von „Intimität", beimJungen hingegen zur „Identität"; im Erwachse-
nenleben zur Erfahrung von „Liebe" bei der Frau, zum Bedürfnis nach „Ar-
beit" beim Mann. Gilligan, die in ihrer breitfinanzierten Forschung nur „über-
durchschnittlich intelligente Kinder" und nur Erwachsene aus der Klasse der
„Hochgebildeten" (Gilligan) analysiert, bekennt Farbe spätestens dann, wenn
sie ihr Frauenbild präsentiert. Die Frau figuriert als intaktes Wesen, als eine
Idealfrau, die nur noch um ihre Gleichwertigkeit besorgt ist, von den weit-
weiten Demütigungen sexistischer Gewaltherrschaft aber unbetroffen ist.
Der Emanzipationsanspruch ist wissenschaftlich wegdefiniert, die „Wertneu-
tralität" gerät ins Wanken. Der alltägliche Beziehungs- und Handlungsbereich

WIDERSPRUCH 12/86 65



wird der Beziehungsfrage untergeordnet. Gilligans „Ethik des Nährens, der

Verantwortung und der Zuwendung" gilt, wie könnte es anders sein, dem
Ehe-Mann und den eigenen Kindern. Beziehungen von Frauen untereinander
werden nicht untersucht, obwohl hier „männliche" Rivalitätskämpfe die

„weibliche" Fürsorge rasch untergraben. Und, was nicht mehr überrascht, das

Aggressionsproblem der Frau wird heruntergespielt und für einen Irrtum ge-
halten, der einer Männersicht entspringt. Dieses Thema ist in wenigen Zeilen
abgetan: „Geschlechtsunterschiede im Hinblick auf Aggression werden ge-
wohnlich interpretiert, indem man die männliche Reaktion zur Norm erhebt,
sodass die fehlende Aggression bei Frauen als das zu erklärende Problem er-
scheint." (S. 58). In einer ,höher entwickelten Lebensweise" löse bei Frauen
die „Einsicht in die Notwendigkeit der Verbundenheit" den „Glauben an die
Wirksamkeit der Aggression" ab. (S. 65) Wo im Titel „Die andere Stimme"
noch vielversprechend an die Radikalität des „Andern Geschlechts" (Simone
de Beauvoir) erinnert wird, tabuisiert Gilligan die gewalttätige Realität für
die Frauen und vertröstet diese mit der verklärten Figur der hingebungsvollen
Dulderin unter dem dornigen Heiligenschein. Sie kokettiert mit der Frage:
Sind Frauen moralisch nicht doch bessere Menschen als der Mann? Und fuhrt
denn eine besondere Begabung der Frau zum Frieden nicht zu einer aktuellen
Variante des Mythos Frau? Gilligans zweidimensionales Entwicklunskonzept
der Moral gesteht nicht nur dem Mann kritiklos ein „natürliches" Monopol
über die Aggression zu, was dessen Gewaltakte von Natur aus immer schon re-

lativiert, sondern sie verweist darin die Frauen der Unter- und Mittelschichten
deutlich auf ihre primäre Rolle als Hausfrau und Mutter. Ist denn die Befrei-

ung der Frau von den Klassengrenzen und Frauenrollen zu schaffen, ohne da-
bei das Gebot „weiblicher" Fürsorge und Zuwendung zu verletzen? Im Ent-
Wicklungskonzept von Gilligan sind vor allem Proletarierinnen und Frauen aus
den Unterschichten chancenlos. Sie sind es aber gerade, die in ihrer Lebenssi-
tuation am massivsten mit der Gewalttätigkeit konfrontiert sind und so gera-
de der Fürsorglichkeit und Zuwendung, der Solidarität auch von Seiten der
Männer bedürften, geraten sie doch in ihrer Emanzipation nicht nur in den
Verruf des Klassenverrats, sondern haben überdies den Frauenverrat zu ver-
kraften, den Bruch mit dem patriarchalen Frauenschicksal (Frauen Grund-
Studium 1984).

*

Einige Verwirrung stiftet in letzter Zeit die Konzeption eines, .humaneren "Uber-
ichs der Frau, wie sie die engagierte Psychoanalytikerin Margarete Mitscher-
lieh in die Diskussion gebracht hat. Zwar vertritt Mitscherlich in ihrem Buch
„Die friedfertige Frau" (1985) die Sozialisationsthese auch und knüpft an der
feministischen Kritik der Freudschen Konstruktion der Weiblichkeit an. Der-
zufolge stützt sich Freud darin allzusehr bloss auf die „mangelhafte" Anato-
mie der Frau und lässt die soziokulturellen und ökonomischen Ursachen
weiblichen Verhaltens ausser acht (S. 20, 21, 143 etc.). Ebenso ist Mitscher-
lieh zuzustimmen, dass Frauen nicht weniger aggressiv sind als Männer, aber
anders als diese mit ihren Aggressionen umgehen. Mitscherlich's Konzept des

66 WIDERSPRUCH 12/G6



„humaneren" Über-Ichs lässt jedoch viele Fragen offen, bzw. stiftet Missver-
ständnisse, die nicht unproblematisch sind. Mit der Konzeption des „humane-
ren" Überichs versucht Mitscherlich offensichtlich, die Differenzen zwischen
Frau und Mann im Umgang mit Aggressionen psychoanalytisch zu erhellen.
Damit „soll die grössere Objektbezogenheit es der Frau eher ermöglichen, ein
weniger rigides, weniger gefühlsabwehrendes Überich aufzubauen und eine
Moral zu entwickeln, die liebevoller, beweglicher und humaner ist als die des

Mannes, kein schwaches', sondern ein anderes, mehr auf die Erhaltung der
Beziehung zu nahestehenden Menschen bezogenes Überich." (S. 158). Das

.humanere" Überich bleibt so Teil des Drei-Instanzen-Modells (Struktur-
theorie) Freuds, was letztlich nichts anderes bedeutet, als dass die Anders-
artigkeit der Frau wieder auf deren „anatomisches Schicksal" zurückgeführt
wird, verläuft doch die Herausbildung des Überichs nach Freud den anatomi-
sehen Unterschieden entsprechend beim Jungen gerade anders als beim Mäd-
chen. Weil das Mädchen keinen Penis besitzt, wird es nicht von der Kastra-
tionsangst bedroht wie der Junge, sondern „nur" von der schwächeren Angst
vor Liebesverlust. Demnach sieht sich das Mädchen nicht im gleichen Masse

genötigt, die autoritativen Gebote und Verbote der Eltern etc. zu verinnerli-
chen, ihm wird ein „schwaches" Überich zugeschrieben. Hier setzt Mitscher-
lieh an und, so ist zu vermuten, wandelt das „schwache" in ein „anderes", ein
,.humaneres" um, weil die Angst vor Liebesverlust nach Freud zu grösserer
„Objektbezogenheit" führt (S. 157). Dies bedeutet dann für Mitscherlich:
„Wenn auch die Angst vor Liebesverlust die oft fatale Anpassungsneigung der
Frau fördert, so fördert auch das offen gezeigte Bedürfnis, geliebt zu werden,
die Humanität der Menschen mehr, als die auf Männlichkeit zentrierte narziss-
tische Orientierung des Mannes" (S. 159).

Nun wäre es zu einfach zu sagen, Mitscherlich mache aus der Not eine
Tugend. Es drängt sich aber unter anderem die Frage auf, ob die doch wohl
anerzogene „grössere Objektbezogenheit" der Frau (Liebesfähigkeit, Einfüh-
lungsvermögen, Opferbereitschaft, Toleranz und die Neigung, Aggressionen
nicht immer auf andere abzuschieben) sich mit ihrem Machtzugewinn bezie-
hungsweise öffentlicher Anerkennung oder Prestigegewinn noch erhält. Mit
andern Worten: ob sie dann noch humaner sich verhält, wenn sie es nicht
mehr sein muss. Und: Wie weist sich diese besondere Art „Humanität" —

über das Bedürfnis, geliebt zu werden, hinaus — praktisch denn aus? Inwie-
weit ist diese Humanität gefeit vor männlich identifizierten Frauenkarrieren
und Anpassung an politische Machtverhältnisse? Wie kommt die Frau dazu,
mit dem doch gerade auf „grösserer Objektbezogenheit" basierenden „hu-
maneren" Überich sich dem Zwang zur Anpassung zu widersetzen, „eigene
Wertsysteme zu entwickeln und zu verteidigen" (S. 159)? Diese Fragen zie-
hen weitere nach sich, weil Mitscherlich an diesen Stellen unklar bleibt. Mit-
scherlich, so scheint es, setzt bei den Frauen ein Selbstvertrauen voraus, das
sie meistens noch gar nicht besitzen und in ihrem langwierigen Emanzipations-
prozess erst noch gewinnen müssen. Es kommt unversehens ein Frauen-Bonus
ins Spiel, der falsche Hoffnungen schürt. So ist denn das sklavische Verhalten
der Frau, ihre Unterwürfigkeit, nicht nur in ihrer Angst vor Liebesverlust be-
gründet. In einer patriarchal-kapitalistischen Gesellschaft, in der der Frau Sta-

WIDERSPRUCH 12/86 67



tus und Prestige von Beginn an über den Vater und den Ehemann zuerkannt
wird, ist für die Frau z.B. bei einer Trennung über die übliche materielle Be-

nachteiligung hinaus eine schwere Selbstentwertung programmiert. Denn
ohne Mann sind die meisten Frauen in unserer Gesellschaft immer noch so-
zial geächtet (2).

Einen weiteren Aspekt gibt es zu bedenken: Mit dem „humaneren" Über-
ich der Frau wird der Mann indirekt als ein Mensch zurechtdefiniert, der mit
einem weniger humanen Überich ausgestattet ist. Damit werden erneut Miss-
Verständnisse möglich. Von vornherein kann sich der Mann vom Schuldge-
fühl für seine Gewaltakte und Destruktivität entlastet sehen. Ebenso sieht er
sich, zumindest begrifflich, diskreditiert und praktisch in seinem Bemühen
gehemmt, die Destruktivität seiner Moral und Politik abzubauen. Statt die
durch die Sozialisation verursachte Spaltung zwischen den Geschlechtern
aufzuheben, wird die Kluft zwischen Mann und Frau erneut vertieft. Frauen
haben mit dem Umgang ihrer aggressiv-expansiven Wünsche und Bedürfnisse
noch wenig Erfahrungen machen können; die meisten haben sie noch gar
nicht in sich entdeckt, da diese dem Gefühlsrepertoire des Mannes zugeschrie-
ben sind. Obschon Mitscherlich selbst die Frauen immer wieder dazu auffor-
dert, zu ihren Aggressionen zu stehen und kämpferisch zu sein, wird die an-
sozialisierte Fähigkeit der Frau zu „grösserer Objektbezogenheit" zum Hemm-
schuh in der Überwindung der ihr seit Jahrhunderten auferlegten Kulturbar-
rieren. Denn im „humaneren" Überich erstarrt die Sozialisation der Frau, die
es gerade aufzubrechen gilt, zu ihrer zweiten Natur. Die Frau ist aber immer
noch fundamental in der Situation der Verletzung und Ausbeutung. Für sie

führt die Aufforderung Mitscherlich's, kämpferisch-aggressiv zu sein und
gleichzeitig liebevoll-tolerant, erneut in die Sackgasse des alten Aggressions-
tabus. Mitscherlich's Aufruf an die Frauen: seid endlich aggressiv, aber bleibt
friedfertig, muss diese in ihrem alltäglichen Kampf um Emanzipation blockie-
ren.

*

Nichtprivilegierte Frauen bezahlen die Versöhnlichkeit mit der Verdrän-
gung ihres aggressiven und kreativen Potentials teuer. Nicht selten werden sie

entweder krank oder dämpfen sich ein umgängliches Leben mit Hilfe von AI-
kohol und Tabletten an — zum Wohle auch der Pharmaindustrie. Hinter der
Maske eines Mona-Lisa-Lächelns tobt der Vulkan unterdrückter, ätzender
Wut- ihr sonderbares Geheimnis, welches, wenn überhaupt jahrelang nicht
gelüftet werden kann. Die Liebesfähigkeit der Frau verkommt zu einer hündi-
sehen Demutshaltung, in der weder Würde noch Lebensstärke möglich sind,
wird sie doch auch noch zum Spielball ihrer eigenen Schuld- und Schamge-
fühle. Diese Gefühle, die inneren Trabanten der herrschenden Moral, lernt die
Frau schon als kleines Mädchenkennen .bevor seine Denkfähigkeit ausgebildet
ist. Als übermächtige Gefühle werden sie auch von den Erwachsenen erlebt,
„fahren sie ein". Sie gelten den frühen autoritären Instanzen der Eltern oder
irgendeiner gottähnlichen Figur. So verhindern sie nicht nur jede Aggressions-
lust, sondern blockieren lebendige Gefühle zu sich selbst und zum Mitmen-

68 WIDERSPRUCH 12/86



sehen. Im Toben bricht die Aggression gewaltsam durch das Bollwerk von
Schuld und Scham, um in der anschliessenden Erschöpfung die Frau noch

nackter, noch gebrochener auf sich selbst zurückzuwerfen: einmal mehr hat
die Frau versagt - ein grausamer, selbstzerstörerischer Ablauf, der sich immer
wiederholt.

Es ist für Frauen schwierig zu durchschauen, dass die Gründe ihrer
Schuld- und Schamgefühle auf der Seite des Aggressors zu suchen sind. Er-
geben sie sich jenen fraglos, dann kämpfen sie gemeinsam mit diesem gegen
sich selbst. Ohne es zu merken, beuten sie sich selbst aus. Als Schuld- und
Schamleichen können Frauen politisch weder einen privaten noch öffentli-
chen Kampf ausfechten: Frauen müssen aus ihrem Engelszustand der Un-
schuld heraustreten, ihre "Schwäche" als Pendant zur "Stärke" einer Männ-
lichkeit erkennen und sie nicht mehr als weibliche Tugend verkaufen. Wir
Frauen stehen vor der schwierigen Aufgabe, uns a-moralisch den eigenen Ge-
wait- und Machtphantasien zu stellen, statt uns krank oder heilig machen
zu lassen. Es bleibt uns Frauen meistens nur die Wahl, entweder als Leidende,
oder als Märtyrerin im Gefängnis der Tugend langsam kaputtzugehen. Die
Frau, die sich diesem Dilemma zu entziehen versucht, riskiert-als "Mann-
weib", "phallische Frau", "dumme Gans" oder als "Emanze" bis hin zur
"Terroristin" — im Alltag zwar öfters den "Liebes"-Verlust, aber ihr Selbst-
gefühl kann auf einem anderen Fundament besser gedeihen (3).

*

Es ist Sade, welcher sich von der Frau als der personifizierten Tugend
provozieren liess. Angela Carter hat in ihrem Buch "Sexualität ist Macht"
(1981) die Sadeschen literarischen Figuren, die tugendhafte Justine und deren
Gegenspielerin Juliette untersucht. Bei Sade's Beschreibung extremster Per-
Versionen zeigt sich in Justine die leere Formelhaftigkeit eines zum blossen
Selbstzweck verkommenen tugendhaften Verhaltens. So zum Beispiel im
"Liebesspiel Kapp-das-Tau", wo Sade Justine die Gelegenheit gibt, ihren
Peiniger und Folterer zu töten, den sie als Mörder zahlreicher Menschen,
darunter ihrer besten Freundin, kennt und in ihm ihren Mörder sehen muss:
obschon er am Galgen hängt und sich onanierend Lust verschafft, während
sie langsam die Schlinge zuzieht, schneidet sie knapp vor dem Orgasmus das
Seil durch und rettet ihn — worauf er sie in die Leichengrube wirft und kre-
pieren lässt. Justine demonstriert dem Täter seine absolute Grausamkeit vor
und sich selbst ihre eigene absolute Tugendhaftigkeit. Indem sie die Tugend
allein für sich beansprucht, sich nicht einen Augenblick lang Gedanken macht
über die Macht, die sie in den Händen hat, um ihr Leben zu retten, will sie
sich ihre reinen Hände nicht beschmutzen. Lieber reizt sie den Täter, macht
sie ihn wild, um ihn einen Augenblick lang menschlicher erscheinen zu las-
sen als sein Opfer: er bietet ihr die Möglichkeit an, sich selbst zu retten, wenn
sie bereit ist, wie er "Böses" zu tun. Sie dagegen sieht sich gezwungen, klare
Grenzen zu ziehen und ihn das Reich der Tugend nicht betreten zu lassen.

Dies ist der stumme, sublime Sadismus des nur gespielt wehrlosen
Opfers, der tugendhaften Frau, die gar nicht will, sich wehren zu können,

WIDERSPRUCH 12/86 69



weil das bedeuten könnte, selbst gewalttätig zu werden. Im duldsamen Er-
tragen aller Grausamkeiten zeigt sich Justine diesen ebenso gleichgültig wie
der Täter: obwohl sie könnte, kämpft sie nicht. Ihre Tugend ist leer, sie exi-
stiert allein im Kontrast zum Täter, als dessen Ergänzung, sie ist reine Farce.
Die Gefühle und die Gehirnzellen der Justine sind besetzt von der bürgerli-
chen Dreieinigkeit: Tugend, Scham und Schuld. Ohne scheinbar zu wissen, wie
und wo frau Gutes tut, bleibt ihr nurmehr der zweifelhafte Triumph, ein
besserer Mensch zu sein. Endgültig, wenn auch unfreiwillig, macht Sade trans-
parent, was die Tugendfrau ist: eine Konstruktion der männlichen Phanta-
sie, deren Sklavenmoral er braucht und deren moralischen Sadismus er zwar
hasst, um den er aber in seiner Destruktivität nicht herumkommt (4).

*

Mit Sade stellt sich die Frage, wie Pornographie und sexueller Sadomasochis-

mus zu verorten sei. Befürworter der Pornographie und auch des sexuellen
Sadomasochismus weisen immer wieder auf deren befreiende, enthemmende
und grenzüberschreitende (z.B. Bataille) Auswirkung hin. Beim Studium ein-
schlägiger Literatur wird deutlich, um wessen Befreiung und um die Befrei-

ung wovon es geht. Die Geschichte der Pornographie und des sexuellen Sado-
masochismus stellt ein Geschlechterverhältnis zur Schau, in dem die Polari-
sierung auf die äusserste Grenze getrieben wird, dahin nämlich, wo der Ob-

jektstatus der Frau ihren Höhepunkt erreicht, wo ein entseelter und ent-
geistigter Körper nur noch dem männlichen Zweck der Reizsteigerung dient,
bis hin zur Folterung und Tötung, falls dies das Lusterleben des Mannes

nötig macht.
In all den Geschichten ist von vornherein klar, wer Regie fuhrt: "Eine Ge-

Seilschaft, in der die Männer dominieren, bringt eine von universeller weib-
licher Gefügigkeit geprägte Pornographie hervor oder, köstlichster aller Kitzel,
eine Pornographie kompensatorischer (doch bloss vorgetäuschter) weiblicher
Dominanz" (Carter, 1981, S. 31). Wo der Mann sich selbst auf Gottähnlich-
keit ausdehnen kann, wo er sich als Verwalter über Leben und Tod inszeniert,
wird mit einer Frau gerechnet, die psychisch kaltgestellt, auf ein Nichts redu-
ziert ist. Dass Frauen mitphantasieren, mitfühlen, mitspielen ist nicht neu;
es war schon immer das Problem der Frau, sich wertlos und inexistent zu füh-
len, wenn sie nicht gebraucht oder eben ausgebeutet wurde. Ihr Sklavenver-
halten zeigt bloss die Verinnerlichung der alltäglichen Realität der Frau auf,
in einer patriarchalischen Gesellschaft erst mit der Anerkennung durch den
Mann zu einer gesellschaftlichen Identität zu kommen, überhaupt erst als ge-
achteter und würdevoller Mensch anerkannt zu werden. Dass Frauen dabei
das sexuelle Begehren des Mannes mit Anerkennung verwechseln, dass

Gewaltanwendung am eigenen Körper ihnen als Bestätigung besonderer Lei-
denschaft erscheint, ist mit ein attraktives Moment dieses Arrangements:
Frauen sollen sich selbst als gefügiges Objekt präsentieren, sie sollen ihren von
jeder Selbstbestimmung losgesagten Körper dem Mann feilbieten, um so

ihrem Schicksal treu zu bleiben und nur noch im Schmerz des Schlages "eige-
nes" Leben erfahren zu können. Im sadomasochistischen Ritual wird die ver-

70 WIDERSPRUCH 12/M



gewaltigte Wirklichkeit der Frau als blosse Spielart einer "Sexualität" kom-
merzialisiert: verkauft wird ihr totales Abhängigsein vom Mann.

Nach der Psychoanalytikerin Jessica Benjamin (1985) wurzelt der sexuel-
le Sadomasochismus für beide Geschlechter im frühkindlichen Erleben der

Mutter als einer nicht-autonomen Person. Um ein Mann, ein Subjekt werden

zu können, weist der Knabe die mütterliche Fürsorge zurück, er will nicht
werden "wie diese da". Darum ist er in der Begegnung mit der Frau später im
Konflikt zwischen seinem Bedürfnis nach Anerkennung und der Notwendig-
keit nach Abgrenzung gefangen. Er ist ständig darum bemüht, seine Autono-
mie nicht zu verlieren und gleichzeitig aus seinem starren Abgrenzungspanzer
auszubrechen, um doch zu Anerkennung zu kommen, und wenn's sein muss
mit Gewalt. Es ist das "Gewaltspiel" des Mächtigeren, der seine Abhängig-
keit kontrollieren und verleugnen muss. Nach Benjamin liegt die Lösung die-
ses Konflikts in der Utopie eines "ganzheitlichen Selbst", "in dem die gegen-
sätzlichen Strebungen nach Anerkennung und Abgrenzung aufgehoben sind.".
(S. 113) Benjamin expliziert den Begriff des "ganzheitlichen Selbst" nicht
weiter, sie unterlässt es auch anzudeuten, wie man sich dieses "Selbst"
erwirbt, es bleibt mystisch. Benjamin hat sich in ihrer Analyse vorwiegend
mit dem männlichen Part identifiziert. So war es ihr möglich, mit viel Empa-
thie die problematische Situation des Sadisten zu erhellen. Leider gelingt
es aber auch ihr am Schluss nicht ganz, aus der Rolle der einfühlenden Psy-
choanalytikerin zu treten. Begriffe wie "Abgrenzung" (das Bedürfnis nach

Autonomie) und "Anerkennung" (das Bedürfnis nach Bestätigung) bleiben
bis am Schluss Gegensätze und darin einer männlichen Sichtweise verhaf-
tet. Denn das herrschende Abgrenzungs- oder Autonomieverständnis ist von
der Angst des Mannes diktiert, in der Hingabe an die Frau seine Kontrolle
und damit seine Macht über sie zu verlieren. Auf keinen Fall darf er zu ihrem
Objekt werden. So kann er schwer verstehen, dass im Prozess der Autonomie
Abgrenzung (individuelle Freiheit) und Anerkennung (persönliche und ge-
seilschaftliche Abhängigkeiten) dialektisch miteinander verschränkt sind. Eine
Freiheit, die ihr konkretes Abhängigsein verkennt und verleugnet, bleibt ab-
strakt und ist darin dem männlichen Machtstreben und der sadistischen
Machtlust ausgesetzt. Die autistische und sadistisch-masochistische Macht-
Freiheit braucht zu ihrer Machterhaltung und Befriedigung bewusstloses
'Menschenmaterial'. Ohne Diskriminierung und Ausbeutung anderer kommt
diese Machtpolitik nicht aus. Die Sadeschen Libertins, alles Grundbesitzer,
Bankiers, Erzbischöfe etc. nutzen zur Sicherung ihres Lebensgefühls und zur
Festigung des im 17. Jahrhundert bedrohten Landadels die Wehrlosigkeit
weiblicher und männlicher Leibeigener, Frauen und Männer des städtischen
und ländlichen Subproletariats skrupellos aus.

Nach diesen Überlegungen wird deutlich, dass Pornographie und sexueller
Sadomasochismus im Kern reaktionär sind, weil sie der Herrschaftssicherung
des Mannes gegenüber der Frau dienen, aber auch gegen Frauen und Männer
der Unterschichten gerichtet sind. Um die Ursachen der Unterdrückung von
oben zu verdunkeln, wird die gezielte Aggression, die den Machthabern gel-
ten würde, in Sadomasochismus und in der Pornographie sexualisiert und in
die Schlafzimmer verbannt. Was dem einzelnen Mann in seinem Hinterstüb-

WIDERSPRUCH 12/86 71



chen so einmalig erscheinen mag, sein besonderer Männlichkeitsausweis
im Durchbruch zur sexuellen Gewalt, ist bloss ewige Wiederholung einer Kol-
lektivphantasie, ist bei aller Strafandrohung längst manipulierte und kultu-
rell tolerierte Gewalt-Freiheit gegen Frauen, welche erst noch die Kassen der
Pornoindustrie zum Klingen bringt. "Weiblich" spielt dabei immer den Part
des Schwächeren, je nach Konstellation kann es auch ein Mann sein. Und
immer ist dabei der Schwächere der Unmoralische, es sei denn, er unterwer-
fe sich blind der Sklavenmoral (5).

*

Jacquelyn Dowd Hall illustriert diese Zusammenhänge in ihrem Aufsatz
'Das Bewusstsein, das in jedem Körper brennt' (1985) über die Verbindung
zwischen Lynchen und Vergewaltigen besonders prägnant: Eine weisse Frau,
die mit einem schwarzen Mann schläft, ist eine Hure. Ein weisser Mann,
der mit einer schwarzen Frau schläft, ist in Ordnung. Ein weisser Mann,
der eine schwarze Frau vergewaltigt, ist auch in Ordnung. Ein schwarzer
Mann, der eine weisse Frau begehrlich anblickt, nicht vergewaltigt, wird
unter Umständen vom weissen Mann gelyncht. Mit andern Worten: Die weis-
se Frau muss vom weissen Mann vor der männlichen schwarzen Bestie
geschützt werden und eine schwarze Frau dagegen "will ohnehin immer",
es ist nie "gegen ihren Willen" geschehen. Der Kampf der weissen Frau
in den USA gegen das paternalistische Ritterlichkeitsgebaren und später,
zusammen mit schwarzen Frauen, gegen das rassistische Überlegenheitsge-
fühl des weissen Mannes vermochte diesem Faustrecht langsam ein Ende zu
setzen. Die erst nach dem 2. Weltkrieg gesetzlich endgültig verbotene Lynch-
"justiz" lebt in der Privilegierung weisser Vergewaltiger an den Gerichtshö-
fen weiter.

Und in der Schweiz? Hier erfreut sich der biedere Schweizermann bei der
immer noch straflosen Vergewaltigung in der Ehe rechtens seiner männlichen
Vorrechte oder er beteiligt sich am äusserst rentablen Sexgeschäft, oder am
Frauensklavenhandel mit der Dritten Welt - und lässt den Ausländerdreck
rausschaffen, wenn Ausländer und Ausländerinnen für die Drecksarbeit
in der Schweiz gerade nicht mehr gebraucht werden.

In den Fragen der Moral steht demnach, soviel kann festgehalten werden,
das herrschende Geschlechterverhältnis Modell flir andere Formen von Unter-
drückung. Moral ist nicht nur zweigeschlechtlich, das heisst sexistisch, wie
Frigga Haug schrieb, sie ist auch rassistisch und antisemitisch, wie sich anhand
des wertvollen Dokumentationsmaterials von Klaus Theweleit (1977) leicht
zeigen lässt.

Die Reduktion von Frau und Mann auf ihre biologische Verschiedenheit
findet üi der Institution der Ehe, der patriarchalen Symbiose schlechthin,
ihre ausgeprägteste Verwirklichung. Sie verkürzt die Möglichkeiten vielfäl-
tiger Dialektik in der Begegnung zwischen Frau und Mann auf den platten
Dualismus. Gegenwärtig bleibt den Frauen, solche Zusammenhänge aufzu-
decken und zu erkennen, um aus der daraus gewonnenen Kraft handelnd
die Polaritäten zwischen Frau und Mann auszuhöhlen und damit die Wirk-

72 WIDERSPRUCH 12/80



lichkeit der Männermoral allmählich zu verändern. Mit dieser Moral, der
Zuhälterin der Machthaber, die mit subtilen und schmierigen Dienstleistungen
den Zusammenhalt der Machtverhältnisse weiterhin funktionieren lässt, muss
Schritt um Schritt gebrochen werden. Dies setzt voraus, dass immer mehr
Frauen aus Dornröschens Tugendschlaf, diesem Stupor aus Scham und
Schuld, erwachen und aktiv in ihre Existenz treten. Daran gehindert wer-
den Frauen durch Tendenzen eines Luxusfeminismus, in denen die Aggres-
sionsfrage relativiert und die fundamentale Verletzung sowie die gesellschaft-
liehe Ausbeutung der Frau übersehen werden. Illusionen des "Mythos Frau"
kehren darin wieder zurück - im Dienste des patriarchal-verfestigten Schick-
sals Frau.

ANMERKUNGEN

1) Als nationales Paradebeispiel für Identifikation mit Männer-Macht von Seiten der
Frauen und ihren Machtphantasien kann Bundesrätin E. Kopp gelten, die kürzlich
verlautbaren liess: "Die Gleichberechtigung ist dann verwirklicht, wenn alle hier im
Saal der Meinung sind, dass es überhaupt keine Rolle spiele, ob der Bundesrat nun aus
sieben Frauen oder sieben Männern bestehe." (Tages-Anzeiger v. 21.11.86) Aufge-
hoben im "Kollegialitätsprinzip" des Bundesrates betreibt sie unter anderm die Er-
höhung des Rentenalters der Frauen in der Schweiz von 62 auf 63 Jahre und die
beschämende Ausschaffungspolitik gegen die Flüchtlinge in unserm Lande.

2) Am härtesten wird dies zum Beispiel von Türkinnen und Kurdinnen erfahren. In
ihrer Heimat werden sie verfolgt wegen "Unterstützung der politischen Aktivitäten"
ihrer Ehemänner; und wenn sie auf der Flucht sind, sind sie ohne ihre Ehemänner
recht- und schutzlos, ohne Chance auf Asylrecht, etwa in der Schweiz. Denn: "Die
Fürsorge ist nach dem Prinzip der Familieneinheit aufgebaut. Fürsorgeempfänger
ist das Familienoberhaupt, in der Regel der Mann." W. Schmid, Dir. d. Schweiz.
Zentrale f. Flüchtlingshilfe, (T.A. v. 1.12.86 'Zwischen den Kulturen fühlst Du Dich
als Frau ganz unten')

3) Wie riskant es für Frauen ist, über Fragen der Gewalt öffentlich nachzudenken, zei-
gen die Reaktionen der Kirchenorganisationen, der Presse und deren Leserschaft
auf den Brief an Ulrike Meinhof von Reinhild Traitler (in: Neue Wege, Nr. 9/ 1986).
Für NZZ-Rechtsstaatler Müller u. Co. lässt sich leichter über nachdenkliche und enga-
gierte Frauen herfallen (NZZ 4.11.86 u. 28.11.86) als über die Basler Chemie-Gewal-
tigen Moret u. Co., an deren Kriminalität gegenüber Natur, Bevölkerung und der
Dritten Welt sie selbst partizipieren. Leider gelten unter anderm immer noch die
Sätze von Ulrike Meinhof: "Nicht Napalmbomben auf Frauen, Kinder und Greise
abzuwerfen, ist kriminell, sondern dagegen zu protestieren. Nicht die Zerstö-
rung lebenswichtiger Ernten ist kriminell, sondern der Protest dagegen."

4) An dieser Stelle ist auf eine Feststellung von Frigga Haug zurückzukommen: "Dass
wir annehmen, dass die Männer aus höheren Prinzipien morden können, während wir
Frauen selber das Leben schützen - auch dieser Gedanke ein Effekt zweigeschlecht-
licher Moral." (In: Die Moral ist zweigeschlechtlich wie der Mensch. Das Argument
141, 1983). Damit wird noch keineswegs männliche Destruktivität erklärt, sondern
der Effekt einer Produktions- und Kriegskultur beziehungsweise ihrer Herrschafts-
moral hervorgehoben. Ein Beispiel unter vielen: Am 4.12.86 knallt der Amokläufer
Delgado in Bogota 27 Menschen nieder, darunter seine Mutter. Bei dieser AP-Meldung
geriet vor allem die NZZ wieder einmal in Informationsnot: Sie verschweigt, dass
der Amokläufer ein Vietnam-Veteran gewesen ist (NZZ 6.12.86).

5) Vgl. Friedrich Nietzsche, der neben der "Herren-Moral" in der "Sklaven-Moral"
seine Verachtung der Juden, Frauen und Arbeiter als Schwache und Kranke durch-

WIDERSPRUCH 12/86 73



gängig rechtfertigt und damit dem Antisemitismus, Sexismus und Rassismus der Na-
tionalsozialisten vorgearbeitet hat. So in: 'Jenseits von Gut und Böse' und in: 'Zur
Genealogie der Moral', Band 2, 1977. "Leben selbst ist wesentlich Aneignung, Ver-
letzung, Überwältigung des Fremden und Schwächeren, Unterdrückung, Härte, Auf-
zwängung eigner Formen, Einverleibung und mindestens, mildestens, Ausbeutung —
(S. 729) und wieviel 'Sklave' ist zum Beispiel jetzt noch im Weibe rückständig!"
(S. 734)

LITERATUR

Benjamin, Jessica, 1985: Herrschaft-Knechtschaft. Die Phantasie von der erotischen
Unterwerfung. In: Suitow/ Stansell/ Thompson (Hg.): Die Politik des Begehrens.
Sexualität, Pornographie und neuer Puritanismus in den USA. Berlin.

Bock, Gisela, 1979: Frauen und ihre Arbeit im Nationalsozialismus. In: A. Kuhn (Hg.):
Frauen in der Geschichte. Düsseldorf

Carter, Angela, 1981 : Sexualität ist Macht. Die Frau bei de Sade. Hamburg.
Dinnerstein, Dorothy, 1979: Das Arrangement der Geschlechter. Stuttgart.
Frauen Grundstudium, 1984: Frauen und Moral. Studienhefte SH 61 Argument Berlin.
Gilligan, Carol, 1982: Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral der Frauen.

München-Zürich.
Hall, Jacquelyn Dowd, 1985: Das Bewusstsein, das in jedem Körper brennt. Frauen,

Vergewaltigung und Rassengewalt, In: Die Politik des Begehrens. a.a.O.
Haug, Frigga, 1983: Die Moral ist zweigeschlechtlich wie der Mensch. In: Das Argument

141, Berlin.
Mitscherlich, Margarete, 1985: Die friedfertige Frau. Frankfurt.
Nadig, Maya, 1984: 'Weiblichkeit' als Kulturbarriere. In: Frau — Realität und Utopie.

Zürich.
Nietzsche, Friedrich, 1977, Werke in drei Bänden. München.
Rufer, Beatriz, 1985: Wie Feministinnen um das Subjekt Frau kämpfen. In: Widerspruch

10/1985.
Schlesier, Renate, 1981: Konstruktionen der Weiblichkeit bei S. Freud. Frankfurt.
Schmidt-Waldherr, Hiltraud, 1984: Frauen im Nationalsozialismus. In: Frauen Macht.

Konkursbuch 12. Tübingen.
Theweleit, Klaus. 1977: Männerphantasien. 2 Bde. Frankfurt.
Treusch-Dieter, Gerburg, 1984: Ferner als die Antike. Machtform und Mythisierung der

Frau im Nationalsozialismus und Faschismus. In: Frauen Macht. Konkursbuch 12.
Tübingen.

Wartmann, Brigitte, 1984: Bürgerliche Moral versus Feminismus. In: Frauen Macht.
Konkursbuch 12. Tübingen.

74 WIDERSPRUCH 12/86


	Sind Frauen humaner als Männer? : Notizen zum Aggressionstabu der Frau

