
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 6 (1986)

Heft: 12

Artikel: Über linke Moral

Autor: Brückner, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652052

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Brückner

Über linke Moral*

Zu den Werthaltungen, die unsere bürgerliche Kultur in früheren Zeiten von
den Einzelnen erwartet hat, gehört die aufmerksame Rücksichtnahme auf
die Gefühle Anderer. Der 'gute Herr' des neunzehnten Jahrhunderts schloss
seine Diener und seinen Jagdhund in diese Haltung ein. Obwohl also ursprüng-
lieh eine Herrentugend, stünde sie unsereinem manchmal nicht schlecht an;
es ist ja auch fast immer angenehm, in den Genuss dieser Haltung zu kommen.

Diese Tugend hatte dann in der Phase ihrer Demokratisierung einen
Anwalt in der Kinderstube der gebildeten Bürger des zwanzigsten Jahrhunderts.
Wenn Eltern dem Zwei- oder Dreijährigen zuriefen, es solle 'vorsichtig' oder
'langsam' sein, wenn es mit zerbrechlichen Dingen umging, dann zielten sie

auf diese Tugend ab. Da aufmerksame Rücksichtnahme ein Gespür für die Be-
Sonderheit des Gegenübers vorausgesetzt und eingeübt hat (zerbrechlich?
sensibel?) — glücklich die Liebenden, die einander später so zum Objekt wur-
den — gehörten zur Rücksichtnahme auch Folge- und Nebentugenden. Vor
allem: Einfühlung in andere(s) und in spezifische Situationen; eine Einfüh-
lung, die teilnehmend war — wollte sie doch unnötige Last, Leid, Zerbrechen,
Schädigung ersparen.

Ein so gebildetes Kind wird durch seine sozialen Erfahrungen auf dem
Spielplatz, im Kindergarten und in der Schule zur Parteilichkeit genötigt:
für die je Leidenden und gegen die Gewalt, die ihnen rücksichtslos angetan
wird. Wahrscheinlich wird es dabei über kurz oder lang in Konflikt mit der
Klassenmehrheit, der 'peer group' geraten, findet sich also plötzlich verein-
zeit. Und wenn es trotzdem einfühlend bleibt, wird es irgendwann die böse

Erfahrung machen, dass es in seiner Mitwelt Infamie gibt — eine, die dem
Kind originär, das heisst als nicht veränderbar erscheint. Das macht Angst.
Und spätestens diese macht bewusst. Doch schon seine Parteilichkeit, sein

Mitgefühl, sein Verständnis für spezifische Situationen — Resultate auch des

"Vorsichtig!" und "Langsam!" seiner Eltern — bringt ja in die Lebensweise
dieses Kindes ein Element des Unterscheidens, also des Kognitiven, Erken-
nenden ein; auch, weil seine eigene Sicherung vor Schäden voraussetzt, dass

es Situationen und Personen begreift, versteht.
Andere verstehen, das macht dann Probleme für die "Parteilichkeit" —

Opfer und Täter sind, so lernt das einfühlend bewusste Kind, manchmal
eine Person. Was tun? Schliesslich lernt es in der Sprache ein Instrument lie-
ben, das schlichten, eingreifen, sogar versöhnen will - auch im 'inneren
Monolog"; Sprache, die freilich gelegentlich eine eigene Schärfe annehmen
kann, eine Konsequenz der Parteilichkeit und des Verstehens, die also andere

trifft, erschrickt, ja beschädigt; obwohl das heranwachsende. Kind doch
eigentlich — leidfreien — Frieden will.

In dieser Kinderstuben-Moralität, die heute noch seltener geworden ist,
als sie es früher schon war, scheint mir das Paradigma, und vielleicht die

Vorgeschichte, der linken Moral zu liegen.

62 WIDERSPRUCH 12/80



Wie soll denn aber aus diesem Herzens- oder Bürgerethos die Moral des

new leftism werden? Nicht unmittelbar, und in einem neuen Kontext. Die
'Neue Linke' erhält sich aber im Erwachsenenalter, was nach Trotzkis genauer
Beobachtung aus dem Jahre 1912 ein Merkmal gebildeter, d.h. von der Lohn-
arbeit noch freigestellter Jugend sein kann: Fragen des Gewissens erheben sich
vor ihr mit grosser Kraft. Jedoch woran sich das Gewissen stösst, ist nicht, wie
die bürgerliche (oder gar die christliche) Erziehung es will, das sittlich Böse,
sondern das historisch Böse, das also, was Menschen einander geschichtlich
antun; das Problem ist daher nicht Sünde, sondern Gewalt - die Gewalt von
Herrschaft, Exploitation, Krieg. Denn Gewissen bildete sich im Mitgefühl mit
den Opfern.

Alle Widersprüche jener kindlichen Verkehrsform, von der ich ausging,
erheben sich nun mit erwachsener Schärfe und — im guten Falle — mit weit-
geschichtlichem Atem. Das Bedürfnis nach gerechtem Frieden beispielsweise
wird militant, weil politisch darüber belehrt, wie Herrschaft die Auseinander-
Setzung mit dem Frieden führen will: im Medium der Gewalt, und weil das

'originär Infame' antreffbar bleibt. Der Friede wird also unversöhnlich. Jetzt,
in der Sphäre der Praxis, entsteht fortwährend die Gefahr, dass die dialekti-
sehe Spannung von Friede und Militanz zusammenbricht, beide Momente sich
voneinander lösen und sich verabsolutieren — etwa in Legalismus hier und
Terror dort, in 'Innerlichkeit' und Verbrechen. Oder: die 'Liebe' wird hier,
der 'Hass' wird dort zum Fetisch.

Eben das gleiche gilt für das (politisch-historisch prekäre) Verhältnis
von Wahrheitsanspruch (Erkenntnis) und Parteilichkeit, das sich dem einfüh-
lenden Kind schon stellte. Wir sind darüber belehrt, dass aus der verabsolutier-

ten, also zum Wahrheitsanspruch befreiten Parteilichkeit — zum Beispiel der

Sekte, der 'Partei' — bloss antagonistische Herrschaftsordnung entspringt
(von den halb-humanen Konventionen der alten Herrschaftsform gereinigt),
und niemals eine alternative Ordnung, das heisst eine, die ihren Herrschafts-
charakter verliert, weil sich die Differenz von Regierenden und Regierten
mindert. Aber das 'pure', das objektivistisch verbogene Streben nach Erkennt-
nis, das den interessen-, klassenbedingten Bruch in den Tiefen oder Höhen der
'Wahrheit' und ihrer Logizität nicht mehr sieht, das schlägt nur den bestehen-
den Gewaltverhältnissen zu Buch.

Schliesslich gewinnt das Problem der 'situativen Vereinsamung' und des

Verhältnisses zur 'peer group' auf dem Niveau von gesellschaftlicher Praxis
eine neue Schärfe. Die Moral, die verändern will, macht den Einzelnen organi-
sierbar, zumindest kooperationsbereit, eine Konsequenz schon des sozialen
Charakters von Mitgefühl, Einfühlung und Rücksicht. Und doch: wenn seine
'Partei' einem der skizzierten Widersprüche erliegt — nur noch Friede oder
nur noch Gewalt ist, nur noch Theorie oder nur noch Parteilichkeit (die dann
historische, menschliche Details abschaffen wird wie Agenten der Konterre-
volution, so J.-P. Sartre), wenn die eigene Gruppierung das Problem des

'Infamen' wegrationalisiert, verharmlost oder selbst infam wird — dann
muss der Einzelne seiner 'Partei' gegenüber jene Leistung erbringen, die

er, störrisch gegenüber dem Ganzen, dem Herrschaftszusammenhang, längst
erbracht hat: die, nicht mitzumachen. Die Tugend, gegebenenfalls nicht mit-

WIDERSPRUCH 12/86 63



zumachen, in der Kindheit eingeübt — das erst wäre, individuell und 'links',
Autonomie.

Der 'Moralist' vereinzelt sich; eine gleichfalls widersprüchliche Lage, wie
wohl nicht erst begründet werden muss. Und eine Bewährungsprobe für linke
Moral ist, wie und ob es Einzelnen gelingt — auch Einzelnen auf der anderen
Seite, den 'Gegnerfreunden' — diese Widersprüche auszuhalten und in sich zu
schlichten: ohne Kapitulation vor dem historisch Bösen, aber auch ohne Ver-
zieht auf differenzierendes Bewusstsein und Einfühlung. Ja: ob wir uns ein
Stück 'aufmerksamer Rücksichtnahme' auf andere erhalten, mag auch im
historischen Konfliktfall mit zur Bewährungsprobe unserer Moral gehören.

* Diese Notiz 'Über linke Moral' von Peter Brückner ist entnommen seiner Aufsatz-
Sammlung: Vom unversöhnlichen Frieden. Aufsätze zur politischen Kultur und
Moral. Verlag Klaus Wagenbach Berlin 1984. Wir danken dem Verlag für den Wieder-
abdruck.

Beatriz Rufer

Sind Frauen humaner als Männer?

Notizen zum Aggressionstabu der Frau

£7ne fre/'e Frau /'/7 e/'ner unfre/en Gese/fecAafr
w/rd zu e/'nem Atfo/wfrum.

A. Carter

Als Frau über Moral zu schreiben, ist bereits ein Übergriff, ist von Anfang an
schon unmoralisch. Was herrschende Moral ist, bestimmt in unserer Kulturge-
Seilschaft der Mann, Frauen haben einfach moralisch zu sein. Gefühlsvoll
dient die Frau immer noch der Männer-Moral. Daher schafft schon die Tatsa-
che, als Frau zu schreiben, schlechtes Gewissen. Satz für Satz muss ich gegen
das Privileg der Männer ankämpfen, um nicht mehr bloss deren Ergänzung
zu maskieren, und gegen die tiefsitzende Scham, mich als Frau immer wieder
kulturlos und sprachlos zu erfahren.

Für viele Feministinnen wird die Erkenntnis immer wichtiger, dass eine
der Biologie nachgezeichnete Trennung des Menschen in ein spezifisch
„männliches und weibliches" Wesen im Kern schon die Diskriminierung durch
die patriarchalische Kultur festschreibt: als „defektes" Wesen wird die Frau
zum blossen „Negativ" des Mannes (Schlesier 1981). Mit Simone de Beauvoir
und anderen halte ich daran fest, dass die Verschiedenheit der Geschlechter
auf unterschiedliche Sozialisationen zurückzuführen ist. Es ist die Sozialwis-
senschaftlerin Frigga Elaug (1983), die die Sozialisationsthese im Zusammen-
hang mit Fragen der Moral diskutiert hat. Meine folgenden Notizen knüpfen
daran an.

64 WIDERSPRUCH 12/80


	Über linke Moral

