Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 6 (1986)

Heft: 12

Artikel: Uber linke Moral

Autor: Bruckner, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652052

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652052
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Peter Briickner
Uber linke Moral*

Zu den Werthaltungen, die unsere biirgerliche Kultur in fritheren Zeiten von
den Einzelnen erwartet hat, gehort die aufmerksame Riicksichtnahme auf
die Gefiithle Anderer. Der ‘gute Herr’ des neunzehnten Jahrhunderts schloss
seine Diener und seinen Jagdhund in diese Haltung ein. Obwohl also urspriing-
lich eine Herrentugend, stiinde sie unsereinem manchmal nicht schlecht an;
es ist ja auch fast immer angenehm, in den Genuss dieser Haltung zu kommen.

Diese Tugend hatte dann in der Phase ihrer Demokratisierung einen
Anwalt in der Kinderstube der gebildeten Biirger des zwanzigsten Jahrhunderts.
Wenn Eltern dem Zwei- oder Dreijdhrigen zuriefen, es solle ‘vorsichtig’ oder
‘langsam’ sein, wenn es mit zerbrechlichen Dingen umging, dann zielten sie
auf diese Tugend ab. Da aufmerksame Riicksichtnahme ein Gespiir fiir die Be-
sonderheit des Gegeniibers vorausgesetzt und eingeiibt hat (zerbrechlich?
sensibel?) — gliicklich die Liebenden, die einander spater so zum Objekt wur-
den — gehorten zur Riicksichtnahme auch Folge- und Nebentugenden. Vor
allem: Einfiihlung in andere(s) und in spezifische Situationen; eine Einfiih-
lung, die teilnehmend war — wollte sie doch unnotige Last, Leid, Zerbrechen,
Schidigung ersparen.

Ein so gebildetes Kind wird durch seine sozialen Erfahrungen auf dem
Spielplatz, im Kindergarten und in der Schule zur Parteilichkeit genotigt:
fir die je Leidenden und gegen die Gewalt, die ihnen riicksichtslos angetan
wird. Wahrscheinlich wird es dabei iiber kurz oder lang in Konflikt mit der
Klassenmehrheit, der ‘peer group’ geraten, findet sich also plotzlich verein-
zelt. Und wenn es trotzdem einfiithlend bleibt, wird es irgendwann die bose
Erfahrung machen, dass es in seiner Mitwelt Infamie gibt — eine, die dem
Kind origindr, das heisst als nicht verinderbar erscheint. Das macht Angst.
Und spitestens diese macht bewusst. Doch schon seine Parteilichkeit, sein
Mitgefiihl, sein Verstindnis fiir spezifische Situationen — Resultate auch des
“Vorsichtig!” und ‘“Langsam!” seiner Eltern — bringt ja in die Lebensweise
dieses Kindes ein Element des Unterscheidens, also des Kognitiven, Erken-
nenden ein; auch, weil seine eigene Sicherung vor Schaden voraussetzt, dass
es Situationen und Personen begreift, versteht.

- Andere verstehen, das macht dann Probleme fiir die “‘Parteilichkeit” —
Opfer und Titer sind, so lernt das einfihlend bewusste Kind, manchmal
eine Person. Was tun? Schliesslich lernt es in der Sprache ein Instrument lie-
ben, das schlichten, eingreifen, sogar verséhnen will — auch im ‘inneren
Monolog”; Sprache, die freilich gelegentlich eine eigene Schirfe annehmen
kann, eine Konsequenz der Parteilichkeit und des Verstehens, die also andere
trifft, erschrickt, ja beschidigt; obwohl das heranwachsende. Kind doch
eigentlich — leidfreien — Frieden will.

In dieser Kinderstuben-Moralitit, die heute noch seltener geworden ist,
als sie es friher schon war, scheint mir das Paradigma, und vielleicht die
Vorgeschichte, der linken Moral zu liegen.

62 WIDERSPRUCH 12/86



Wie soll denn aber aus diesem Herzens- oder Biirgerethos die Moral des
new leftism werden? Nicht unmittelbar, und in einem neuen Kontext. Die
‘Neue Linke’ erhilt sich aber im Erwachsenenalter, was nach Trotzkis genauer
Beobachtung aus dem Jahre 1912 ein Merkmal gebildeter, d.h. von der Lohn-
arbeit noch freigestellter Jugend sein kann: Fragen des Gewissens erheben sich
vor ihr mit grosser Kraft. Jedoch woran sich das Gewissen stosst, ist nicht, wie
die biirgerliche (oder gar die christliche) Erziehung es will, das sittlich Bése,
sondern das historisch Bose, das also, was Menschen einander geschichtlich
antun; das Problem ist daher nicht Siinde, sondern Gewalt — die Gewalt von
Herrschaft, Exploitation, Krieg. Denn Gewissen bildete sich im Mitgefiihl mit
den Opfern.

Alle Widerspriiche jener kindlichen Verkehrsform, von der ich ausging,
erheben sich nun mit erwachsener Schirfe und — im guten Falle — mit welt-
geschichtlichem Atem. Das Bediirfnis nach gerechtem Frieden beispielsweise
wird militant, weil politisch dariiber belehrt, wie Herrschaft die Auseinander-
setzung mit dem Frieden fithren will: im Medium der Gewalt, und weil das
‘origindr Infame’ antreffbar bleibt. Der Friede wird also unverséhnlich. Jetzt,
in der Sphire der Praxis, entsteht fortwihrend die Gefahr, dass die dialekti-
sche Spannung von Friede und Militanz zusammenbricht, beide Momente sich
voneinander 16sen und sich verabsolutieren — etwa in Legalismus hier und
Terror dort, in ‘Innerlichkeit’ und Verbrechen. Oder: die ‘Liebe’ wird hier,
der ‘Hass’ wird dort zum Fetisch.

Eben das gleiche gilt fiir das (politisch-historisch prekire) Verhiltnis
von Wahrheitsanspruch (Erkenntnis) und Parteilichkeit, das sich dem einfiih-
lenden Kind schon stellte. Wir sind dariiber belehrt, dass aus der verabsolutier-
ten, also zum Wahrheitsanspruch befreiten Parteilichkeit — zum Beispiel der
Sekte, der ‘Partei’ — bloss antagonistische Herrschaftsordnung entspringt
(von den halb-humanen Konventionen der alten Herrschaftsform gereinigt),
und niemals eine alternative Ordnung, das heisst eine, die ihren Herrschafts-
charakter verliert, weil sich die Differenz von Regierenden und Regierten
mindert. Aber das ‘pure’, das objektivistisch verbogene Streben nach Erkennt-
nis, das den interessen-, klassenbedingten Bruch in den Tiefen oder Hohen der
‘Wahrheit’ und ihrer Logizitdt nicht mehr sieht, das schldgt nur den bestehen-
den Gewaltverhiltnissen zu Buch.

Schliesslich gewinnt das Problem der ‘situativen Vereinsamung’ und des
Verhiltnisses zur ‘peer group’ auf dem Niveau von gesellschaftlicher Praxis
eine neue Schirfe. Die Moral, die verindern will, macht den Einzelnen organi-
sierbar, zumindest kooperationsbereit, eine Konsequenz schon des sozialen
Charakters von Mitgefiihl, Einfithlung und Riicksicht. Und doch: wenn seine
‘Partei’ einem der skizzierten Widerspriiche erliegt — nur noch Friede oder
nur noch Gewalt ist, nur noch Theorie oder nur noch Parteilichkeit (die dann
historische, menschliche Details abschaffen wird wie Agenten der Konterre-
volution, so J.-P. Sartre), wenn die eigene Gruppierung das Problem des
‘Infamen’ wegrationalisiert, verharmlost oder selbst infam wird — dann
muss der Einzelne seiner ‘Partei’ gegeniiber jene Leistung erbringen, die
er, storrisch gegeniiber dem Ganzen, dem Herrschaftszusammenhang, lingst
erbracht hat: die, nicht mitzumachen. Die Tugend, gegebenenfalls nicht mit-

WIDERSPRUCH 12/86 63



zumachen, in der Kindheit eingeiibt — das erst wire, individuell und ‘links’,
Autonomie.

Der ‘Moralist’ vereinzelt sich; eine gleichfalls widerspriichliche Lage, wie
wohl nicht erst begriindet werden muss. Und eine Bewihrungsprobe fiir linke
Moral ist, wie und ob es Einzelnen gelingt — auch Einzelnen auf der anderen
Seite, den ‘Gegnerfreunden’ — diese Widerspriiche auszuhalten und in sich zu
schlichten: ohne Kapitulation vor dem historisch Bésen, aber auch ohne Ver-
zicht auf differenzierendes Bewusstsein und Einfithlung. Ja: ob wir uns ein
Stiick ‘aufmerksamer Riicksichtnahme’ auf andere erhalten, mag auch im
historischen Konfliktfall mit zur Bewihrungsprobe unserer Moral gehoren.

* Diese Notiz 'Uber linke Moral’ von Peter Briickner ist entnommen seiner Aufsatz-

sammlung: Vom unversdhnlichen Frieden. Aufsitze zur politischen Kultur und

Moral. Verlag Klaus Wagenbach Berlin 1984. Wir danken dem Verlag fiir den Wieder-
abdruck,

Beatriz Rufer
Sind Frauen humaner als Manner?

Notizen zum Aggressionstabu der Frau

Eine freie Frau in einer unfreien Gesellschaft
wird zu einem Monstrum.

A. Carter

Als Frau iiber Moral zu schreiben, ist bereits ein Ubergriff, ist von Anfang an
schon unmoralisch. Was herrschende Moral ist, bestimmt in unserer Kulturge-
sellschaft der Mann, Frauen haben einfach moralisch zu sein. Gefiihlsvoll
dient die Frau immer noch der Minner-Moral. Daher schafft schon die Tatsa-
che, als Frau zu schreiben, schlechtes Gewissen. Satz fiir Satz muss ich gegen
das Privileg der Minner ankimpfen, um nicht mehr bloss deren Erginzung
zu maskieren, und gegen die tiefsitzende Scham, mich als Frau immer wieder
kulturlos und sprachlos zu erfahren.

Fiir viele Feministinnen wird die Erkenntnis immer wichtiger, dass eine
der Biologie nachgezeichnete Trennung des Menschen in ein spezifisch
,;minnliches und weibliches* Wesen im Kern schon die Diskriminierung durch
die patriarchalische Kultur festschreibt: als ,,defektes* Wesen wird die Frau
zum blossen , Negativ* des Mannes (Schlesier 1981). Mit Simone de Beauvoir
und anderen halte ich daran fest, dass die Verschiedenheit der Geschlechter
auf unterschiedliche Sozialisationen zuriickzufiihren ist. Es ist die Sozialwis-
senschaftlerin Frigga Haug (1983), die die Sozialisationsthese im Zusammen-
hang mit Fragen der Moral diskutiert hat. Meine folgenden Notizen kniipfen
daran an.

64 WIDERSPRUCH 12/88



	Über linke Moral

