
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 6 (1986)

Heft: 12

Artikel: Moral im Wandel der marxistischen Diskussion : Literarturbericht mit
einem theoriegeschichtlichen Rückblick

Autor: Bondeli, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Bondeli

Moral im Wandel der marxistischen Diskussion

Literaturbericht mit einem theoriegeschichtlichen Rückblick

„Se/'/äi/f/g öeme/7rf, mt/ssre cfe oteuf-
sc/ie /W/osop/?/e, we/7 s/'e nur rom
ßewusstse//i ausg/ns, />) /Wora/p/)//oso-
p/i/e i/erencfen."

/Car/ /Warx/Fr/erfr/c/î fn^re/s

Seitdem die bürgerliche Politik mit „moralischen Wenden" die bestehenden
Krisen perfid ins Moralische wendet und besonders seitdem die jüngsten tech-
nologisch-ökologischen Katastrophen als tiefgreifende moralische Krisen dia-

gnostiziert worden sind, erlebt das Räsonieren über Fragen der Moral und
Ethik in der Theorieproduktion seine grosse Konjunktur. Marxistische Theo-
rien stehen solchem Bedürfnis nach Moral, aber überhaupt den Streitfragen
einer moralischen Rechtfertigungsproblematik traditionellerweise mit grosser
Skepsis gegenüber. Die in der Öffentlichkeit verhandelte Moral gilt zunächst
als die Moral der Herrschenden, und eine allenfalls kritische Moral fällt leicht
unter das Verdikt einer moralisierenden Kritik, einer Kritik, die am neuralgi-
sehen Punkt der Sache vorbeiredet.

Diese Skepsis ist berechtigt, die Problematik der Moral für marxistische
Theorien damit aber noch nicht erledigt. Was viele Marxismus-Kritiker mit
moralistischem Fingerzeig, aber auch manche apologetischen Marxisten mit
gelassener Attitüde immer wieder bemerken: der Marxismus habe keine Mo-
ral, jedenfalls keine Theorie der Moral entwickelt, mag zutreffen. Was den
einen Not, ist dabei den anderen Tugend. Nun ist andererseits unbestreitbar,
dass die Marxsche Theorie in ihrer anti-moralistischen Tendenz implizit mo-
raiische beziehungsweise ethische Motive und Zielsetzungen enthält. Ebenso

unstrittig ist, dass ein sozialistisches Projekt nolens volens eine Moral oder
besser: ein Ethos je schon praktiziert. Der ideologiekritische Blick
auf die Moral genügt von daher nicht. In der Diskussion um den moralischen
Ausweg aus den Krisen muss sich eine marxistische Theorie vielmehr auch
ihrer moralischen bzw. ethischen Grundlagen vergewissern und sie im Modus
einer gelebten Moral dem herrschenden Moral-Tenor entgegenhalten. Wozu
und welcherart dabei anzuknüpfen ist, lässt sich aus Sequenzen der marxisti-
ischen Theoriegeschichte erhellen.

Moralische Forderungen oder moralisch-rechtliche Normen wurden bei

den Klassikern Marx und Engels hauptsächlich als ideologische Formen bür-

gerlicher Herrschaft identifiziert (vgl. Haug 1986). In ,Zur Judenfrage' wie im

späteren Programm der ,Kritik der politischen Ökonomie' zeigte Marx, den

komplexen sozialen Organismus darstellend, auf, dass die bürgerlichen Maxi-

men .Freiheit' und .Gleichheit' ein der unfreien und ungleichen Produktions-

56 WIDERSPRUCH 12/86



und Eigentumsform zugehöriges und sie zugleich kaschierendes Phänomen,
gleichsam die reale Illusion der Gemeinschaftlichkeit und Gleichheit in der

Zirkulationssphäre des Warenaustausches bilden (.Grundrisse', 155 ff.). Die-
se dezidierte Kritik ging einher mit der Einsicht in die (gegenüber der Produk-
tionsform) beschränkte soziale Handlungsfähigkeit von Moral und Recht
überhaupt, und sie ist dafür ausschlaggebend, dass Marx und Engels sich zu
einer Moral in sozialistischer Absicht nur kursorisch äusserten.

Den Zugriff zu einer solchen Moral legt am ehesten der Entfremdungs-
begriff in den Frühschriften frei. So wollte der junge Marx der ,.moralischen
Sanktion", die er als „verkehrtes" Weltbewusstsein deutete (MEW 1, 378) ein
fundamentales, revolutionäres Sollen, nämlich den „kategorischen Imperativ,
alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein ge-
knechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches Wesen ist" (ebd., 385), gegen-
übergestellt wissen. Mit dem kommenden Programm der .Kritik der politi-
sehen Ökonomie' trat dieses Sollen zugunsten der Analyse seines materiellen
Seins eindeutig zurück. Sofern eine sozialistische Moral noch thematisiert
wurde, stand, wie bei Engels im ,Anti-Dühring', ein allgemeiner Gegenpart zur
„Klassenmoral" im Mittelpunkt. Gegen die universalistischen und rechtsfor-
malistischen Auffassungen Dührings machte Engels geltend, dass es keine

allgemeinen moralischen Normen, die „über der Geschichte und den Klassen-
Verschiedenheiten stehn" (MEW 20, 87), geben könne. Damit erteilte er zwar
einem Universalismus einzelner Normen eine Absage, keineswegs aber einem
Universalismus des menschlichen moralischen Bewusstseins. Engels antizipier-
te argumentativ immer auch eine auf klassenloser sozialer Basis stehende

„menschliche Moral" oder „proletarische Zukunftsmoral" (ebd. 87 ff.), die
in Bezug auf ihre Realisierung und die Konkretisierung einzelner Normen
völlig abstrakt bleiben musste.

Mit den neukantianischen Tendenzen im Marxismus der II. Internationale
erhielt die Thematik eines ethischen Sozialismus mächtigen Auftrieb. Die
theoretischen Ansätze — paradigmatisch Kautsky (1906) — drehten sich zum
einen um eine biologistische oder soziologistische Verankerung des proletari-
sehen „sittlichen Ideals", zum anderen um die Zurückgewinnung der morali-
sehen Autonomie der Handelnden. Die eminente Bedeutung einer proletari-
sehen Gegen-Moral wurde somit zwar angeschnitten, diese zugleich aber ent-
weder in ein deterministisches Abseits gedrängt oder ihrer historischen Grund-
läge schlichtweg enthoben (vgl. Sandkühler 1970, 42). Erst Lukäcs (1919)
brachte in „Taktik und Ethik" die Frage nach der Moral auf den Punkt, wo
sie für das historisch-soziale Handeln als Gewissens- und Verantwortungsfrage
virulent wird. Gegen geschichtsdeterministische Verkürzungen stellte er sich
dem moralischen Problem, was der einzelne Mensch in seiner Situation hier
und jetzt tun soll. Lukäcs vertrat hierzu die Auffassung, wonach Moral weder
auf Einsicht in die richtige gemeinsame Taktik noch auf das lupenreine
moralische einzelne Gewissen reduziert werden soll, beide Seiten vielmehr in
gezielter Abhängigkeit anzuvisieren sind. Mit dieser Auffassung verband er
schliesslich eine appellative Moral an den Einzelnen, sozusagen einen katego-
rischen Imperativ des subjektiven Engagements: ,.Ethisch kann sich keiner

WIDERSPRUCH 12/86 57



der Verantwortung mit der Begründung entziehen, dass er nur ein einzelner
sei, von dem das Schicksal der Welt nicht abhinge." (1975,50) Diese Haltung
antizipierte vieles, was die existentialistische Moral Sartres (1943) auf die

Spitze trieb. Das heroische Widerstandssubjekt hat sich so zu verhalten, als

ob es „das ganze Gewicht dieser Welt auf den Schulter trägt" (1962,696).
Wenn Lukâcs gegen den Geschichtsdeterminismus eine ethisch-subjektive Di-
mension geltend machte, so sah er dies nicht als Aufforderung, eine gesonder-
te Theorie der Moral zu entwerfen, vielmehr hat er 1920, wie explizit in ,Ge-
schichte und Klassenbewusstsein' (1968,54), die Gesellschaftsanalyse und die
damit verbundene Erörterung des „Klassenbewusstseins" als „Ethik", als Ein-
heit von Ethik und Geschichts- bzw. Gesellschaftstheorie verstanden. Aus den

Auseinandersetzungen mit dem Existenzialismus heraus in den 40er Jahren

(1951) hat Lukâcs eine Ethik geplant, die ihm bei der Vorbereitung der „On-
tologie des gesellschaftlichen Sein" in separater Form dann als überflüssig er-
schien (Lukâcs 1981,225).

Ebenso wie Lukâcs vertrat Bloch (1937) die These von einem histori-
sehen Materialismus, der zugleich als Konzept einer sozialistischen Moral zu
lesen ist. Blochs Versuch einer „Rettung der Moral" war dabei schärfer als die
vorangehenden marxistischen Moralverständnisse mit dem eigenen Bewusst-
sein von der notwendigen radikalen Moral-Kritik konfrontiert. Die in den

dreissiger Jahren wütenden Propaganda schlachten unter der Nazi-Herrschaft
in Deutschland haben ihm geradezu vordemonstriert, wie moralische Katego-
rien der sozialistischen Bewegung sich mit der kleinbürgerlichen Staatsmoral
der Nazis verschlingen konnten (1972).

Dennoch hielt Bloch daran fest, dass hier ein „Erbe" anzutreten sei, ein

„oft übersehenes und gewiss verdächtiges, voll privater Flausen. Voll bürger-
licher Innerlichkeit und Scheinpraxis. Ethische Grundfragen haben unter
Kommunisten keinen guten Klang." (1972,148) Dreierlei Phänomene hielt er
beim „moralischen Impuls" für unterscheidbar: „Sitte als naive Freiheit.
Gleichheit, Brüderlichkeit der Urkommune; völlig unechte Klassenmoral der
Herrenschicht und ihres späteren Staats; relativ echte Klassenmoral der Un-
terdrückten, mit blosser Eigentumsverschiebung am Ende...Die ökonomische
Kritik des moralischen Scheins ist dasselbe wie die Freilegung des moralischen
Kerns." (152/153)

Während in den sechziger Jahren in neuen Strömungen des Marxismus —

nicht zuletzt als Folge auf die Stalinismus-Kritik nach 1956 — Fragen der Mo-
ral und Bedürfnisstruktur vorwiegend mit dem Entfremdungsbegriff der Marx-
sehen Frühschriften diskutiert wurden (im Praxis-Marxismus Jugoslawiens)
oder in Frankreich durch die strukturalistische Reformulierung des Marxis-
mus (Althusser) eine epistemologische Kritik jeglicher moralischen Ideologe-
me einsetzte,bestand im deutschen Sprachraum im Rahmen der Kritischen
Theorie ein ethisch orientiertes Interpretationsinteresse am Marxismus.

Bereits in den dreissiger Jahren formulierte hierzu Horkheimer mit seinen
Überlegungen zu einer „materialistischen Moral" in .Materialismus und Moral'
(1933) einen bedeutenden Ansatz. Eine Ethik im Anschluss an die Marxsche

58 WIDERSPRUCH 12/86



Theorie begriff er als Theorie des historischen Verständnisses sozial Handeln-
der und stellte sich damit gezielt gegen kantianisierende Moralvorstellungen,
die ihren Gegenstand an einen universalistischen, rational völlig begründbaren
Imperativ festmachen (Schnädelbach 1986a, 62). Mit Marcuse (1964) rückte
in den sechziger Jahren erneut eine „Ethik der Revolution" ins Blickfeld, die
das Problem des rationalen Begründens alternativer Gesellschaftsformen sowie
der adäquaten Mittel und Möglichkeiten ihrer Zweckrealisierung aufwarf.

Eine abgeschwächte, wiederum mehr kantisch orientierte Variante dieser

Richtung hat sich in der sogenannten Diskursethik forterhalten, die vornehm-
lieh von Habermas und Apel entwickelt worden ist und derzeit die Moraldis-
kussion im deutschen Sprachraum dominiert. Die Diskursethik ist nicht'zu-
letzt eine Reaktion auf die von Habermas (1968, 59 ff) beklagte kommuni-
kationstheoretische Lücke innerhalb der Marxschen Theorie. Ihre Absicht
liegt in der Folge darin, ein relativ herrschaftsentlastetes Verfahren demo-
kratisch-konsensueller Begründung von Normen zu sichern und konzipieren.
In erster Linie geht es mithin nicht mehr um Fragen der „Klassenmoral" und
der „revolutionären Moral", sondern um ein diffiziles Prozedere der Rechtfer-

tigung moralischer Normen.
Die Diskursethik stützt sich im engeren auf das kognitivistische Ethikmo-

dell Kants. Der kantische kategorische Imperativ wird dabei sozialtheoretisch
modifiziert, einerseits indem die Begründung nicht mehr durch die einsame

PhilosophenVernunft, sondern durch einen öffentlichen Diskurs erreicht wer-
den soll, andererseits — und dies gilt besonders für Habermas — indem zu-
gleich an einer „Rekonstruktion" der moralisch-sozialen Evolution und der
bestehenden Herrschaftsverhältnisse anzuknüpfen ist (Habermas 1983,127 ff.
1986, 24f.). Den sozial-theoretisch modifizierten kategorischen Imperativ be-

ziehungsweise „Universalisierungsgrundsatz" hat Habermas im Sinne einer Ar-
gumentationsregel in neuerer Zeit folgendermassen formuliert: „ bei gülti-
gen Normen müssen Ergebnisse und Nebenfolgen, die sich aus einer allgemei-
nen Befolgung für die Befriedigung der Interessen eines jeden ergeben, von
allen zwanglos akzeptiert werden können." (1986, 18) Um diesen Grundsatz
herum ergeben sich zahlreiche Verfahrensprobleme, die hier nicht ausgeführt
werden können. Substantielle und die Sache differenzierende Einwände hat
neuerdings Wellmer (1986) vorgebracht. Er versucht darzulegen, dass der
Grundsatz lediglich ein demokratisch-diskursives Verfahren beschreibt, mit
dem also nicht zugleich schon ein allgemein akzeptiertes Moral- oder Ver-
nunftprinzip impliziert werden darf (54 ff.). Deshalb möchte er die Konsens-
forderung insgesamt durch einen mehrdimensionalen diskursiven Vernunfts-
begriff ersetzt wissen. Soziale Veränderung, so der Kern seiner Argumenta-
tion, könne nicht auf eine „ideale Norm" hin, wie sie der Konsenstheorie vor-
schwebe, konzipiert werden. Die Vernunftforderung sei letztlich negatorisch,
im Sinne der „Eliminierung" des bestehenden „Unsinns" zu verstehen (220).
Mit diesem Gedankengang schliesst Wellmer offenbar an ein Diktum aus Mer-
leau-Ponty's ,Die Abenteuer der Dialektik' an: „Es gibt weniger einen Sinn
der Geschichte als eine Beseitigung des Unsinns." (1955, 50ff.)
WIDERSPRUCH 12/86 59



Wellmer's Kritik an der Diskursethik zeigt letztlich das Spannungsfeld an,
in das diese sich bei der neulichen Vergewisserung ihrer Ansprüche und Gren-
zen hineinmanövriert hat. Während Apel (1986) aus dem Faktum des diskur-
siven Verfahrens heraus eine Letztbegründung und Ableitung von Moralprin-
zipien vehement vertritt, Honneth (1986) mit der Diskursethik unweigerlich
eine soziale Gerechtigkeitsvorstellung verklammert sieht (183 ff.), wird die
Letztbegründung bei Wellmer und Habermas aufgegeben beziehungsweise ab-
geschwächt und schliesslich der sozialpolitische Anspruch der Diskursethik
stark eingeschränkt (Habermas 1983, 93ff., 1986, 18). Während Apel zudem
die Diskursethik auch angesichts der Probleme der heutigen bedrohten Le-
bensgrundlagen (ökologische Krisen, Kriegsdrohung) als gesamtgesellschaft-
lieh relevant erachtet und sie durch die auf Max Weber zurückgehende „Ver-
antwortungsethik" dringend ergänzen möchte (6, 15 ff.), scheint sich Haber-
mas unter diesen Bedingungen punkto Diskursethik eher in Zurückhaltung
zu üben und auf die Notwendigkeit materialistischer Gesellschaftstheorie
zurückzubesinnen. (1986, 32 ff.)

Wirft man einen Blick zurück auf die sozialtheoretischen Intentionen, in
deren Umkreis die Diskursethik entstanden ist, so muss diese sich heute den

Vorwurf gefallen lassen, in ein Verfahrenslabyrinth geraten zu sein und —

trotz versuchter Gegensteuerung — einem Formalismus sowie einem zum Teil
abstrakten Universalismus aufgesessen zu sein. Dies hat in der Moraldiskussion
denn auch Ethik-Renaissancen auf den Plan gerufen, die vermehrt auf die
Ebene der gelebten (Herrschafts-)Moral rekurrieren. Re-aktualisiert worden ist
beispielsweise Hegels an die institutionellen Lebensformen gebundnesVer-
ständnis von „Sittlichkeit", aus dem heraus er den kantischen Gesinnungsfor-
malismus der „Moralität" und des Rechtslegalismus befehdete. Ebenso schei-

nen heute aristotelische Ethiktheoreme wie Tugend, Klugheit oder die Idee
des guten, glücklichen Lebens gegenüber der spröden Verfahrenstechnik at-
traktiv zu werden. So berechtigt diese Tendenzen sind, da sie den Formalis-
mus beziehungsweise Universalismus auf den Boden gelebter Normen zurück-
holen, so wenig sind sie allerdings der Weisheit letzter Schluss. Hinter der

Aristoteles-Reprise steht, wie Schnädelbach (1986) aufgewiesen hat, heute
immer auch ein neo-konservatives Amalgam von pragmatischen Klugheits-
regeln und eskapistischem Glücksversprechen, letztlich die Rückbindung der
Moral an eine anpasserische Institutionenethik. Dennoch lässt sich gerade aus
der Hegelkritik an Kant, sofern man vor der konservativen Eule der Minerva
auf der Hut ist, eine produktive Tendenz für eine heutige Reformulierung
einer marxistisch verstandenen Moral in praktischer Absicht abgewinnen. He-

gels Auffassung einer „substantiellen Sittlichkeit" verlangt nämlich auch, Mo-
ralprinzipien an ein Verständnis verschiedener gelebter historisch-sozialer
Normen zurückzubinden. Eine marxistische Moral, will sie nicht in Imperati-
ven und Zieldiskussionen stecken bleiben, wird gerade um dieses Gravitations-
feld nicht herumkommen. In Konkretisierung dieses Konzepts verlangt unter
anderen Fleischer (1987) radikal, die Ethik des Moralbewusstseins durch eine
Ethik des Ethos, das heisst des Ensembles gesittungsnormativer Kräfte, zu er-
setzen.

60 WIDERSPRUCH 12/86



Eine Theorie der Moral auch unter diesem Blickwinkel tut in der marxi-
stischen Theorie sicherlich not; eine Theorie der Moral jedoch, die von der
kritischen, konkreten Gesellschaftsanalyse absähe, wäre für sie in der Tat
ein sinnloses Unterfangen. Schliesslich bleibt, worauf Haug (1986, 55) mit
Recht besteht, die "Aufhebung der Moral" ins sozialistisch orientierte Verge-
sellschaftungshandeln im Zentrum, also "Fragen nach dem Wie, nach dem
Umgang mit Konflikten, Unterschieden, auch nach der Un-/Annehmbarkeit
von Mitteln zu erwünschten Zwecken."

LITERATUR

Apel, Karl-Otto, 1986: Grenzen der Diskursethik? Versuch einer Zwischenbilanz. In:
Zeitschrift für philosophische Forschung, Band 40, Meisen heim.

Bloch, Ernst, 1977: Rettung der Moral, In: Bloch-Gesamtausgabe, Band 11, Frankfurt/
M. (1937).

Bloch, Ernst, 1972: Vom Hasard zur Katastrophe. Politische Aufsätze aus den Jahren
1934 - 1939. Nachwort von O. Negt. Frankfurt/M.

Fleischer, Helmut, 1987 (im Druck): Sittlichkeit jenseits von Moralität. In: Hegel-Jahr-
buch. Bochum.

Habermas, Jürgen, 1968: Erkenntnis und Interesse. Frankfurt/M.
Habermas, Jürgen, 1983: Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt/M.
Habermas, Jürgen, 1986: Moralität und Sittlichkeit. Treffen Hegels Einwände gegen Kant

auch auf die Diskursethik zu? In: W. Kuhlmann (Hrsg.) Moralität und Sittlichkeit.
Das Problem Hegels und die Diskursethik. Frankfurt/M.

Haug, Wolfgang Fritz, 1986: Marx, Ethik und ideologische Formbestimmtheit von
Moral. In: Angehrn/Lohmann (Hrsg.): Ethik und Marx. Königstein.

Honneth, Axel, 1986: Diskursethik und implizites Gerechtigkeitskonzept. Eine Dis-
kussionsbemerkung. In: W. Kuhlmann (Hrsg.): Moralität und Sittlichkeit. Frank-
furt/M.

Horkheimer, Max, 1968: Materialismus und Moral, In: A. Schmidt (Hrsg.): Kritische
Theorie. Eine Dokumentation, Band I. Frankfurt/M.

Kautsky, Karl, 1906: Ethik und materialistische Gesellschaftsauffassung. Stuttgart.
Lukäcs, Georg, 1951 : Existenzialismus oder Marxismus? Berlin/DDR.
Lukäcs, Georg, 1968: Geschichte und Klassenbewusstsein. Darmstadt/Neuwied (1923).
Lukäcs, Georg, 1975: Taktik und Ethik. In: ders.: Taktik und Ethik. Politische Auf-

Sätze I, Darmstadt/Neuwied (1919).
Lukäcs, Georg, 1981: Gelebtes Denken. Eine Autobiographie im Dialog, Frankfurt/M.
Marcuse, Herbert, 1965: Ethik und Revolution. In: ders.: Kultur und Gesellschaft 2,

Frankfurt/M. (1964).
Marx Karl, 1974: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (1859).
Marx-Engels-Werke (MEW), Band 1 und 20. Berlin/DDR.
Merleau-Ponty, Maurice, 1974: Die Abenteuer der Dialektik. Frankfurt/M.
Sandkühler, Hans Jörg, 1970: Kant, neukantischer Sozialismus, Revisionismus. In:

Sandkühler/de la Vega (Hrsg.): Marxismus und Ethik. Texte zum neukantianischen
Sozialismus. Frankfurt/M.

Sartre, Jean Paul, 1962: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen
Ontologie. Hamburg.

Schnädelbach, Herbert, 1986a: Max Horkheimer und die Moralphilosophie des deut-
sehen Idealismus. In: Schmidt/ Altwicker (Hrsg.): Max Horkheimer heute. Werk
und Wirkung. Frankfurt/M.

Schnädelbach, Herbert, 1986b: Was ist Neoaristotelismus? In: W. Kuhlmann (Hrsg.):
Moralität und Sittlichkeit. Frankfurt/M.

Wellmer, Albrecht, 1986: Ethik und Dialog. Elemente des moralischen Urteils bei Kant
und in der Diskursethik. Frankfurt/M.

WIDERSPRUCH 12/86 61


	Moral im Wandel der marxistischen Diskussion : Literarturbericht mit einem theoriegeschichtlichen Rückblick

