
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 6 (1986)

Heft: 12

Artikel: Gerechtigkeit nach Marx und über ihn hinaus

Autor: Kleger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinz Kleger

Gerechtigkeit nach Marx und über ihn hinaus.

Fragen der Ethik

In der angelsächsischen Philosophie hat sich an den Problemen einer ethischen
Theorie der Gerechtigkeit bei Marx eine intensive Debatte entzündet (1).
Der verdienstvolle Band 'Ethik und Marx' (2) nimmt diesen Anstoss auf und
bezieht sich mit seinen Beiträgen — ausgehend von Lesarten, die sich in der
deutschen Diskussion herausgebildet haben (3) — einerseits kritisch auf Marx
und andererseits auf gegenwärtige Ansätze in der Ethik als Teildisziplin der

Philosophie (4). Schon der Titel 'Ethik und Marx' signalisiert die zwei Wel-

ten: die Ethikdiskussion ging im wesentlichen am Marxismus vorbei, bzw.
umgekehrt: der Marxismus an ihr, und dies mit ideologiekritischer Gründ-
lichkeit. Wie aber lassen sich Gesellschaftstheorie und Ethik so aufeinander
beziehen, dass die Gesellschaftstheorie zu realen Entwicklungen kritisch Ab-
stand zu gewinnen vermag und ethische Überlegungen in diesen realen Ent-
Wicklungen korrigierend Tritt fassen können? Dieser Frage kann hier aus

Raumgründen lediglich mit einigen pointierten Hinweisen auf Diskussions-
zusammenhänge nachgegangen werden.

Zu Recht eröffnet der Beitrag von Allen W. Wood die Diskussion in
'Ethik und Marx' (5). Seine These, dass Marx zwar den Kapitalismus unter
Wertgesichtspunkten kritisiere, aber nicht unter einem Gesichtspunkt der

Gerechtigkeit im engeren moralischen Sinne, löste erst eigentlich die Debat-
te aus, die wiederum den deutschen Diskussionsband anregte. Wood legt
dar, dass Marx' Schweigen zu Fragen der Ethik in einer offenen Gegnerschaft
zur Moral selber gründet, die auch nicht vorschnell, gleichsam kompensato-
risch, durch die Suche nach einer 'impliziten Ethik bei Marx' wettgemacht
werden sollte. Bekannt ist, dass Marx scharf diejenigen angreift - man könnte
sie die 'ethischen Sozialisten nennen' —, die den Kapitalismus unter Gesichts-
punkten von Recht und Gerechtigkeit kritisieren (6). Was aber verstand Marx
unter Moral, wenn er mit diesem Angriff tatsächlich einen Angriff auf alle
Moral verband und nicht die 'bürgerliche Moralideologie' allein treffen woll-
te? Sicherlich ist es nicht nachvollziehbar, Marx' Jmmoraiismus als Ablehnung
von Werturteilen zu denken, denn von Werturteilen macht er in seiner kriti-
sehen Theorie ständig Gebrauch. Woods These lautet daher präziser: "Wenn
Marx' Immoralismus auch nur minimal konsistent sein soll mit vielen seiner
anderen Behauptungen, dann muss er als eine Zurückweisung spezifisch mo-
raiischer Werte genommen werden, und die Werte, auf die sich Marx seiner-
seits beruft, müssen als ausserhalb der 'Moral' angesiedelt betrachtet werden"
(7). Mit Wood lässt sich diese Arbeitshypothese zunächst durchaus vertreten,
um Marx' systematische Position zu Fragen der Ethik zu klären, doch geraten
wir vorerst in eine Sackgasse hinein, aus der nur schwer wieder herauszukom-
men ist, weil die Unterscheidung von moralischen und nicht-moralischen Gü-
tern (zum Beispiel Wohlfahrt, menschliche Entfaltung, Sicherheit u.a.) davon

WIDERSPRUCH 12/86 49



abhängt, wie wir den Kernbereich der Moral verstehen wollen — und genau
darauf finden wir bei Marx keine moraltheoretisch ausgeführte Antwort. Wir
kommen nicht darum herum, sie uns 'eigenhändig' zu erschliessen. Woods

Spekulation geht nun in die Richtung, dass Marx seine Auffassung über den
Kernbereich der Moral von Hegels Konzeption der Moral als Sittlichkeit über-
nommen und sie dann auf seine materialistische Geschichtstheorie zugeschnit-
ten hat, woraus sich schliesslich notwendigerweise die Abwertung von Moral
als Ideologie ergibt, das heisst als Verschleierung der Tatsache, dass morali-
sehe Normen nur dadurch reale Gültigkeit erlangen, dass sie von Interessen
durchgesetzt werden. Dagegen — gegen 'Moral als Ideologie' — setzt Marx
seine 'immoralistische Position', dass es sowohl in der kritischen Theorie
wie bei den kritischen Subjekten selber weniger auf Moral als auf klarsichtige
Wahrnehmung der Interessen ankommt. So wie Marxens Theorie - seinem
Selbstverständnis zufolge - genau dieses Pathos vermitteln wollte, so sind die
kritischen Subjekte, die er bewunderte (die proletarischen Revolutionäre
seiner Zeit), besonders interessenbewusst und im heilvollen Sinne desülusio-
niert über Forderungen oder Begründungen aus (blosser) Moral. Damit ist
sicherlich ein charakteristischer Zug von Marx' Argumentationsweise hervor-
gehoben. Marx lässt sich demnach zunächst einmal und wohl in erster Linie
bei den Moralkritikern unter den Philosophen, Nietzsche in dieser Hinsicht
nicht unähnlich, einreihen.

*

Ist man nun aber an einer (moralphilosophischen) Theorie der Gerechtig-
keit interessiert, so wird man sich damit nicht zufrieden geben und weiter
fragen: Welches ist genauer Marx' Gerechtigkeitskonzeption und woran ha-
ben wir — hinsichtlich Voraussetzungen und Perspektiven — weiterzuar-
beiten? Dieses Sachproblem sollte inzwischen nach Jahren der Marx-Rezep-
tion und der Diskussion über die Logik des 'Kapitals' im speziellen (8) mit
einem gewissen Abstand von den Texten, "der sie gleichzeitig so ernst nimmt,
wie sie es verdienen" (9), angegangen werden können. Damit kommen unwei-
gerlich weitere theoretische Voraussetzungen und andere Perspektiven mit ins
Spiel. Andreas Wildt fragt sich in seinem Beitrag, ob Marx, wenn er (nicht-
moralische) Werte wie Wohlstand und Selbstverwirklichung - als im weite-
sten Sinne utilitaristische Kritikmassstäbe — in Anschlag bringt, nicht doch
auf Gerechtigkeit, besonders aber auf Gleichheit rekurrieren muss. Die unter-
schiedlichen Verteilungsprinzipien, die Marx zum Beispiel in seiner Kritik
am Gothaer Programm der SPD formuliert, haben ja die Form "Jeder
(10), womit ein universalistischer Anspruch auf Gleichheit nicht im Sinne
von gleich machend, sondern gleich freisetzend benannt wird. Da dieser
'universalistische Kommunismus' als historische Alternative zum Kapitalis-
mus sich überhaupt nur unter Inanspruchnahme von Gesichtspunkten der Ge-
rechtigkeit verständlich machen lässt, ist ein Kontrapunkt zur Linie der

Moralkritik gesetzt. Als zweite Linie beginnen sich jetzt — aus Interesse an
der Fortführung kritischer Theorie in der Gegenwart - die normativen Grund-
lagen der (Marxschen) Kritik herauszuschälen. Dazu passen die zwei nach wie
vor aktuellen 'normativen Argumentationen', die Wildt aus dem 1. Band des

'Kapital' erwähnt: erstens der Konflikt zwischen Rechtsansprüchen, was die

50 WIDERSPRUCH 12/86



Länge des Arbeitstages angeht; an dieser Stelle argumentiert die Arbeiter-
stimme mit dem Gesamtwert ihrer Arbeitssubstanz (11). Und zweitens die

(normative) Kritik am Umschlag der Eigentumsgesetze (12).

*

Lohmann spricht in seinem Beitrag gar von zwei Konzeptionen der Ge-

rechtigkeit in Marx' ökonomiekritischen Schriften (13). Damit ist zum einen
und vor allem die Gerechtigkeitskonzeption von Marx' immanenter Kritik
gemeint, die dem 'Kapitalsystem' selber innewohnende Gerechtigkeitskonzep-
tion: Sie bezieht sich auf den Rahmen gesellschaftlichen Handelns, soweit
er rechtsförmig definiert ist. Die formalrechtliche Organisation des Äquiva-
lenttausches gilt dann insoweit als gerecht, weil unter ihren Prämissen Glei-
che gleich behandelt werden. Die immanent ansetzende Kritik misst das

Kapitalsystem an diesem Selbstanspruch. Bei der Auflistung der 'schwachen
Stellen' jedoch wird der Katalog nicht systematisch genug, weil Marx - Loh-
mann zufolge — den Horizont einer zweiten transzendierenden Gerechtigkeit
unerläutert lässt, obwohl er sie gleichwohl in Anspruch nimmt. Damit stösst
er auf diesselben Brüche, auf die schon Wildt mit seinen 'normativen Argu-
mentationen' im 'Kapital' zeigen wollte. Der eine Kritiktypus von Marx, die
immanente Kritik, stellt die Nichtrealisierung der Kapital-immanenten Ge-

rechtigkeitsansprüche fest; der andere Kritiktypus, die transzendierende Kri-
tik, kritisiert gerade diese der Warenproduktion immanente Gerechtigkeits-
konzeption. Ihr geht es nicht mehr nur um das punktuelle LohnVerhältnis,
sondern um die Austauschverhältnisse insgesamt beziehungsweise um die

Gleichverteilung der ökonomischen Aneignungsmöglichkeiten. Diese Gleich-
heit verdankt sich einer erweiterten Gerechtigkeitskonzeption. Wenn Gleich-
heit in einem universalistisch-kritischen Kontext (und gerade nicht in einem
gemeinschafts-radikalistischen, partikularen) als Ermöglichungsgrund von
Freiheit zu verstehen ist, so ist zu fragen, welche Art von Freiheit mithin
noch nicht gleich verteilt ist. Gould hat gezeigt (14), wie dieser erweiterte
Gerechtigkeitsbegriff mit Marx' Vorstellungen von Selbstverwirklichung
abgestützt werden könnte. Danach würde sich die transzendierende Kritik
an der gleichen abstrakten Freiheit aller als Warenbesitzer entzünden, weil
dieses gesellschaftliche Handeln die positive Freiheit eines anderen verhin-
dert. Ausgeschlossen wird nämlich die wechselseitige Förderung der Selbst-
Verwirklichung des Einzelnen als ein Konzept positiver Freiheit. Stattdessen
dominiert die positive Freiheit der Verfügung über Waren, die zur Wechsel-

seitigen Instrumentalisierung der Personen tendiert. Marx' negativ orientierte
Kritik im Horizont dieser erweiterten Gerechtigkeit (die bei ihm unerläutert
bleibt) zeigt die dem Kapitalismus spezifischen Restriktionen auf, die dieses

'gute Leben' (gemäss einem spezifischen Konzept der Selbstverwirklichung)
in unseren Lebensformen strukturell verhindern, indem sich zum Beispiel
der (idealtypische) Lohnarbeiter selbst verdinglichen muss. Diese Verding-
lichung des (idealtypischen) Lohnarbeiters resultiert aus der Vergleichgül-
tigung der Selbstbestimmung, welche die Gleichgültigkeitscharaktere der
'abstrakten Arbeit' wiederholt (15). Abstrakte Arbeit heisst, dass der Lohn-
arbeiter künftige Lebensmöglichkeiten als Mittel für einen ihm fremden

WIDERSPRUCH 12/86 51



Zweck behandeln können muss. Die Pointe ist, dass diese Verkehrung von
Mittel und Zweck nicht einfach nur äusserlich aufgezwungen wird: Via
Gleichheit der Warenbesitzer sind nämlich alle als freie, anerkannte und sich
selbst achtende Personen gesetzt. Das Problem besteht vielmehr darin, dass

der Lohnarbeiter selbst diese Verkehrung gegen sich selbst vornimmt. Warum
sollte er dies auch nicht tun, solange die 'Kosten' dieser Einschränkungen
seiner 'Selbstzweckhaftigkeit' durch ökonomische und soziale Gewinne, die
ihm der Kapitalismus verspricht, aufgewogen werden und nach wie vor aus-
sichtsreicher erscheinen als die grossformatigen Alternativen (16)? Die 'in-
tellektuelle Linke' hält sich dagegen gerne an einemanipulationistischeSicht-
weise, die sie von der Politik entlastet.

Woher ist also die Überzeugung noch zu gewinnen, dass anders als in der
'wohlfahrtsstaatlichen Gesellschaft' gut zu leben, besser ist? Der reale Wider-
stand der Lohnarbeiter beruhte jeweils auf der besonderen Kultur ihrer Le-
bensweiten. Unrechtserfahrungen waren für sie die Enteignung von Lebens-

möglichkeiten, die in diesen Lebenswelten beschlossen lagen. Fast scheint
es so, dass die Konjunktur der Ethik als Frage nach dem 'guten Leben',
beziehungsweise die Konjunktur der normativen Kritik als Suche nach einem
Äquivalent für diese 'proletarische Widerstandskultur', die durch die gesell-
schaftliche (Rationalisierungs-) Entwicklung strukturell ünmer mehr an den
Rand gedrängt wird, zu verstehen ist. Die Uminterpretation und Neuerfin-
dung von Traditionen soll sich ja gegen einseitige Rationalisierungsprozesse
wenden können. Ein Zweig ethischer Überlegungen auf der Linie 'normative
Grundlagen der Kritik' nährt sich von diesem Boden; hier wird philoso-
phisch wieder einzuholen versucht, was es heisst, einen eigenständigen Glücks-
anspruch zu stellen (17). Von diesem ethischen Ansatz her, der dem nahe
verwandt ist, was Wood die 'nicht-moralischen Güter' genannt hat, lässt sich
jedoch nicht direkt zu gerechtigkeitstheoretischen Folgerungen fortschreiten.
Ein anderer Zweig auf der Linie 'normative Grundlagen der Kritik' legt da-
her — im Unterschied zur 'Glücksethik' — den Akzent von vornherein auf die
Verallgemeinerung von Gerechtigkeitsnormen. Während sich die'Glücks-
ethik' bei starken Wertungen einzufädeln versucht, wie sie sich in moralischen
Idealen ausdrücken — seien diese als kritische Traditionen erinnert oder als

Visionen vorweggenommen —, um sich auf diese Weise gegen vereinseitigte
gesellschaftliche Rationalisierungsprozesse zur Wehr zu setzen, setzen strikt
gerechtigkeitstheoretische Überlegungen bei einer anderen Art der Rationali-
sierung an. Sie über-legen gleichsam die Rationalisierung, welche ungerecht-
fertigter Herrschaft durch Kommunikation und Diskurse die Rechtfertigung
entzieht.

*

'Glücks- und Gerechtigkeitsethik' schliessen sich nicht wechselseitig aus.
Das, was hier 'Gerechtigkeitsethik' genannt und als ein bestimmter Ansatz
ethischer Überlegungen stilisiert wird, stellt je'doch nicht mehr die Fragen
einer idealen Lebensform als Frage nach dem Glück in den Vordergrund. Sie

geht vielmehr davon aus, dass allein noch Gerechtigkeitsfragen im engeren
Sinne, also Fragen des gerechten Zusammenlebens einer Diskussion zugäng-
lieh sind, die allgemeine Verbindlichkeit beanspruchen darf (18). Indem wir

52 WIDERSPRUCH 12/88



so nach dem allgemeingültigen Rahmen der Verwirklichungsweisen von Glück
fragen, beziehen wir uns auf das 'gesellschaftliche Leben' im ganzen. Von
diesem Ansatz her gesehen gibt es dann nur noch Unterschiede im Glück, die
weder 'theoriefähig' sind (in einem bestimmten Sinne von 'Theorie', bezie-
hunsweise 'Vernunft') noch 'theoriefähig' sein sollten. 'Gerechtigkeitstheore-
tische' Ansätze greifen auf ein Prinzip sozialer Gerechtigkeit vor. Dies tut
auch die 'Diskursethik' (19) entgegen ihrem inhaltlich neutralen Selbstver-
ständnis, nur ein Verfahren zu rechtfertigen, durch das Gerechtigkeitsfra-
gen vernünftig erörtert werden können. So setzt sie sich zum vornherein in
einen Gegensatz zu 'Theorien der Gerechtigkeit', welche die Probleme der
Gerechtigkeit auf die Frage nach einer gerechten Verteilung von Gütern zu-
schneiden. Ausser acht bleiben in diesem Blickfeld die Entstehungsbedingun-
gen dessen, was verteilt werden soll. Und hierzu gehören zentral Prozesse
der Achtung und Anerkennung, in denen sich erst ein autonomes moralisches
Subjekt bilden kann. Folglich muss es der 'Diskursethik' um die gerechte
Form der kommunikativen Vergesellschaftung selber gehen (20). Daraus
ergibt sich zusätzlich eine bestimmte Fassung der negativen Freiheit (der
Freiheit von Zwang) wie der positiven Freiheit (der Freiheit zu etwas), die

nun ebenso gleich verteilt werden müssen (in der universalistischen Form
'jeder .'). Jedes Subjekt sollte demnach an praktischen Diskursen teilneh-
men können, in denen wichtige Entscheidungen aus der konsensuellen Einigung
ausgeschlossen werden. Und die chancengleiche Teilnahme an solchen prak-
tischen Diskursen verlangt darüber hinaus die gleiche positive Freiheit, eigene
moralische Intuitionen öffentlich vertreten zu können (was eben die gerech-
te Form von Prozessen und Verhältnissen der Achtung und Anerkennung
untereinander voraussetzt).

'Glücksethik' bleibt gleichwohl unverzichtbar: Sie schöpft aus a-rationa-
len Quellen, ohne die wir Störungen unserer Lebensweise nicht sensibel ge-
nug wahrnehmen; diese Quellen sind ein Organ kritischer Gesellschafts-
theorie, ohne welches wiederum — auf der Ebene der Gesellschaft — Störun-
gen der kulturellen und sozialen Integration nicht sensibel genug wahrgenom-
men werden können.

Praktizierte Gerechtigkeit ist demgegenüber ein schwieriger, vielleicht
sogar der schwierigste Bestandteil der Moral. Das liegt daran, dass gerade
in diesem Moralbereich mit kniffligen Querelen der Kompromissbildung —

und das heisst auch: mit relativistischen Grauzonen - zu rechnen ist (21).
Auf der Ebene unserer moralischen Intuitionen konkurrieren nämlich ver-
schiedene Gerechtigkeitsvorstellungen wie Gleichheit, Verdienst, Bedürfnis
und Glücksmaximierung miteinander. Sie lassen sich weder aufeinander redu-
zieren noch lassen sie sich ohne weiteres immer in eine eindeutige Hierarchie
bringen, da je nach Handlungszusammenhang die einzelnen Gerechtigkeits-
Vorstellungen unterschiedliches Gewicht bekommen. Hinzu treten neuerdings
dringlichste Probleme einer ökologischen 'Gerechtigkeit zwischen Generatio-
nen': Auf welcher normativen Basis und wie sind Rechte der Natur, künfti-
ger Generationen, Ungeborener und Unmündiger stellvertretend wahrzuneh-
men (22)?

WIDERSPRUCH 12/86 53



All diese Fragen erfordern komplexe Überlegungen, die in unseren mora-
lischen Alltagsintuitionen nicht einfach aufbewahrt liegen. Wir haben deshalb

genügend Anlass, uns - im Zuge eines Lebensstils der schnellen Verabschie-

düngen - von den Gerechtigkeitsfragen nicht allzuschnell zu verabschieden.

ANMERKUNGEN

1) Vgl. dazu den Literaturbericht von A. Leist: Mit Marx von Gerechtigkeit zu Frei-
heit und zurück. In: Philosophische Rundschau 3/4 (1985). Darüber hinaus ist auf
das Buch des englischen Sozialphilosophen St. Lukes:Marx and Morality (Oxford
1985), und J. Elster: Making Sense of Marx (Paris/Cambridge 1985)"hinzuweisen.

2) Ethik und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der Marxschen Theorie
(hg. E. Angehrn/G. Lohmann), Königstein/Ts. 1986.

3) Folgende 'Schulen' sind zu nennen: die Heidelberger Seminare um M. Theunissen
und F. Fulda: J. Habermas/A. Wellmer; der Berliner 'Argument'-Kreis um W.F.
Haug.

4) Hier vor allem die 'Berliner' E. Tugendhat (Probleme der Ethik, Stuttgart 1984)
und Ursula Wolf (Das Problem des moralischen Sollens, Berlin 1984); und die
'Frankfurter' Apel und Habermas (als Oberblick: J. Habermas: Diskursethik, in:
ders.: Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln, Frankfurt/M. 1983).

5) Marx' Immoralismus. In: Ethik und Marx, a.a.O., S. 19 - 35.
6) Z.B. MEW 19, S. 22; vgl. auch MEW 3, S. 404, S. 27; MEW 4, S. 472.
7) A.W. Wood. a.a.O., S. 21.
8) Einige Ergebnisse dieser Diskussion hält fest: S. Benhabib: Normative Voraus-

Setzungen von Marx' Methode der Kritik. In: Ethik und Marx, a.a.O., S. 83 - 101.
9) A. Wildt: Gerechtigkeit in Marx' "Kapital". In: Ethik und Marx, a.a.O., S. 150.
10) Vgl. MEW 19, S. 21 "... nachdem die Arbeit nicht nur Mittel zum Leben, sondern

selbst das erste Lebensbedürfnis geworden; nachdem mit der allseitigen Entwick-
iung der Individuen auch ihre Produktivkräfte gewachsen und alle Springquellen
des genossenschaftlichen Reichtums voller fliessen — erst dann kann der enge bür-
gerliche Rechtshorizont ganz überschritten werden und die Gesellschaft auf ihre
Fahne schreiben: Jeder nach seinen Fähigkeiten, jedem nach seinen Bedürfnissen!"

11) MEW 23, S. 247 ff.
12) MEW 23, S. 605 ff.
13) G. Lohmann: Zwei Konzeptionen von Gerechtigkeit in Marx' Kapitalismuskritik.

In: Ethik und Marx, a.a.O., S. 174 - 194.
14) C.C. Gould: Marx' Social Ontology. Cambr. Mass./ London 1978.
15) Ich folge hier Lohmann, der dies gut herausarbeitet; vgl. auch G. Lohmann: Ge-

sellschaftskritik und normativer Massstab. In: Arbeit, Handlung, Normativität
(Hg. A. Honneth/Jaeggi), Frankfurt/M. 1980.

16) Problembewusst: G. Vobruba: Keynesianismus als politisches Prinzip; ders.: Die
Internalisierung von Systemerhaltung als Sachzwang; beides in: ders.; Politik mit
dem Wohlfahrtsstaat. Frankfurt/M. 1983.

17) Darum geht es E. Angehrn: Sein und Haben. In: Ethik und Marx, a.a.O., S. 125 -

148.
18) J. Habermas: Gerechtigkeit und Solidarität. In: Zur Bestimmung der Moral (Hg.

W. Edelstein/G. Nunner-Winkler). Frankfurt/M. 1986, S. 291 - 318.
19) Vgl. zum folgenden: A. Honneth: Diskursethik und implizites Gerechtigkeitskon-

zept. In: Ethik und Marx, a.a.O., S. 268 - 274.
20) Honneth nennt dies die 'normative Binnenstruktur' einer Gesellschaft; Rawls

spricht von einer Grundstruktur ('basic structure'), auf die sich seine Theorie der

54 WIDERSPRUCH 12/80



Gerechtigkeit vor allem beziehen soli (J. Rawls; Eine Theorie der Gerechtigkeit.
Frankfurt/M. 1979; vgl. auch: ders.: Basic Structure as Subject. In: Values and
Morals, Hg. A.J. Goldman/J. Kim. Dordrecht 1978, S. 47 - 71

21 R. Döbert: Wider die Vernachlässigung des 'Inhalts' in den Moraltheorien von Kohl-
berg und Habermas. In: Zur Bestimmung der Moral, a.a.O., S. 86 - 125.

22) H. Kleger: Gerechtigkeit zwischen Generationen. In: Archiv für Rechts- und Sozial-
philosophie, Beiheft 26, S. 147 - 191.

SCHWERPUNKTE:

Deutschsprachige Literatur
Italienische Literatur
Afrikanische Lit., dt./engl./franz.
Lateinamerikanische Lit., dt./span.

Klass. und mod. Philosophie

Ethnologie

ferner: Politik, 3. Welt
Soziologie, Psychologie

div. Reihen compl.
Debatte/Dialog Dritte Weit/
Freibeuter/Kursbuch/Merve/
Ed. Passagen/Poetik u. Hermen./
Theaterbibl./Wagenbach TB/
Widerspruch

Buchhandlung
Das Narrenschiff GmbH

Gerbergasse 22, Schmiedenhof
CH-4001 Basel
Telefon 061-2519 82
Telex 64569

WIDERSPRUCH 12/86 55


	Gerechtigkeit nach Marx und über ihn hinaus

