Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 6 (1986)

Heft: 12

Artikel: Moralphilosophie und radikale Ethik : kritische Anmerkungen zur 'Ethik’
von Georg Lukacs : ein Briefwechsel von R. Dannemann und A. Heller

Autor: Heller, Agnes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-651924

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-651924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Agnes Heller
Moralphilosophie und radikale Ethik

Kritische Anmerkungen zur ‘Ethik’ von Georg Lukics. Ein Briefwechsel von
R. Dannemann und A. Heller.*

6. Februar 1986
Liebe Agnes Heller!

Obwohl bis heute keine elaborierte marxistische Ethik vorliegt, ist doch
das ethische Involviertsein aller interessanten Spielarten des Marxismus
uniibersehbares factum brutum. Wenn Jirgen Habermas in seiner Replik
auf Einwinde gegen seine Theorie des kommunikativen Handelns (1981)
den irritierenden Satz schreibt: “Weil dieses (sein, R.D.) Konzept des Fort-
schritts die empfindlichen und, wie ich meine, theoretischen Zugriffen ginz-
lich entzogenen Zonen des guten Lebens gar nicht beriihrt, erlaubt die
Theorie der sozialen Evolution keine Schliisse auf die Ordnungen des Gliicks.”,
(1) so artikuliert er in eindrucksvoller Weise seine Distanz vom urspriinglichen
Ethos der Marxschen Theorie, gewiss auch zum Paradigma der aristotelischen
Ethik. Die ethischen Priokkupationen emnstzunehmender Modi des Marxis-
mus lassen sich nicht zuletzt an Lukacs’ Lebenswerk ablesen. Ich vertrete
noch immer die Auffassung, dass es wenige ethische Konzeptionen in unserem
Jahrhundert gibt, die der ethischen Tiefe von Geschichte und K lassenbewusst-
sein (1923/1968) gleichkommen konnen, obwohl das Werk keine Ethik
expliziert, ja die Ethisierung des Marxismus durch den Austromarxismus (2)
verwirft. Fiir Lukacs ist — denke ich — typisch, dass er stets als Ethiker
sich dussert, ob er nun ein Buch iiber Dostojewskis Romane entwirft, eine
systematische marxistische Asthetik grundzulegen versucht oder die ontolo-
gischen Grundlagen des menschlichen Handelns und Denkens skizziert. In
Geschichte und Klassenbewusstsein expliziert Lukacs das, was in der Tradi-
tion Marxens als Ethik gelten kann, in sicher einzigartiger Weise. Wenn der
Philosoph im Zeitalter vollendeter Siindhaftigkeit lebt, kann Ethik nur als
Phinomenologie der Pathologien dieser Gegenwart sich konstituieren. Wenn
Kant eine universalistische, ahistorische Prinzipienethik konzipierte, so er-
reicht er nicht wirklich den Gegenstand der Ethik: die Authentizitit des
Lebens in den Ruinen der Gegenwart. Geschichte und Klassenbewusstsein
entfaltete dieses Spannungsverhiltnis in der — iiberaus wertbesetzten und
wertsetzenden — Theorie der Verdinglichungin einer Weise, die Generationen
von Intellektuellen beeindruckt hat. In der Verdinglichungstheorie ist unter
anderem sicher eine politisierende Engfiihrung der Ethik enthalten, sie unter-
warf aber andererseits auch die Politik ethischen Imperativen, ja man kann die
Verdinglichungstheorie so rekonstruieren, dass die Vorbehalte, die Habermas
u.a, gegen sie formuliert haben (3), nicht mehr aufrechterhalten werden miis-
sen,

WIDERSPRUCH 12/86 39



!

Evidentermassen haben die Marxsche Entfremdungstheorie oder Lukacs
Verdinglichungstheorem Elemente einer Ethik einer radikalen Philosophie
transportieren kénnen. In den alltidglichen Pathologien fanden die Akteure
(Arbeiter wie Biirger) Elemente der Theoreme wieder; dass dies hiufig in
diffuser Form geschah, ist eine andere Sache. M.a.W.: die Ethik(en) des
authentischen Marxismus war(en) nicht totaliter, aber doch realiter verankert
in den Lebenswelten der Unterdriickten und der Unterdriicker.

Inzwischen sind Entfremdung und Verdinglichung nur noch selten das
Thema theoretischer Debatten . ( . . . ) Vor dem Hintergrund der in Krise
befindlichen Ethiktradition des kritischen Marxismus gewinnen neue Versu-
che, eine Ethik der radikalen Philosophie zu konstltuxeren nicht zu unter-
schatzende Relevanz. (...)

Sie selbst schreiben zur Zeit an einer Ethik. Vorbereitende Studien haben
Sie in dem Sammelband. The Power of Shame vorgelegt, einem Buch, das
hoffentlich bald in deutscher Sprache erscheinen wird. Grundziige einer neuen
Ethik werden stets besonders erkennbar, wenn deutlich wird, welche ethi-
sche Tradition als Negativfolie dient, und weiterhin was den theoretischen
Impuls, das “Urerlebnis”, des neuen Ansatzes ausmacht. Mich wiirde ferner
- interessieren, ob Sie Thre Ethik auch als Fortentwicklung der (impliziten und
expliziten) Ethik Lukics® ansehen (sei es des Ethos der Ent-Verdinglichung
oder der Personlichkeitsethik des spiaten Lukéacs) oder eher als abrupten
Bruch mit dessen Intentionen. (.. .)

Wie verhilt sich in Ihrer Perspektive diese neue radikale Ethik zu der
oben — sehr “rough” skizzierten — ethischen Tradition des kritischen Marx-
ismus, u.d.h. in meinen Augen vor allem zu Lukics’ Ansitzen? (Im Vorwort
zu Power of Shame haben Sie vielfiltige Affinititen Ihrer Position konsta-
tiert, Affinitdten zu Apel, Arendt, Castoriadis, Habermas, Mc Intyre, Rawls —
und Lukics, dabei nicht zuletzt die Sympathien zur Tradition der aristoteli-
schen Ethik hervorhebend.)

Ich erwarte gespannt Thre Antworten und verbleibe mit herzlichen
Griissen.

Riidiger Dannemann

17. Mirz 1986
Lieber Riidiger Dannemann,

Moralphilosophie besitzt stets drei Aspekte. Der erste kann als interpre-
tativer bestimmt werden, der zweite als normativer, der dritte als edukativer
oder therapeutischer. Der interpretative Aspekt hat fiir eine Antwort zu
sorgen auf die Frage, was Moral ausmacht, der normative sollte die Frage
beantworten, was die Menschen tun sollten, und der edukative oder thera-
peutische Aspekt betrifft die Frage, wie ein partikular-besonderer Lebens-
weg, gefiihrt in Ubereinstimmung mit den Standards der Tugend (goodness),
_erfiillt oder gliicklich sein kann, bzw. wie solch ein Leben letztlich gesichert

40 WIDERSPRUCH 12/88



werden kann gegen Bedrohung durch Elend und Ungliick. Praimoderne Moral-
philosophien konnten alle drei Aspekte in einem Atemzug behandeln oder
letzthin in direkter Bezugnahme der Elemente untereinander. Dies war aus
zwei zusammenhingenden Griinden der Fall. Erstens: die Philosophen dieser
Zeit bezogen sich auf eine Gemeinschaft, deren Werte und deren Werthie-
rarchie fundamental von allen geteilt wurden, auch wenn die Interpretation
der als verbindlich geltenden (gewissen) Werte nicht von allen geteilt worden
waren, Zweitens: der Philosoph war Mitglied der Gemeinschaft, an die er sich
wandte, und deshalb hatte er die Autoritat, sich fiir eine spezifische Interpre-
tation der allgemein geteilten Werte zu dussern, er besass die Autoritét, einen
Ratschlag zu erteilen, Vorschlidge zu unterbreiten, andere aufzufordern. Diese
redlich-schlichte Attitide kann unter den Bedingungen der Moderne nicht
aufrechterhalten werden. Moderne Moralphilosophie muss universal sein. Um
dieser neuen Forderung zu entsprechen, spricht der Moralphilosoph die
Menschheit und die Einzelnen als Menschen an.

Aber die Menschheit ist keine Gemeinschaft. Sie besteht aus unterschied-
lichen Kulturen, unterschiedlichen Lebensweisen. Hinzukommt: die moderne
westliche Kultur hat, wihrend sie einige [hrer Werte universalisiert (besonders
den der Freiheit), selbst ihre relative Werthomogenitit, ihr ““dense ethos”,
verloren. In der Konsequenz sind moderne Moralphilosophen mit einer Serie
gravierender Schwierigkeiten konfrontiert. Ich méchte mich nur auf eine von
ihnen konzentrieren. Wenn sie sich auf das Ganze der Menschheit beziehen
(jegliches menschliche Dasein schlechthin), miissen sie abstrahieren von allen
materialen Werten, allen Tugenden, denn solche Werte oder Tugenden sind in
die eine oder andere konkrete Lebensform eingebettet. Simultan miissen sie
von allen konkreten Situationen absehen, in denen Menschen handeln oder
moralische Entscheidungen treffen. Das ist die Attitiide, die zu dem wohl-
bekannten ethischen Formalismus fiihrt. Wenn ein Philosoph fortfihrt, fiir
materiale Werte oder Tugenden einzustehen, konkrete Wahlen in konkreten
Situationen zu beleuchten, dann wird seine Autoritit, aufzufordern, zu
empfehlen oder zu verbieten, beschrinkt sein auf die eigene Lebensform, und
auf diese allein. Bloss formale Ethiken miissen vollig davon absehen, “Sitt-
lichkeit™, Moralprobleme und Konflikte, wie sie in realen Lebenssituationen
begegnen, zu diskutieren, wihrend materiale Ethiken universalistische An-
spriiche aufgeben miissen und konsequenterweise aufhoren, seriose Moral-
philosophien darzustellen. Ich sollte hinzufiigen, dass keine dieser Attitiiden
das Auseinandergerissene zusammenbinden kann, namentlich die drei Aspekte
der Moralphilosophie (die interpretative, die normative und die (selbst-)edu-
kativ-therapeutische Komponente).

Lukacs und die Probleme einer ‘marxistischen Ethik’

Lassen Sie mich Marx iibergehen und direkt zu Lukacs kommen. Zweifel-
los wollte er das oben illustrierte Dilemma schon in den theoretischen Ex-
perimenten seiner Jugend iiberwinden. Verkiirzt liest sich sein Problem wie
folgt. Wie kann man den kantischen Formalismus (die Pflichtethik) iiber-
" winden und zu einer quasi-hegelianischen Losung finden, ohne die moderne

WIDERSPRUCH 12/86 41



Welt zu akzeptieren, die sich nicht als die Welt einer neuen Sittlichkeit erwies,
sondern eher als die Welt der “vollendeten Siindhaftigkeit”? Etwas spi-
ter schien ihm Marx die konzeptionelle Basis einer Uberwindung des genann-
ten Dilemmas zu bieten. Die interpretativen Aspekte der Moralphilosophie
wurden in das allgemeine System einer Geschichtsphilosophie eingeordnet.
Die Geschichte selbst sollte sich in Richtung auf eine totale Universalisierung
entwickeln. Das letztliche Resultat des historischen Prozesses, die vollstindige
Beseitigung der Verdinglichung (Entfremdung), sollte alle sozialen Bedin-
gungen fir eine Lebensweise schaffen, von der Lukéacs immer getriumt
hatte, einer Lebensweise, in der der Konflikt oder Gegensatz zwischen dem
Allgemeinen und dem Individuellen aufgehoben ist, in der das “klassische”
Ideal der Einheit von Moral und Schonheit aktualisiert ist. Aber wie steht es
mit dem zweiten Aspekt der Moralphilosophie, der Antwort auf die Fragen
“Was soll ich tun?”, “Wie soll ich handeln?” — hic et nunc? Prizise an dieser
Stelle gelangte der philosophisch tiefschiirfende und komplex denkende
Lukics zu keinen weiterfiilhrenden Resultaten als die vulgiren Marxisten vor
und nach ihm.

Wenn das Proletariat sich nicht befreien kann, ohne die ganze Menschheit
zu befreien, wenn die ganze Menschheit befreit werden sollte, wenn die
Befreiung der Menschheit die Aufhebung des Widerspruchs zwischen dem
Universellen und dem Individuellen bedeutet, das heisst die Aktualisierung
der einzig wahren und humanen Moralitdt, dann bleibt nur eines zu tun: man
muss sich dem Proletariat in seinem Kampf anschliessen. Hieraus folgt ‘nicht
notwendigerweise der Anschluss an den Bolschewismus. Lukacs jedoch tut
auch diesen Schritt in der Annahme, dass die Befreiung des Proletariats durch
die Bolschewiki garantiert ist und nur durch sie. Lukacs beantwortet so
eine moralische Frage mit einer politischen Wahl, und zwar nicht mit einer
bedingten, sondern mit einem absoluten politischen Engagement. Es handelt
sich um eine Ethik, die Weber Gesinnungsethik nannte. Webers Weitsicht bei
der Wahl der Kategorie verdient Beachtung. Denn er applizierte einen kant-
schen Term (den der Gesinnungsethik) auf die Ethik Lukéacs’. Obwohl die
moralische Maxime Kants und Lukacs’ nichts gemein haben; was fiir Lukécs
allein in Frage kam, war die Erfillung der Maxime. Weder die Handlun-
gen selbst noch die Konsequenzen dieser Handlungen sind moralisch bewert-
bar. .

Und dennoch ist Lukacs® “marxistische Ethik™ nicht so konsistent, wie
sie auf den ersten Blick scheint. Obwohl Lukics auf der Suprematie des
Politischen gegeniiber der Moral beharrte, konnte er nicht vollstindig an
seinen Primissen festhalten, wonach die historisch-politische Wahl mit der
moralischen zu identifizieren sei. Wenn nicht in Geschichte und Klassenbe-
wusstsein, dann gewiss in den zu dieser Zeit entstandenen Schriften erwéihnt
er hiufig das “moralische Opfer” in politischen Handlungen, das “Suspendie-
ren der Moral” in ansonsten richtigen politischen Entscheidungen. Naturge-
miss sind dies Inkonsistenzen, denn wenn es “moralische Opfer’” im Politi-
schen gibt, wenn Moralitdt in sonst richtigen Entscheidungen suspendiert

.werden muss, dann kann der moralische Gehalt einer Handlung nicht von der
politischen Funktion abhingen. Sie (die Moralitdt) muss ein Kriterium sui

42 . WIDERSPRUCH 12/88



generis besitzen. Aber worin besteht dieses Kriterium? Was bewahrt die
Geltung einer moralischen Norm, die “geopfert” werden sollte oder konnte?
Weder in der ersten marxistischen Periode Lukacs’ noch in den spiteren
Schriften finden wir eine philosophische Antwort auf diese Frage.

In seiner Asthetik und in einigen seiner Essays zur Literatur konzentriert
sich Lukéacs auf die Ausarbeitung des dritten Aspekts der Moralphilosophie
(der Erziehung und Selbsterziehung der moralischen Personlichkeit), wiahrend
er den zweiten Aspekt umgeht. Er ordnet hier nicht ldnger moralische Ent-
scheidungen den politischen Entscheidungen unter. Obwohl er seine Analyse
in einen breiter konzipierten ‘‘historischen Materialismus” einbettet als zuvor,
konnte er diesmal leicht ohne diese Theorie auskommen. Die Werte, die sein
Modell der moralischen Personlichkeit formen, wie die Gemeinschaft (direkte
Demokratie), die harmonische Entwicklung aller menschlichen Fihigkeiten,
Rationalitdt, Klassizismus, Immanenz (Atheismus), wurden von Marx geteilt,
aber auch von anderen, von Goethe bis zu den libertdren Anarchisten des
KropotkinTyps. Marx’ Personlichkeit besass jedoch eine einzigartige Funktion
in den Werken des spiten Lukacs’: die blosse Tatsache, dass Marx die oben
erwdhnten Werte teilte, garantierte deren Wahrheitsanspruch und Geltung.
Lukacs brauchte nicht weiter die Geltung seiner Werte absichern, sei es durch
Argumente oder durch eine schlichte Feststellung seiner Wahl. Da Marx diese
Werte geteilt hatte, wurden sie zu “marxistischen” Werten, und als solche
richtig und wahr. Um es zu wiederholen: die ethischen Ideen und Modelle
des spiten Lukacs konnten ebenso gut durch nicht-marxistische Argumente
untermauert werden. Da ich meine Position zur “marxistischen Ethik” kliren
soll, mochte ich eher zum Szenario von Geschichte und Klassenbewusstsein
zuriickkehren und zu den anderen Essays, die Lukics in derselben Periode
schrieb. Ich sprach von einem ‘‘Szenario”, und ich meinte damit die funda-
mentale Logik und die Botschaft des Textes. Wie erwihnt, war Lukacs nicht
zufrieden mit seinem eigenen Szenario, und er fijhrte heterogene Elemente in
es ein, deren philosophische Quellen er vollig unexpliziert liess.

Wie oben angedeutet, ist es — im Szenario von Geschichte und Klassen-
bewusstsein — die politische Wahl, die die moralische Wahl ausmacht. Die
moralphilosophische Frage: “Was sollte ich tun?”, “Wie sollte ich handeln?”’
ist in folgender Weise gelost: du solltest dich dem Proletariat anschliessen, du
solltest an die Seite des Proletariats treten, du solltest den Zielen des Prole-
tariats (bzw. denen der Partei des Proletariats) folgen. Diese Konzeption
erscheint als die Losung des schwersten Dilemmas der modernen Moralphilo-
sophie. Da das Proletariat angeblich die universale Klasse ist, kann Ethik
universal sein, ohne bloss formal zu bleiben. Andere aufzufordern, die Partei
des Proletariats zu ergreifen und an der “historischen Mission™ dieser Klasse
teilzunehmen, ist eine materiale (konkrete) Norm. Aber der Preis, der fiir die
Eleganz der Losung zu zahlen war, bestand in nicht weniger als der Eliminie-
rung der Moral als einer individuellen Beziehung zu allen Sphiren. Natiirlich
bleibt auch nach der Identifizierung der guten und richtigen moralischen
Entscheidung mit der politischen ein Feld individueller moralischer Entsch-

_eidungen iibrig — jedoch bloss in der politischen Sphire und nur nach dem
Akzeptieren der inhaltlichen Voraussetzungen. Was fiir moralische Ent-

WIDERSPRUCH 12/86 43



Ischeidungen iibrig bleibt, ist die Beantwortung der Frage: Welche konkr?t‘?
Aktionsform, welcher nichste Schritt sollte gewshlt werden, um den Sieg des
Proletariats zu sichern. Das Feld moralischer Wahl wird iiberfithrt in Taktik.
Das bedeutet, ethische Wahlen werden per definitionem instrumental, falls
unsere taktischen Urteile von keinen anderen als von politischen Normen
bestimmt werden. Solche Normen konnen jedoch in dem bereits akzep-
tierten philosophischen Rahmen nicht vorgeschlagen, fiir sie kann nicht
argumentiert werden. Das ist die Problematik, mit der alle ernsthaften marxi-
stischen Theoretiker, die nicht einfach pragmatisch-utilitaristische Politiker
waren wie Lenin, fertig zu werden hatten. Das Problem war bereits in den
Polemiken zwischen Kautsky und Bauer aufgekommen. Kautsky benutzte
Darwin, Bauer Kant als “auxiliary theories”, um das Dilemma zu beseitigen.
Lassen Sie mich von der Historie direkt zu meiner ersten Konklusion kom-
men: es gibt keine marxistische Ethik. Es gab Marxisten, die fiir eine be-
stimmte ethische Orientierung standen, es gab mit dem Marxismus verbun-
dene Bewegungen, die einen bestimmten Ethischen Code ausarbeiteten, aber
weder die Ethiken der Theoretiker noch die der Bewegungen wurzelten in der
Marxschen Theorie allein. Ob die Theoretiker oder anderen Aktoren sich
dieses Umstandes bewusst waren oder nicht, ist eine andere Frage. Ferner, so
lange wie die Theoretiker und Bewegungen am marxistischen Szenario grund-
satzlich festhielten, tauchten ethische Fragen eigentiimlich als taktische am
Horizont der politischen Sphire auf. Lukacs wurde der bedeutendste Vertre-
ter solcher Theorien, weil er in seinem beriihmten Essay Taktik und Ethik
(1919/1968) die Umstinde und das essentielle Dilemma prizise erkannt und
zu Papier gebracht hat. -
Wie bereits erwihnt, versprach das Szenario von Geschichte und Klassen-
bewusstsein (welches auch fiir weniger radikale Szenarios dhnlichen Charak-
ters steht) Universalitit ohne Formalismus in der Ethik. Das andere mora-
lische Dilemma, das es zu l8sen versprach, war das der Autoritat. Der Forma-
lismus der universalistischen Ethik gibt eine ernste und streng durchgefiihrte
Antwort auf dieses Dilemma. Wenn ein moderner Philosoph eine Antwort auf
die Frage anbietet: “Was sollte ich tun?”, “Wie sollte ich handeln?”, kénnen
die Personen, die diese Fragen aufgeworfen haben, legitimer Weise zuriickfra-
gen: Aufgrund welcher moralischen Autoritdt kannst du uns auffordern, so
und nicht anders zu handeln? Wenn A sich auf gottliche Gebote bezieht, kann
B erwidern: “Ich bedauere, ich glaube nicht an Gott, deshalb sehe ich mich
ausserstande, diese Autoritit anzuerkennen.” Wenn sich A auf konkrete
Werte bezieht, kann B dagegenhalten: “Leider kann ich die Giiltigkeit dieser
Werte nicht akzeptieren, du bist nicht autorisiert, mich zu irgendetwas unter
Rekurs auf solche Werte anzuhalten.” So bleibt dem Moralphilosophen
nichts als mit dem “moralischen Gesetz in uns” zu sprechen oder mit der
Autoritit der “rationalen Rede”, an der jede menschliche Person, per defini-
‘tionem, teilhat. Man besitzt die Autoritit, sich in konkreten moralischen
Fillen zu dussern, Urteile abzugeben, aufgrund materialer Werte und Tugen-
den zu einer bestimmten Handlungsweise anzuhalten bzw. sie zu empfehlen,
wihrend man eine andere verbietet oder entmutigt, wenn man sich an die
Gemeinschaft wendet, deren Mitglied man ist. Genau das war erlaubt und

44 WIDERSPRUCH 12/88



moglich fiir die “organischen Intellektuellen”, um Gramscis Begriff zu ver-
wenden, in Bewegungen wie der Sozialdemokratie der II. Internationale oder
des frilhen (westlichen oder zentraleuropdischen) Kommunismus. Als eine
explanatorische Weltanschauung konstituierte der Marxismus eine Art von
Konsens; das Ziel der Aktoren, genauso wie der Glaube, dass der Anschluss
an den proletarischen Klassenkampf die einzige bedeutende moralisch-poli-
tische Entscheidung darstellte, waren gleichermassen eine Angelegenheit des
Konsens. Taktik besetzte den Platz der altehrwiirdigen Phronesis. Als Lukacs
eine Taktik iiberlegenen ethischen Gehalts gegeniiber anderen Taktiken an-
regte, sprach er mit Autoritdt, aber es kam nie iiber ihn, dass eine Autoritit
wie diese selbst befragt werden konnte.

Die Flitterwochen der “organischen Intellektuellen” in marxistischen Be-
wegungen wihrten nicht lange. Und gleichwohl hatten diese Intellektuellen
ihre “finest hour”. Sie kam in dem Augenblick, als sie erkannten, dass das
Szenario nicht stimmte, dass es einen Konstruktionsfehler aufwies oder
sich als moralisch gefihrlich enthiillte. In diesem Augenblick konnten sie sich
an dieselbe Gemeinschaft wenden, deren Mitglieder sie waren, sie konnten
noch immer die Sprache der gemeinsam geteilten Sittlichkeit sprechen,
obwohl sie die Zeichen verkehrten. Das tat Koestler in Darkness at Noon,
Kolakowski in seinen polemischen Schriften zwischen 1957-59 und, in letz-
ter Instanz, Lukécs in seiner Asthetik.

Diese Geschichte ist nunmehr Vergangenheit. Es gibt heute keinen se-
riosen Theoretiker, der die ““Sache der Menschheit” mit der ‘“Sache des Pro-
letariats” oder einer anderen besonderen (partikuliren) Klasse oder Gruppe
identifizieren wiirde. Mehr noch, der Vorschlag, Ethik in Politik zu iiber-
fiihren und moralische Probleme dem Bereich der Taktik zu uberweisen,
ist gleichermassen veraltet, zumindest in der Philosophie, wenn auch ungliick-
licherweise nicht in der Praxis. Kein Moralphilosoph wiirde bestreiten, dass
politische Zwecke, Ziele, Praktiken aufgrund moralischer Standards abge-
schitzt werden sollten. Gleichermassen wurde deutlich, dass die ‘“‘voraus-
sehbaren Handlungsfolgen™ nicht solche Standards darstellen und deshalb
die Webersche “Verantwortungsethik’ keine LoOsung anbietet. Der Zusam-
menbruch der Versuche, eine marxistische Ethik zu kreieren, und die Irrele-
vanz der Weberschen Losung hinterliessen ein Vakuum und das entsprechende
Gefiihl der Leere, das nun die radikal gesinnten Intellektuellen, die des blos-
sen Formalismus miide sind, in Nihilismus und Dekonstruktivismus treibt,
Die Alternative, zwischen universalistischem Formalismus und inhaltlichem
Fundamentalismus wihlen zu miissen, scheint weiterhin hoffnungslos. Inhalt-
licher Fundamentalismus ist stets partikularistisch und grundsitzlich repres-
siv. Universaler Formalismus behandelt letzten Endes das menschliche Indi-
viduum als ein Epiphinomen. Weder das Leid oder Gliick des Individuums
noch die moralischen Konflikte oder die situationsgebundenen Wahlen der
Person konnen durch solch eine Ethik angesprochen werden. Die die gute Le-
bensweise betreffenden Fragen sind nicht durchreflektiert. Gibt es eine drit-
te Moglichkeit? Konnen materiale und formale Ethik verbunden werden?
"Das ist das Problem, das ich aufwerfen und affirmativ beantworten mochte.

WIDERSPRUCH 12/86 45



Utopische Lebensweisen in unserer Reichweite

In einem kurzen Brief kann ich nur die groben Linien meines Losungs-
vorschlages skizzieren. Ich kann nur bestimmte Hinweise fiir das geben,
mit dessen Ausarbeitung ich zur Zeit beschiftigt bin. Ich verbinde erneut
‘die drei Aspekte der Ethik (den interpretativen, den normativen und den
edukativ-selbstedukativen), ohne sie ‘zu vereinigen. Der interpretative Teil
(Allgemeine Ethik) enthdlt meine Version der ‘“‘Genealogie der Moral”. Der
zweite Teil (Moralphilosophie) und der dritte Teil (eine Theorie des Verhal-
tens (conduct)) sind die schwierigsten in dem Projekt. Meinen Versuch, die
Fragen: “Was sollte ich tun?”, “Wie sollte ich handeln?” zu beantworten,
adressiere ich nicht an die ganze Menschheit oder die ‘“Menschheit in uns”,
auch nicht an alle vergangenen, gegenwirtigen und zukiinftigen Autoren.
Vielmehr wende ich mich an die (modernen) Minner und Frauen unserer
modernen Welt. Ich werfe die Frage auf, wie diese gut (ehrenhaft, anstindig)
sein konnen in dieser besonderen “modernen’ Welt. Nachdem ich eine Ant-
wort auf diese Frage angeboten habe, beschrinke ich meinen Adressaten,
ich wende mich an die Mitglieder einer idealen Gemeinschaft, an Personen,
die bereit sind, unsere beiden universalen Werte, Freiheit und Leben, in fol-
gender Weise zu interpretieren: gleiche Freiheit fiir alle — gleiche Lebenschan-
cen fiir alle. Als ein freiwilliges Glied dieser idealen Gemeinschaft wende ich
mich mit Autoritit an andere freiwillige Angehorige derselben (idealen)
Gemeinschaft, doch nicht an andere. Da die Angehorigen dieser idealen Ge-
meinschaft sehr divergierenden Werten und Lebensnormen anhingen, miissen
meine ethischen Vorschlige auf einem weithin formalen Niveau bleiben. Da
jedoch alle Angehorigen der Gemeinschaft die oben erwihnte Interpretation
der Werte der Freiheit und des Lebens teilen, sollten sie einige materiale Nor-
men, Werte und Tugenden ebenso teilen. Ich mochte sie dann erértern. In
dem dritten Teil meiner Ethik wende ich mich exklusiv an die Angehéorigen
der idealen Gemeinschaft und erwiége die Frage: Wie kénnen wir ein gutes
Leben leben auch dann, wenn nur wenige Hoffnungen auf die faktische Uni-
versalisierung unserer Werte (Wertinterpretation) bestehen? Anders als in
Die Philosophie des linken Radikalismus (1978) entwerfe ich hier keine
Utopie. “Wie sollten wir hic et nunc handeln?”, “Wie kénnen wir hic et nunc
ein gutes Leben fithren?” — dies sind die Fragen, die ich aufwerfe und beant-
worten mochte. Anders formuliert, ich diskutiere utopische Lebensweisen
in unserer Reichweite.

Sie fragten mich, wie extensiv und in welcher Hinsicht meine Ethik sich
auf die Lukacs’ bezieht. Im dritten Teil von A Theory of Morals (A Theory
of Conduct) huldige ich der besonderen Version des hedonistischen Stoi-
zismus, fiir den sich Lukiacs im Alter engagierte und den er in einigen seiner
frilhesten und spitesten Schriften formulierte. Im ersten Teil (Allgemeine
Ethik) und im zweiten Teil (Moralphilosophie) bleiben wenige Gemeinsam-
keiten mit Lukics auf dem theoretischen Feld. Lassen Sie mich die Differenz
an einer Anekdote illustrieren. Auf einer sehr frilhen Stufe unserer Bekannt-

" schaft sagte mir Lukacs: Bela Kun war ein Schuft, persénlich nicht mehr als
Vautrin, ein Verbrecher mit zynischen pseudo-philosophischen Maximen,

46 WIDERSPRUCH 12/86



aber er war ein loyaler und ergebener Kommunist. Als Privatperson unter-
schied Lukics stets den bosen von dem guten Menschen, aber er eliminierte
diese Distinktion absichtlich aus seiner Moralphilosophie. Es ist aber gerade
diese Distinktion, die die Grundfrage der Moralphilosophie bildet: Es gibt
gute Menschen jetzt — wie sind sie jetzt moglich? Ich gebe zu, es ist schwierig,
eine Antwort auf diese Frage ohne eine prophetische Attitiide und ohne
Moralisieren zu geben. Aber diese Frage zu umgehen und sich von der Pflicht,
eine Antwort anzubieten, zu entlasten ist gleichbedeutend damit, auf die
Moralphilosophie zu verzichten. |

Haben Kategorien wie “Entfremdung” oder ‘“Verdinglichung” noch Platz
in solch einer Ethik? Das hiingt ab von der Interpretation dieser Kategorien.
Wenn jemand Entfremdung oder Verdinglichung im Zusammenhang einer
totalisierenden Geschichtsphilosophie interpretiert, wie das Lukacs tat, haben
diese sicherlich keinen Platz in meiner Moralphilosophie. Ich habe eine
Philosophie der Geschichte in meinem Buch A Theory of History (1982)
zuriickgewiesen. Es gibt fiir eine “Erlésungsgeschichte” in meiner Ethik
keinen Raum, und zwar aus vielen Griinden. Erstens kann sich die moderne
ethische Struktur in zwei entgegengesetzten Richtungen entwickeln: wir
konnen moralisch weitergehen als unsere Vorginger, aber auch hinter sie
zuriickfallen. Auch wenn wir vorankommen sollten, wie im utopischen Ent-
wurf von Die Philosophie des linken Radikalismus indiziert wird, kénnen wir
Entfremdung nicht vollstindig iberwinden. Ich stehe nicht mehr zu dem Er-
losungstraum der Identitit des Individuums und menschlichen Gattung,
den ich auch frilher nur bedingt akzeptiert habe. Zweitens lehne ich die tota-
lisierende Sicht der Moderne sowohl in ihrer positiven wie in ihrer negativen
Form ab. Moderne (westliche) Gesellschaften funktionieren eher dezentriert.
In ihnen gibt es kein “Haupt”, das man abschlagen kann, kein einzelnes
dominierendes System, das ‘“‘abgeschafft” werden kénnte, um das Ganze
der Gesellschaft mit einer einzigen Erlosungsgeste zu dndern. Jedoch, ein
Wandel kann in jedem Subsystem, in jeder Sphire in grosserem oder geringe-
rem Masse hervorgebracht werden. In dieser Hinsicht kénnen die Kategorien
“Entfremdung” und “Verdinglichung” ihre theoretische Relevanz behalten.
Alle funktionalen Beziehungen sind verdinglicht, aber funktionale Beziehun-
gen konnen nicht beseitigt werden. Genauer: selbst wenn alle Normen und
Regeln einer Institution demokratisch gesetzt wiren, misste die Institution
eine spezifische Funktion ausfithren (zum Beispiel muss eine selbstverwaltete
Fabrik produzieren), und wir kénnen nicht bezwecken, dass sich die Institu-
tionen Menschen als ganze (human persons as wholes) auf andere Menschen
als ganze beziehen. Das heisst, man kann Beziehungen nicht selbstindig
entdinglichen, ausgenommen in Fillen kompletter Gemeinschaften wie in
einem Kibbuz. Man kann sich gegen die Uberlagerung verdinglichter Struk-
turen auf die Teilnehmer dieser Institutionen einsetzen. Man kann fiir Insti-
tutionen Partei nehmen, in denen der Verdinglichungsgrad und der Charakter
der Verdinglichung von den Mitgliedern der Institutionen selbst frei gewihlt
sind, so dass die besten Lebenschancen garantiert sind. Insofern sie zu gros-
serer Freiheit und besseren Lebenschancen beitragen, ist jene Art der Verding-
lichung nicht abzuweisen, die mit der Warenproduktion einhergeht. Im

WIDERSPRUCH 12/86 47



Bereich personlicher Attitiden und Beziehungen konnen wir uns fiir eine
komplette Entdinglichung einsetzen, doch nicht fiir eine vollstindige Aufhe-
bung der Entfremdung. Darin besteht kein Widerspruch, denn die Entding-
lichung personlicher Attitiiden und Beziehungen verlangt immer noch, dass
das Individuum sich der Autoritit der Werte und Normen unterwirft (also: es
kann nicht zur Identitit des Individuums und des Gattungswesens kom-
men). Doch sind es nicht inhaltliche Zwecke (wie Entdinglichung), die unsere
moralischen Werte und Tugenden formieren, eher andersherum, Personen, die
sich zu den universalen Werten der Freiheit und des Lebens in ihrer univer-
salsten Interpretation (“gleiche Freiheit fiir alle” — “‘gleiche Lebenschancen
fir alle”) verpflichten, stehen ein fiir Entdinglichung in dem Masse, in dem
dies mit ihren Werten harmoniert, und sie bevorzugen Werte, die einen
Wandel in diese Richtung bringen.

In meiner Ethik werden alle inhaltlichen Zwecke mit der Elle universaler
Werte gemessen, und kein substantieller Zweck ist per se wertvoll. ( .. .) Sie
zeigen sich irritiert durch Habermas’ Satz (der besagt, ‘““dass die Theorie der
sozialen Evolution keine Schliisse auf die ‘Ordnung des Gliicks’ erlaubt’’): Ich
nicht, denn ich glaube, dass er Recht hat. Ich verstehe auch Habermas’
ausserordentliches Widerstreben, Ethik jenseits eines blossen Formalismus zu
fiihren. Dies ist in der Tat ein Abenteuer voller Fallen. Ich fiir mein Teil habe
prazise dieses Abenteuer gewdihlt, und wir werden sehen, in welche Falle ich
tappe. Ich werde “iiber die Ordnung des Gliicks” und Ungliicks nachdenken
und trotz alledem reden; das ist es, worum es am meisten geht. (.. .)

Einst warnte Lukacs seine marxistischen Kollegen, dass ein Kaninchen,
tanzend auf der Spitze des Himalaya, sich nicht fiir grosser halten sollte als
den Elefanten in der Ebene. Nun ist der “Marxismus” nicht, wie Lukécs
annahm, solch ein ‘“Himalaya” unter den Weltsichten, nur ein Gebirgszug
neben anderen. Aber sicherlich war Lukacs dessen einziger “Elefant’ (voraus-
gesetzt, dass Marx kein “Marxist” war). Man kann iiber ihn hinausgehen, aber
man sollte zu ihm hinaufsehen: Ob ich seinen Spuren folge oder nicht, etwas
vollig Divergierendes tuend, ich werde ihm stets verpflichtet bleiben.

Thre
Agnes Heller

ANMERKUNGEN

* Dieser geringfligig gekiirzte Briefwechsel zwischen A. Heller und R. Dannemann ist
mit freundlicher Genehmigung des Verlags einem soeben erschienenen Diskussions-
band entnommen: Georg Lukacs — jenseits der Polemiken. Beitrage zur Rekonstruk-
tion seiner Philosophie. Hg. von R. Dannemann, Sendler Verlag, Frankfurt a.M. 19886,
mit Beitrdgen u.a. von A. Honneth, M. Lowy, G. Markus, A. Heller,

1) J. Habermas: Vorstudien und Ergénzungen zur Theorie des kommunikativen Han-
delns. Frankfurt 1884, 5.490, Replik auf Einwénde,

2) Vgl. Marxismus und Ethik, Texte zum neukantianischen Sozialismus. Hg. von H.J.
Sandkihler und R. de la Vega. Frankfurt 1970.

3) J.Habermas, 1984 a.a.0. S.475ff..

48 WIDERSPRUCH 12/88



	Moralphilosophie und radikale Ethik : kritische Anmerkungen zur 'Ethik' von Georg Lukács : ein Briefwechsel von R. Dannemann und A. Heller

