
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 6 (1986)

Heft: 12

Artikel: Moralphilosophie und radikale Ethik : kritische Anmerkungen zur 'Ethik'
von Georg Lukács : ein Briefwechsel von R. Dannemann und A. Heller

Autor: Heller, Agnes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Agnes Heller

Moralphilosophie und radikale Ethik

Kritische Anmerkungen zur 'Ethik' von Georg Lukäcs. Ein Briefwechsel von
R. Dannemann und A. Heller.*

6. Februar 1986
Liebe Agnes Heller!

Obwohl bis heute keine elaborierte marxistische Ethik vorliegt, ist doch
das ethische Involviertsein aller interessanten Spielarten des Marxismus
unübersehbares factum brutum. Wenn Jürgen Habermas in seiner Replik
auf Einwände gegen seine Theorie des kommunikativen Handelns (1981)
den irritierenden Satz schreibt: "Weil dieses (sein, R.D.) Konzept des Fort-
schritts die empfindlichen und, wie ich meine, theoretischen Zugriffen ganz-
lieh entzogenen Zonen des guten Lebens gar nicht berührt, erlaubt die
Theorie der sozialen Evolution keine Schlüsse auf die Ordnungen des Glücks.",
(1) so artikuliert er in eindrucksvoller Weise seine Distanz vom ursprünglichen
Ethos der Marxschen Theorie, gewiss auch zum Paradigma der aristotelischen
Ethik. Die ethischen Präokkupationen emstzunehmender Modi des Marxis-
mus lassen sich nicht zuletzt an Lukäcs' Lebenswerk ablesen. Ich vertrete
noch immer die Auffassung, dass es wenige ethische Konzeptionen in unserem
Jahrhundert gibt, die der ethischen Tiefe von Geschichte und Klassenbewusst-
sein (1923/1968) gleichkommen können, obwohl das Werk keine Ethik
expliziert, ja die Ethisierung des Marxismus durch den Austromarxismus (2)
verwirft. Für Lukäcs ist — denke ich — typisch, dass er stets als Ethiker
sich äussert, ob er nun ein Buch über Dostojewskis Romane entwirft, eine

systematische marxistische Ästhetik grundzulegen versucht oder die ontolo-
gischen Grundlagen des menschlichen Handelns und Denkens skizziert. In
Geschichte und KJassenbewusstsein expliziert Lukäcs das, was in der Tradi-
tion Marxens als Ethik gelten kann, in sicher einzigartiger Weise. Wenn der

Philosoph im Zeitalter vollendeter Sündhaftigkeit lebt, kann Ethik nur als

Phänomenologie der Pathologien dieser Gegenwart sich konstituieren. Wenn
Kant eine universalistische, ahistorische Prinzipienethik konzipierte, so er-
reicht er nicht wirklich den Gegenstand der Ethik: die Authentizität des

Lebens in den Ruinen der Gegenwart. Geschichte und KJassenbewusstsein
entfaltete dieses Spannungsverhältnis in der — überaus wertbesetzten und
wertsetzenden — Theorie der Verdinglichungin einer Weise, die Generationen
von Intellektuellen beeindruckt hat. In der Verdinglichungstheorie ist unter
anderem sicher eine politisierende Engführung der Ethik enthalten, sie unter-
warf aber andererseits auch die Politik ethischen imperativen, ja man kann die

Verdinglichungstheorie so rekonstruieren, dass die Vorbehalte, die Habermas
u.a. gegen sie formuliert haben (3), nicht mehr aufrechterhalten werden müs-
sen.

WIDERSPRUCH 12/86 39



Evidentermassen haben die Marxsche Entfremdungstheorie oder Lukäcs'

Verdinglichungstheorem Elemente einer Ethik einer radikalen Philosophie
transportieren können. In den alltäglichen Pathologien fanden die Akteure
(Arbeiter wie Bürger) Elemente der Theoreme wieder; dass dies häufig in
diffuser Form geschah, ist eine andere Sache. M.a.W.: die Ethik(en) des

authentischen Marxismus war(en) nicht totaliter, aber doch realiter verankert
in den Lebenswelten der Unterdrückten und der Unterdrücker.

Inzwischen sind Entfremdung und Verdinglichung nur noch selten das

Thema theoretischer Debatten Vor dem Hintergrund der in -Krise
befindlichen Ethiktradition des kritischen Marxismus gewinnen neue Versu-
che, eine Ethik der radikalen Philosophie zu konstituieren, nicht zu unter-
schätzende Relevanz.

Sie selbst schreiben zur Zeit an einer Ethik. Vorbereitende Studien haben
Sie in dem Sammelband The Power of Shame vorgelegt, einem Buch, das

hoffentlich bald in deutscher Sprache erscheinen wird. Grundzüge einer neuen
Ethik werden stets besonders erkennbar, wenn deutlich wird, welche ethi-
sehe Tradition als Negativfolie dient, und weiterhin was den theoretischen
Impuls, das "Urerlebnis", des neuen Ansatzes ausmacht. Mich würde ferner
interessieren, ob Sie Ihre Ethik auch als Fortentwicklung der (impliziten und
expliziten) Ethik Lukäcs' ansehen (sei es des Ethos der Ent-Verdinglichung
oder der Persönlichkeitsethik des späten Lukäcs) oder eher als abrupten
Bruch mit dessen Intentionen.

Wie verhält sich in Ihrer Perspektive diese neue radikale Ethik zu der
oben — sehr "rough" skizzierten — ethischen Tradition des kritischen Marx-
ismus, u.dji. in meinen Augen vor allem zu Lukäcs' Ansätzen? (Im Vorwort
zu Power of Shame haben Sie vielfältige Affinitäten Ihrer Position konsta-
tiert, Affinitäten zu Apel, Arendt, Castoriadis, Habermas, Mc Intyre, Rawls -
und Lukäcs, dabei nicht zuletzt die Sympathien zur Tradition der aristoteli-
sehen Ethik hervorhebend.)

Ich erwarte gespannt Ihre Antworten und verbleibe mit herzlichen
Grössen.

Rüdiger Dannemann

17. März 1986
Lieber Rüdiger Dannemann,

Moralphilosophie besitzt stets drei Aspekte. Der erste kann als interpre-
tativer bestimmt werden, der zweite als normativer, der dritte als edukativer
oder therapeutischer. Der interpretative Aspekt hat für eine Antwort zu

sorgen auf die Frage, was Moral ausmacht, der normative sollte die Frage
beantworten, was die Menschen tun sollten, und der edukative oder thera-
peutische Aspekt betrifft die Frage, wie ein partikulär-besonderer Lebens-

weg, geführt in Übereinstimmung mit den Standards der Tugend (goodness),
erfüllt oder glücklich sein kann, bzw. wie solch ein Leben letztlich gesichert

40 WIDERSPRUCH 12/80



werden kann gegen Bedrohung durch Elend und Unglück. Prämoderne Moral-
Philosophien konnten alle drei Aspekte in einem Atemzug behandeln oder
letzthin in direkter Bezugnahme der Elemente untereinander. Dies war aus
zwei zusammenhängenden Gründen der Fall. Erstens: die Philosophen dieser
Zeit bezogen sich auf eine Gemeinschaft, deren Werte und deren Werthie-
rarchie fundamental von allen geteilt wurden, auch wenn die Interpretation
der als verbindlich geltenden (gewissen) Werte nicht von allen geteilt worden
waren. Zweitens: der Philosoph war Mitglied der Gemeinschaft, an die er sich

wandte, und deshalb hatte er die Autorität, sich für eine spezifische Interpre-
tation der allgemein geteilten Werte zu äussern, er besass die Autorität, einen

Ratschlag zu erteilen, Vorschläge zu unterbreiten, andere aufzufordern. Diese
redlich-schlichte Attitüde kann unter den Bedingungen der Moderne nicht
aufrechterhalten werden. Moderne Moralphilosophie muss universal sein. Um
dieser neuen Forderung zu entsprechen, spricht der Moralphilosoph die

Menschheit und die Einzelnen als Menschen an.
Aber die Menschheit ist keine Gemeinschaft. Sie besteht aus unterschied-

liehen Kulturen, unterschiedlichen Lebensweisen. Hinzukommt: die moderne
westliche Kultur hat, während sie einige Ihrer Werte universalisiert (besonders
den der Freiheit), selbst ihre relative Werthomogenität, ihr "dense ethos",
verloren. In der Konsequenz sind moderne Moralphilosophen mit einer Serie

gravierender Schwierigkeiten konfrontiert. Ich möchte mich nur auf eine von
ihnen konzentrieren. Wenn sie sich auf das Ganze der Menschheit beziehen
(jegliches menschliche Dasein schlechthin), müssen sie abstrahieren von allen
materialen Werten, allen Tugenden, denn solche Werte oder Tugenden sind in
die eine oder andere konkrete Lebensform eingebettet. Simultan müssen sie

von allen konkreten Situationen absehen, in denen Menschen handeln oder
moralische Entscheidungen treffen. Das ist die Attitüde, die zu dem wohl-
bekannten ethischen Formaiismus führt. Wenn ein Philosoph fortfährt, für
materiale Werte oder Tugenden einzustehen, konkrete Wahlen in konkreten
Situationen zu beleuchten, dann wird seine Autorität, aufzufordern, zu
empfehlen oder zu verbieten, beschränkt sein auf die eigene Lebensform, und
auf diese allein. Bloss formale Ethiken müssen völlig davon absehen, "Sitt-
lichkeit", Moralprobleme und Konflikte, wie sie in realen Lebenssituationen
begegnen, zu diskutieren, während materiale Ethiken universalistische An-
sprüche aufgeben müssen und konsequenterweise aufhören, seriöse Moral-
Philosophien darzustellen. Ich sollte hinzufügen, dass keine dieser Attitüden
das Auseinandergerissene zusammenbinden kann, namentlich die drei Aspekte
der Moralphilosophie (die interpretative, die normative und die (selbst-)edu-
kativ-therapeutische Komponente).

Lukâcs und die Probleme einer 'marxistischen Ethik'

Lassen Sie mich Marx übergehen und direkt zu Lukacs kommen. Zweifel-
los wollte er das oben illustrierte Dilemma schon in den theoretischen Ex-
perimenten seiner Jugend überwinden. Verkürzt liest sich sein Problem wie
folgt. Wie kann man den kantischen Formalismus (die Pflichtethik) über-
winden und zu einer quasi-hegelianischen Lösung finden, ohne die moderne

WIDERSPRUCH 12/80 41



Welt zu akzeptieren, die sich nicht als die Welt einer neuen Sittlichkeit erwies,
sondern eher als die Welt der "vollendeten Sündhaftigkeit"? Etwas spä-
ter schien ihm Marx die konzeptionelle Basis einer Überwindung des genann-
ten Dilemmas zu bieten. Die interpretativen Aspekte der Moralphilosophie
wurden in das allgemeine System einer Geschichtsphilosophie eingeordnet.
Die Geschichte selbst sollte sich in Richtung auf eine totale Universalisierung
entwickeln. Das letztliche Resultat des historischen Prozesses, die vollständige
Beseitigung der Verdinglichung (Entfremdung), sollte alle sozialen Bedin-
gungen für eine Lebensweise schaffen, von der Lukäcs immer geträumt
hatte, einer Lebensweise, in der der Konflikt oder Gegensatz zwischen dem
Allgemeinen und dem Individuellen aufgehoben ist, in der das "klassische"
Ideal der Einheit von Moral und Schönheit aktualisiert ist. Aber wie steht es

mit dem zweiten Aspekt der Moralphilosophie, der Antwort auf die Fragen
"Was soll ich tun?", "Wie soll ich handeln?" — hic et nunc? Präzise an dieser
Stelle gelangte der philosophisch tiefschürfende und komplex denkende
Lukäcs zu keinen weiterführenden Resultaten als die vulgären Marxisten vor
und nach ihm.

Wenn das Proletariat sich nicht befreien kann, ohne die ganze Menschheit
zu befreien, wenn die ganze Menschheit befreit werden sollte, wenn die
Befreiung der Menschheit die Aufhebung des Widerspruchs zwischen dem
Universellen und dem Individuellen bedeutet, das heisst die Aktualisierung
der einzig wahren und humanen Moralität, dann bleibt nur eines zu tun: man
muss sich dem Proletariat in seinem Kampf anschliessen. Hieraus folgt nicht
notwendigerweise der Anschluss an den Bolschewismus. Lukäcs jedoch tut
auch diesen Schritt in der Annahme, dass die Befreiung des Proletariats durch
die Bolschewiki garantiert ist und nur durch sie. Lukäcs beantwortet so
eine moralische Frage mit einer politischen Wahl, und zwar nicht mit einer
bedingten, sondern mit einem absoluten politischen Engagement. Es handelt
sich um eine Ethik, die Weber Gesinnungsethik nannte. Webers Weitsicht bei
der Wahl der Kategorie verdient Beachtung. Denn er applizierte einen kant-
sehen Term (den der Gesinnungsethik) auf die Ethik Lukäcs'. Obwohl die
moralische Maxime Kants und Lukäcs' nichts gemein haben; was für Lukäcs
allein in Frage kam, war die Erfüllung der Maxime. Weder die Handlun-
gen selbst noch die Konsequenzen dieser Handlungen sind moralisch bewert-
bar.

Und dennoch ist Lukäcs' "marxistische Ethik" nicht so konsistent, wie
sie auf den ersten Blick scheint. Obwohl Lukäcs auf der Suprematie des
Politischen gegenüber der Moral beharrte, konnte er nicht vollständig an
seinen Prämissen festhalten, wonach die historisch-politische Wahl mit der
moralischen zu identifizieren sei. Wenn nicht in Geschichte und Klassenbe-
wusstsein, dann gewiss in den zu dieser Zeit entstandenen Schriften erwähnt
er häufig das "moralische Opfer" in politischen Handlungen, das "Suspendie-
ren der Moral" in ansonsten richtigen politischen Entscheidungen. Naturge-
mäss sind dies Inkonsistenzen, denn wenn es "moralische Opfer" im Politi-
sehen gibt, wenn Moralität in sonst richtigen Entscheidungen suspendiert
werden muss, dann kann der moralische Gehalt einer Handlung nicht von der
politischen Funktion abhängen. Sie (die Moralität) muss ein Kriterium sui

42 WIDERSPRUCH I2/Ü8



generis besitzen. Aber worin besteht dieses Kriterium? Was bewahrt die

Geltung einer moralischen Norm, die "geopfert" werden sollte oder könnte?
Weder in der ersten marxistischen Periode Lukâcs' noch in den späteren
Schriften finden wir eine philosophische Antwort auf diese Frage.

In seiner Ästhetik und in einigen seiner Essays zur Literatur konzentriert
sich Lukâcs auf die Ausarbeitung des dritten Aspekts der Moralphilosophie
(der Erziehung und Selbsterziehung der moralischen Persönlichkeit), während
er den zweiten Aspekt umgeht. Er ordnet hier nicht länger moralische Ent-
Scheidungen den politischen Entscheidungen unter. Obwohl er seine Analyse
in einen breiter konzipierten "historischen Materialismus" einbettet als zuvor,
konnte er diesmal leicht ohne diese Theorie auskommen. Die Werte, die sein

Modell der moralischen Persönlichkeit formen, wie die Gemeinschaft (direkte
Demokratie), die harmonische Entwicklung aller menschlichen Fähigkeiten,
Rationalität, Klassizismus, Immanenz (Atheismus), wurden von Marx geteilt,
aber auch von anderen, von Goethe bis zu den libertären Anarchisten des

Kropotkin-Typs. Marx' Persönlichkeit besass jedoch eine einzigartige Funktion
in den Werken des späten Lukâcs': die blosse Tatsache, dass Marx die oben
erwähnten Werte teilte, garantierte deren Wahrheitsanspruch und Geltung.
Lukâcs brauchte nicht weiter die Geltung seiner Werte absichern, sei es durch
Argumente oder durch eine schlichte Feststellung seiner Wahl. Da Marx diese
Werte geteilt hatte, wurden sie zu "marxistischen" Werten, und als solche

richtig und wahr. Um es zu wiederholen: die ethischen Ideen und Modelle
des späten Lukâcs könnten ebenso gut durch nicht-marxistische Argumente
untermauert werden. Da ich meine Position zur "marxistischen Ethik" klären
soll, möchte ich eher zum Szenario von Geschichte und K/assenbewusstsein
zurückkehren und zu den anderen Essays, die Lukâcs in derselben Periode
schrieb. Ich sprach von einem "Szenario", und ich meinte damit die funda-
mentale Logik und die Botschaft des Textes. Wie erwähnt, war Lukâcs nicht
zufrieden mit seinem eigenen Szenario, und er führte heterogene Elemente in
es ein, deren philosophische Quellen er völlig unexpliziert liess.

Wie oben angedeutet, ist es — im Szenario von Geschichte und Klassen-
bewusstsein — die politische Wahl, die die moralische Wahl ausmacht. Die
moralphilosophische Frage: "Was sollte ich tun?", "Wie sollte ich handeln?"
ist in folgender Weise gelöst: du solltest dich dem Proletariat anschliessen, du
solltest an die Seite des Proletariats treten, du solltest den Zielen des Proie-
tariats (bzw. denen der Partei des Proletariats) folgen. Diese Konzeption
erscheint als die Lösung des schwersten Dilemmas der modernen Moralphilo-
sophie. Da das Proletariat angeblich die universale Klasse ist, kann Ethik
universal sein, ohne bloss formal zu bleiben. Andere aufzufordern, die Partei
des Proletariats zu ergreifen und an der "historischen Mission" dieser Klasse

teilzunehmen, ist eine materiale (konkrete) Norm. Aber der Preis, der für die
Eleganz der Lösung zu zahlen war, bestand in nicht weniger als der Eliminie-
rung der Moral als einer individuellen Beziehung zu allen Sphären. Natürlich
bleibt auch nach der Identifizierung der guten und richtigen moralischen
Entscheidung mit der politischen ein Feld individueller moralischer Entsch-
eidungen übrig — jedoch bloss in der politischen Sphäre und nur nach dem
Akzeptieren der inhaltlichen Voraussetzungen. Was für moralische Ent-

WIDERSPRUCH 12/86 43



Scheidungen übrig bleibt, ist die Beantwortung der Frage: Welche konkrete
Aktionsform, welcher nächste Schritt sollte gewählt werden, um den Sieg des

Proletariats zu sichern. Das Feld moralischer Wahl wird überführt in Taktik.
Das bedeutet, ethische Wahlen werden per definitionem instrumental, falls
unsere taktischen Urteile von keinen anderen als von politischen Normen
bestimmt werden. Solche Normen können jedoch in dem bereits akzep-
tierten philosophischen Rahmen nicht vorgeschlagen, für sie kann nicht
argumentiert werden. Das ist die Problematik, mit der alle ernsthaften marxi-
stischen Theoretiker, die nicht einfach pragmatisch-utilitaristische Politiker
waren wie Lenin, fertig zu werden hatten. Das Problem war bereits in den
Polemiken zwischen Kautsky und Bauer aufgekommen. Kautsky benutzte
Darwin, Bauer Kant als "auxiliary theories", um das Dilemma zu beseitigen.
Lassen Sie mich von der Historie direkt zu meiner ersten Konklusion kom-
men: es gibt keine marxistische Ethik. Es gab Marxisten, die für eine be-
stimmte ethische Orientierung standen, es gab mit dem Marxismus verbun-
dene Bewegungen, die einen bestimmten Ethischen Code ausarbeiteten, aber
weder die Ethiken der Theoretiker noch die der Bewegungen wurzelten in der
Marxschen Theorie allein. Ob die Theoretiker oder anderen Aktoren sich
dieses Umstandes bewusst waren oder nicht, ist erne andere Frage. Ferner, so

lange wie die Theoretiker und Bewegungen am marxistischen Szenario grund-
sätzlich festhielten, tauchten ethische Fragen eigentümlich als taktische am
Horizont der politischen Sphäre auf. Lukäcs wurde der bedeutendste Vertre-
ter solcher Theorien, weil er in seinem berühmten Essay Taktik und Ethik
(1919/1968) die Umstände und das essentielle Dilemma präzise erkannt und
zu Papier gebracht hat.

Wie bereits erwähnt, versprach das Szenario von Geschichte und Klassen-
bewusstsein (welches auch für weniger radikale Szenarios ähnlichen Charak-
ters steht) Universalität ohne Formaiismus in der Ethik. Das andere mora-
lische Dilemma, das es zu lösen versprach, war das der Autorität. Der Forma-
lismus der universalistischen Ethik gibt eine ernste und streng durchgeführte
Antwort auf dieses Dilemma. Wenn ein modemer Philosoph eine Antwort auf
die Frage anbietet: "Was sollte ich tun?", "Wie sollte ich handeln?", können
die Personen, die diese Fragen aufgeworfen haben, legitimer Weise zurückfra-

gen: Aufgrund welcher moralischen Autorität kannst du uns auffordern, so

und nicht anders zu handeln? Wenn A sich auf göttliche Gebote bezieht, kann
B erwidern: "Ich bedauere, ich glaube nicht an Gott, deshalb sehe ich mich
ausserstande, diese Autorität anzuerkennen." Wenn sich A auf konkrete
Werte bezieht, kann B dagegenhalten: "Leider kann ich die Gültigkeit dieser

Werte nicht akzeptieren, du bist nicht autorisiert, mich zu irgendetwas unter
Rekurs auf solche Werte anzuhalten." So bleibt dem Moralphilosophen
nichts als mit dem "moralischen Gesetz in uns" zu sprechen oder mit der
Autorität der "rationalen Rede", an der jede menschliche Person, per défini-
tionem, teilhat. Man besitzt die Autorität, sich in konkreten moralischen
Fällen zu äussern, Urteile abzugeben, aufgrund materialer Werte und Tugen-
den zu einer bestimmten Handlungsweise anzuhalten bzw. sie zu empfehlen,
während man eine andere verbietet oder entmutigt, wenn man sich an die
Gemeinschaft wendet, deren Mitglied man ist. Genau das war erlaubt und

44 WIDERSPRUCH 12/06



möglich für die "organischen Intellektuellen", um Gramscis Begriff zu ver-
wenden, in Bewegungen wie der Sozialdemokratie der II. Internationale oder

des frühen (westlichen oder zentraleuropäischen) Kommunismus. Als eine

explanatorische Weltanschauung konstituierte der Marxismus eine Art von
Konsens; das Ziel der Aktoren, genauso wie der Glaube, dass der Anschluss
an den proletarischen Klassenkampf die einzige bedeutende moralisch-poli-
tische Entscheidung darstellte, waren gleichermassen eine Angelegenheit des
Konsens. Taktik besetzte den Platz der altehrwürdigen Phronesis. Als Lukäcs
eine Taktik überlegenen ethischen Gehalts gegenüber anderen Taktiken an-
regte, sprach er mit Autorität, aber es kam nie über ihn, dass eine Autorität
wie diese selbst befragt werden könnte.

Die Flitterwochen der "organischen Intellektuellen" in marxistischen Be-

wegungen währten nicht lange. Und gleichwohl hatten diese Intellektuellen
ihre "finest hour". Sie kam in dem Augenblick, als sie erkannten, dass das
Szenario nicht stimmte, dass es einen Konstruktionsfehler aufwies oder
sich als moralisch gefährlich enthüllte. In diesem Augenblick konnten sie sich
an dieselbe Gemeinschaft wenden, deren Mitglieder sie waren, sie konnten
noch immer die Sprache der gemeinsam geteilten Sittlichkeit sprechen,
obwohl sie die Zeichen verkehrten. Das tat Koestler in Darkness at Noon,
Kolakowski in seinen polemischen Schriften zwischen 1957-59 und, in letz-
ter Instanz, Lukäcs in seiner Ästhetik.

Diese Geschichte ist nunmehr Vergangenheit. Es gibt heute keinen se-

riösen Theoretiker, der die "Sache der Menschheit" mit der "Sache des Pro-
letariats" oder einer anderen besonderen (partikulären) Klasse oder Gruppe
identifizieren würde. Mehr noch, der Vorschlag, Ethik in Politik zu über-
führen und moralische Probleme dem Bereich der Taktik zu überweisen,
ist gleichermassen veraltet, zumindest in der Philosophie, wenn auch unglück-
licherweise nicht in der Praxis. Kein Moralphilosoph würde bestreiten, dass

politische Zwecke, Ziele, Praktiken aufgrund moralischer Standards abge-
schätzt werden sollten. Gleichermassen wurde deutlich, dass die "voraus-
sehbaren Handlungsfolgen" nicht solche Standards darstellen und deshalb
die Webersche "Verantwortungsethik" keine Lösung anbietet. Der Zusam-
menbruch der Versuche, eine marxistische Ethik zu kreieren, und die Irre le-

vanz der Weberschen Lösung hinterliessen ein Vakuum und das entsprechende
Gefühl der Leere, das nun die radikal gesinnten Intellektuellen, die des blos-
sen Formalismus müde sind, in Nihilismus und Dekonstruktivismus treibt.
Die Alternative, zwischen universalistischem Formalismus und inhaltlichem
Fundamentalismus wählen zu müssen, scheint weiterhin hoffnungslos. Inhalt-
licher Fundamentalismus ist stets partikularistisch und grundsätzlich repres-
siv. Universaler Formalismus behandelt letzten Endes das menschliche Indi-
viduum als ein Epiphänomen. Weder das Leid oder Glück des Individuums
noch die moralischen Konflikte oder die situationsgebundenen Wahlen der
Person können durch solch eine Ethik angesprochen werden. Die die gute Le-
bensweise betreffenden Fragen sind nicht durchreflektiert. Gibt es eine drit-
te Möglichkeit? Können materiale und formale Ethik verbunden werden?
Das ist das Problem, das ich aufwerfen und affirmativ beantworten möchte.

WIDERSPRUCH 12/86 45



Utopische Lebensweisen in unserer Reichweite

In einem kurzen Brief kann ich nur die groben Linien meines Lösungs-
Vorschlages skizzieren. Ich kann nur bestimmte Hinweise für das geben,
mit dessen Ausarbeitung ich zur Zeit beschäftigt bin. Ich verbinde erneut
die drei Aspekte der Ethik (den interpretativen, den normativen und den

edukativ-selbstedukativen), ohne sie zu vereinigen. Der interpretative Teil
(Allgemeine Ethik) enthält meine Version der "Genealogie der Moral". Der
zweite Teil (Moralphilosophie) und der dritte Teil (eine Theorie des Verhal-
tens (conduct)) sind die schwierigsten in dem Projekt. Meinen Versuch, die
Fragen: "Was sollte ich tun?", "Wie sollte ich handeln?" zu beantworten,
adressiere ich nicht an die ganze Menschheit oder die "Menschheit in uns",
auch nicht an alle vergangenen, gegenwärtigen und zukünftigen Autoren.
Vielmehr wende ich mich an die (modernen) Männer und Frauen unserer
modernen Welt. Ich werfe die Frage auf, wie diese gut (ehrenhaft, anständig)
sein können in dieser besonderen "modernen" Welt. Nachdem ich eine Ant-
wort auf diese Frage angeboten habe, beschränke ich meinen Adressaten,
ich wende mich an die Mitglieder einer idealen Gemeinschaft, an Personen,
die bereit sind, unsere beiden universalen Werte, Freiheit und Leben, in fol-
gender Weise zu interpretieren: gleiche Freiheit für alle — gleiche Lebenschan-
cen für alle. Als ein freiwilliges Glied dieser idealen Gemeinschaft wende ich
mich mit Autorität an andere freiwillige Angehörige derselben (idealen)
Gemeinschaft, doch nicht an andere. Da die Angehörigen dieser idealen Ge-
meinschaft sehr divergierenden Werten und Lebensnormen anhängen, müssen
meine ethischen Vorschläge auf einem weithin formalen Niveau bleiben. Da
jedoch alle Angehörigen der Gemeinschaft die oben erwähnte Interpretation
der Werte der Freiheit und des Lebens teilen, sollten sie einige materiale Nor-
men, Werte und Tugenden ebenso teilen. Ich möchte sie dann erörtern. In
dem dritten Teil meiner Ethik wende ich mich exklusiv an die Angehörigen
der idealen Gemeinschaft und erwäge die Frage: Wie können wir ein gutes
Leben leben auch dann, wenn nur wenige Hoffnungen auf die faktische Uni-
versalisierung unserer Werte (Wertinterpretation) bestehen? Anders als in
Die Philosophie des linken Radikaiismus (1978) entwerfe ich hier keine
Utopie. "Wie sollten wir hic et nunc handeln?", "Wie können wir hic et nunc
ein gutes Leben führen?" — dies sind die Fragen, die ich aufwerfe und beant-
Worten möchte. Anders formuliert, ich diskutiere utopische Lebensweisen
in unserer Reichweite.

Sie fragten mich, wie extensiv und in welcher Hinsicht meine Ethik sich
auf die Lukâcs' bezieht. Im dritten Teil von A Theory of Morals (A Theory
of Conduct) huldige ich der besonderen Version des hedonistischen Stoi-
zismus, für den sich Lukäcs im Alter engagierte und den er in einigen seiner
frühesten und spätesten Schriften formulierte. Im ersten Teil (Allgemeine
Ethik) und im zweiten Teil (Moralphilosophie) bleiben wenige Gemeinsam-
keiten mit Lukâcs auf dem theoretischen Feld. Lassen Sie mich die Differenz
an einer Anekdote illustrieren. Auf einer sehr frühen Stufe unserer Bekannt-
schaft sagte mir Lukâcs: Bela Kun war ein Schuft, persönlich nicht mehr als

Vautrin, ein Verbrecher mit zynischen pseudo-philosophischen Maximen,

46 WIDERSPRUCH 12/80



aber er war ein loyaler und ergebener Kommunist. Als Privatperson unter-
schied Lukäcs stets den bösen von dem guten Menschen, aber er eliminierte
diese Distinktion absichtlich aus seiner Moralphilosophie. Es ist aber gerade

diese Distinktion, die die Grundfrage der Moralphilosophie bildet: Es gibt
gute Menschen jetzt — wie sind sie jetzt möglich? Ich gebe zu, es ist schwierig,
eine Antwort auf diese Frage ohne eine prophetische Attitüde und ohne

Moralisieren zu geben. Aber diese Frage zu umgehen und sich von der Pflicht,
eine Antwort anzubieten, zu entlasten ist gleichbedeutend damit, auf die

Moralphilosophie zu verzichten.
Haben Kategorien wie "Entfremdung" oder "Verdinglichung" noch Platz

in solch einer Ethik? Das hängt ab von der Interpretation dieser Kategorien.
Wenn jemand Entfremdung oder Verdinglichung im Zusammenhang einer

totalisierenden Geschichtsphilosophie interpretiert, wie das Lukacs tat, haben

diese sicherlich keinen Platz in meiner Moralphilosophie. Ich habe eine

Philosophie der Geschichte in meinem Buch A Theory of History (1982)
zurückgewiesen. Es gibt für eine "Erlösungsgeschichte" in meiner Ethik
keinen Raum, und zwar aus vielen Gründen. Erstens kann sich die moderne
ethische Struktur in zwei entgegengesetzten Richtungen entwickeln: wir
können moralisch weitergehen als unsere Vorgänger, aber auch hinter sie

zurückfallen. Auch wenn wir vorankommen sollten, wie im utopischen Ent-
wurf von Die Philosophie des linken Radikalismus indiziert wird, können wir
Entfremdung nicht vollständig überwinden. Ich stehe nicht mehr zu dem Er-
lösungstraum der Identität des Individuums und menschlichen Gattung,
den ich auch früher nur bedingt akzeptiert habe. Zweitens lehne ich die tota-
lisierende Sicht der Moderne sowohl in ihrer positiven wie in ihrer negativen
Form ab. Moderne (westliche) Gesellschaften funktionieren eher dezentriert.
In ihnen gibt es kein "Haupt", das man abschlagen kann, kein einzelnes
dominierendes System, das "abgeschafft" werden könnte, um das Ganze
der Gesellschaft mit einer einzigen Erlösungsgeste zu ändern. Jedoch, ein
Wandel kann in jedem Subsystem, in jeder Sphäre in grösserem oder geringe-
rem Masse hervorgebracht werden. In dieser Hinsicht können die Kategorien
"Entfremdung" und "Verdinglichung" ihre theoretische Relevanz behalten.
Alle funktionalen Beziehungen sind verdinglicht, aber funktionale Beziehun-
gen können nicht beseitigt werden. Genauer: selbst wenn alle Normen und
Regeln einer Institution demokratisch gesetzt wären, müsste die Institution
eine spezifische Funktion ausführen (zum Beispiel muss eine selbstverwaltete
Fabrik produzieren), und wir können nicht bezwecken, dass sich die Institu-
tionen Menschen als ganze (human persons as wholes) auf andere Menschen
als ganze beziehen. Das heisst, man kann Beziehungen nicht selbständig
entdinglichen, ausgenommen in Fällen kompletter Gemeinschaften wie in
einem Kibbuz. Man kann sich gegen die Überlagerung verdinglichter Struk-
turen auf die Teilnehmer dieser Institutionen einsetzen. Man kann für Insti-
tutionen Partei nehmen, in denen der Verdinglichungsgrad und der Charakter
der Verdinglichung von den Mitgliedern der Institutionen selbst frei gewählt
sind, so dass die besten Lebenschancen garantiert sind. Insofern sie zu gros-
serer Freiheit und besseren Lebenschancen beitragen, ist jene Art der Verding-
lichung nicht abzuweisen, die mit der Warenproduktion einhergeht. Im

WIDERSPRUCH 12/86 47



^v_
Bereich persönlicher Attitüden und Beziehungen können wir uns für eine

komplette Entdinglichung einsetzen, doch nicht für eine vollständige Aufhe-
bung der Entfremdung. Darin besteht kein Widerspruch, denn die Entding-
lichung persönlicher Attitüden und Beziehungen verlangt immer noch, dass

das Individuum sich der Autorität der Werte und Normen unterwirft (also: es

kann nicht zur Identität des Individuums und des Gattungswesens kom-
men). Doch sind es nicht inhaltliche Zwecke (wie Entdinglichung), die unsere
moralischen Werte und Tugenden formieren, eher andersherum, Personen, die
sich zu den universalen Werten der Freiheit und des Lebens in ihrer univer-
salsten Interpretation ("gleiche Freiheit für alle" — "gleiche Lebenschancen
für alle") verpflichten, stehen ein für Entdinglichung in dem Masse, in dem
dies mit ihren Werten harmoniert, und sie bevorzugen Werte, die einen
Wandel in diese Richtung bringen.

In meiner Ethik werden alle inhaltlichen Zwecke mit der Elle universaler
Werte gemessen, und kein substantieller Zweck ist per se wertvoll. Sie

zeigen sich irritiert durch Habermas' Satz (der besagt, "dass die Theorie der
sozialen Evolution keine Schlüsse auf die 'Ordnung des Glücks' erlaubt"): Ich
nicht, denn ich glaube, dass er Recht hat. Ich verstehe auch Habermas'
ausserordentliches Widerstreben, Ethik jenseits eines blossen Formalismus zu
führen. Dies ist in der Tat ein Abenteuer voller Fallen. Ich für mein Teil habe

präzise dieses Abenteuer gewählt, und wir werden sehen, in welche Falle ich

tappe. Ich werde "über die Ordnung des Glücks" und Unglücks nachdenken
und trotz alledem reden; das ist es, worum es am meisten geht.

Einst warnte Lukâcs seine marxistischen Kollegen, dass ein Kaninchen,
tanzend auf der Spitze des Himalaya, sich nicht für grösser halten sollte als

den Elefanten in der Ebene. Nun ist der "Marxismus" nicht, wie Lukâcs
annahm, solch ein "Himalaya" unter den Weltsichten, nur ein Gebirgszug
neben anderen. Aber sicherlich war Lukäcs dessen einziger "Elefant" (voraus-
gesetzt, dass Marx kern "Marxist" war). Man kann über ihn hinausgehen, aber

man sollte zu ihm hinaufsehen: Ob ich seinen Spuren folge oder nicht, etwas
völlig Divergierendes tuend, ich werde ihm stets verpflichtet bleiben.

Ihre
Agnes Heller

ANMERKUNGEN

* Dieser geringfügig gekürzte Briefwechsel zwischen A. Heller und R. Dannemann ist
mit freundlicher Genehmigung des Verlags einem soeben erschienenen Diskussions-
band entnommen: Georg Lukâcs — jenseits der Polemiken. Beiträge zur Rekonstruk-
tion seiner Philosophie. Hg. von R. Dannemann, Sendler Verlag, Frankfurt a.M. 1986,
mit Beiträgen u.a. von A. Honneth, M. Löwy, G. Markus, A. Heller.

1) J. Habermas: Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen Han-
delns. Frankfurt 1984, S.490, Replik auf Einwände.

2) Vgl. Marxismus und Ethik. Texte zum neukantianischen Sozialismus. Hg. von H.J.
Sandküh 1er und R. de la Vega. Frankfurt 1970.

3) J. Habermas, 1984 a.a.O. S.475ff..

48 WIDERSPRUCH 12/86


	Moralphilosophie und radikale Ethik : kritische Anmerkungen zur 'Ethik' von Georg Lukács : ein Briefwechsel von R. Dannemann und A. Heller

