
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 6 (1986)

Heft: 12

Artikel: Sozialismus und Moral : Thesen zu einer emanzipatorischen
Verantwortungsethik

Autor: Künzli, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arnold Kiinzli

Sozialismus und Moral

Thesen zu einer emanzipatorischen Verantwortungsethik*

Die Sozialisten haben heute vor allem anderen politische Friedhofsarbeit zu
leisten und all jene Mythen, Hoffnungen, Glaubensinhalte, philosophischen
Spekulationen, politischen Theorien und Menschenbilder zu begraben, die
sich im Verlaufe dieses Jahrhunderts als Illusionen erwiesen haben oder fal-
sifiziert worden sind. Es gilt zunächst eine Totenliste der verstorbenen Hoff-
nungen zu erstellen. Erst dann sind wir frei, uns der Realität zuwenden und
eine von dieser ausgehende Theorie entwerfen zu können. Zusätzlich zu die-
ser Totenliste ist eine Liste der Defizite der bisherigen Sozialismustheorien
zu erstellen. Soweit in der Vergangenheit Sozialismus als ein sich mehr oder
weniger orthodox auf die Theorie von Marx berufender Marxismus ver-
standen wurde, wären als wichtigste Defizite das Fehlen einer politischen
Theorie für einen Sozialismus in westlichen Industriestaaten, einer kritischen
oder skeptischen Anthropologie (1) und einer emanzipatorischen Ethik zu
nennen. Diese Thesen befassen sich ausschliesslich mit der Frage einer Ethik
und Moral in emanzipatorischer Absicht. (2)

*
I. Die Forderung nach einer emanzipatorischen Ethik entspringt der Er-
kenntnis vom Tod der Geschichtsphilosophie. Diese zuallererst gilt es zu be-
graben. Hegel und Marx haben sich fundamental geirrt: Die Geschichte ist
nicht als ein sinnerfülltes Kontinuum objektivierbar. Wer kann nach Verdun,
Archipel Gulag, Auschwitz, Dresden, Hiroshima, Vietnam, Pol-Pot-Kam-
bodscha noch an einen vernünftigen Gang der Weltgeschichte glauben?
Was wäre das für eine in der Geschichte waltende "objektive Vernunft", die
in ihrer welthistorischen Bilanz Millionen von vergasten Juden einkalkuliert
hätte? Jedes grössere Erdbeben, das wahllos Tausende hinmordet, beweist,
dass der Geschichte oder der "Vorsehung" der Einzelmensch gleichgültig
ist. Mit Votivtafeln für die Nichtgeretteten könnte man die ganze Erde
pflastern. Der Zerfall von Kulturen beweist diese Gleichgültigkeit auch für
die Völker. Es gibt kein ehernes dialektisches Naturgesetz der Geschichte,
wie Marx glaubte. (3) Der Kapitalismus schlug in Faschismus um, nicht in
Sozialismus, und solches könnte sich - mutatis mutandis — wiederholen.
Diese Erkenntnis ist die Todesanzeige des Historischen Materialismus, soweit
er Geschichtsphilosophie ist. Es gibt kein Kontinuum einer Dialektik der
Geschichte im Hegelisch-Marxschen Sinne. Marx hat zwar — in seinem Selbst-
Verständnis - Hegel vom idealistischen Kopf auf die "materialistischen"
Füsse gestellt und entmystifiziert, aber er hat das, was er seinen "rationellen
Kern" nennt — und das ist die angeblich dialektische Bewegung der Geschieh-
te als Verwirklichung von Freiheit — beibehalten. (4) Damit ist der Weltgeist
in die Produktionsverhältnisse gefahren, die nach einem geheimnisvollen Ge-
setz in Form eines dialektischen Wechselspiels mit den Produktivkräften den

30 WIDERSPRUCH 12/80



Kapitalismus sprengen und den Sozialismus hervorzaubern. Aber Weltgeist
bleibt Weltgeist, und dieser ist ein kapriziöses Wesen, das Abwechslung liebt
und auf das kein Verlass ist. Das menschliche Leben gilt ihm nichts und von
der Dialektik macht er gelegentlich einen höchst absonderlichen Gebrauch.

Es gibt keine erkennbare, universale, objektive innerweltliche Heilsge-
schichte, damit auch keine "Heils-Dialektik" in der Geschichte, die diese

ins Marxsche Reich der Freiheit peitscht. Zyniker könnten sagen, statt einer
Entwicklung vom real existierenden Sozialismus zurück zum Kapitalismus.
Auch Adornos Unheilsgeschichte mit ihrer negativen Dialektik ist noch eine
Art Hegelscher Dialektik, eine, die den Rückwärtsgang eingeschaltet hat, und
fällt unter das Verdikt vom Tod der Geschichtsphilosophie (wobei ich
Adornos verschämten Messianismus übergehe). Es spricht zwar einiges dafür,
dass die Menschheit, wenn wir so weitermachen wie bisher, kaum mehr
Überlebenschancen hat. Aber auch das ist nicht mit Gewissheit zu sagen.
Vielleicht wursteln wir noch Jahrtausende so weiter.

II. Der Mensch ist ein normenbedürftiges Wesen. Die Normen sollen seine

Instinktarmut wettmachen. Marx glaubte, seine Normen — falls er den Be-

griff überhaupt akzeptiert hätte, was fraglich ist — aus der Geschichte ablei-
ten und deshalb auf Ethik und Moral verzichten zu können. (5) Der Tod der
Geschichtsphilosophie verweist allen Sozialismus zurück auf Ethik und Moral.

Ethik und Moral sind undenkbar ohne einen Konsens über Grundwerte,
an denen sie sich orientieren können. Es war eine der schlimmsten Fehllei-
stungen von Marx, den emanzipatorischen Gehalt der bürgerlichen Révolu-
tionen nicht gesehen und die Menschen- und Bürgerrechte ideologiekritisch
nur in ihrer Überbaufunktion als Legitimation des Bourgeois gedeutet zu ha-
ben. Ein Sozialismus, der nicht — insbesondere auch was seine Mittel anbe-
langt — an Grundwerten orientiert bleibt, läuft permanent Gefahr, in sein

Gegenteil zu entarten.

III. Die Grundwerte allen Sozialismus sind am eindrücklichsten von der bür-
gerlichen Französischen Revolution formuliert worden, es gilt bloss, diese
beim Wort zu nehmen. Es sind die einander bedingenden Trikolorenwe rte
Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit/Schwesterlichkeit, die man unter einem
emphatischen Begriff von Gerechtigkeit zusammenfassen könnte. Kurt
Schumacher hat unmittelbar nach dem Zweiten Weltkrieg geschrieben: "Die-
se Idee der Menschenrechte ist nicht das Ideal der Bürger, es gibt darüber
hinaus keine Idee besonderer Arbeiterrechte. In den menschlichen Rechten
der Freiheit, der Gleichheit, der Brüderlichkeit, der Menschlichkeit sind auch
alle Klassenrechte und Klassenforderungen der Arbeiterschaft enthalten." (6)

Ein Unternehmen, die im Morast der Bourgeoisie stecken gebliebene
bürgerliche Revolution wieder flott zu machen und in Richtung Sozialismus
wieder in Gang zu bringen, scheint doch noch von einem geschichtsphilo-
sophischen Fortschrittsdenken inspiriert zu sein. Aber den Fort-Schritt von
der bürgerlichen Revolution zur sozialistischen zu denken und zu wollen liegt
einzig in der Verantwortung der Menschen und ist nicht ein automatischer
Vollzug astrologischer Voraussagen. Die Befreiung des Citoyen aus der Um-

WIDERSPRUCH 12/86 31



klammerung durch den Bourgeois ist kein Liebesdienst irgendeines dialektisch
agierenden Weltgeistes, für den wir mit Weihrauch und Hallelujah zu danken
hätten, sondern eine politisch-moralische Aufgabe für Sozialisten. Eine Auf-
gäbe, an der sie scheitern können. Emanzipation ist nicht aus der Geschichte
abzuleiten, sondern es ist mit dem Gedanken der Emanzipation Geschichte
zu machen. Und dieser Gedanke ist ein Ethos. In der Vergangenheit war er
allzuoft nur ein Pathos.

IV. Unlösbar verbunden mit dem geschichtsphilosophischen Denken seit der
Aufklärung, damit auch mit dem von Marx, ist der Fortschrittsbegriff. Auch
er spielte die Funktion eines Ethik-Ersatzes: das mehr oder weniger blinde
Fortschrittsdenken war quasi die Moral der Emanzipateure. Moralische Maxi-
men wurden durch Dampf und Elektrizität ersetzt. Auch dieser Fortschritts-
begriff gehört auf den Friedhof unserer Illusionen. Wir haben erfahren müs-

sen, dass zum einen der Fortschritt auf dem Gebiete von Wissenschaft und
Technik keinen auf gesellschaftlich-politischem impliziert, und dass er zum
andern eine Art Dialektik aufweist: Jeder Fortschritt auf einem Gebiete
scheint mit einem Rückschritt auf einem anderen bezahlt werden zu müs-

sen, und noch ist die Frage offen, ob der wissenschaftlich-technische Fort-
schritt die Menschheit, falls sie ihn nicht kategorisch auf Grundwerte ver-
pflichtet, nicht auf einen Abgrund zuführt. An Menetekeln fehlt es ja nicht.
Emanzipation von dieser wohl "negativen Dialektik" des Fortschritts verlangt
deshalb von Sozialisten eine Rückbindung des Fortschrittsgedankens an eman-
zipatorische Grundwerte und -normen. Gemeint ist hier nicht Adornos "Ne-
gative Dialektik" als eine Unheilsgeschichte, aus der uns nur der Messias
erlösen kann — der für die Juden ja in der Katastrophe kommt —, sondern
eine "hausgemachte" negative Entwicklung, für die wir selbst verantwortlich
sind und die nur solange als eine Art Sachzwang wirksam ist, als wir uns die-
ser Aufgabe entziehen und diesen mörderischen Fortschritt sich selbst überlas-
sen.

V. Der Fortschrittsgedanke der Aufklärung, damit auch der des Marxismus,
versteht sich als Rationalität, und das heisst als vernunftgeprägt und -geleitet.
Es besteht heute aber eine als Postmoderne etikettierte Tendenz, mit dem

Fortschrittsgedanken die ganze Aufklärung und mit der Aufklärung die ganze
Vernunft über Bord zu werfen. Man nimmt alle seine Vernunft zusammen,
um den Tod der Vernunft zu verkünden. Während die wissenschaftlich-
technische Rationalität ein exzessives Entwicklungstempo eingeschlagen hat
und unbekümmert um destruktive Nebenfolgen dahinstürmt, tendiert auf
weltanschaulich-politischem Gebiet die Rationalität dazu, in eine Irrationali-
tät umzuschlagen, die in ihrer neokonservativen und neurechten Variante
bereits wieder Elemente der faschistisch-nazistischen aufweist. Nietzsche ist
aktuell, wie auch immer interpretiert. Ethik rekurriert auf konservative Wer-

te, um konservative Strukturen zu legitimieren, oder wird durch einen Knie-
fall vor der Nemesis ersetzt. Insbesondere diesen Tendenzen gegenüber haben
die dem Gedanken einer Emanzipation Verpflichteten sich auf das Bewah-

32 WIDERSPRUCH 12/86



rens- und Entwicklungswerte der Aufklärung und der Vernunft zu besinnen
und das Feld der Ethik nicht den Neokonservativen zu überlassen, sondern
selbst zu besetzen. Freiheit statt naturbedingter oder gar genetisch vorpro-
grammierter Hierarchie von Freien und Knechten; Gleichheit der Freiheits-
chancen statt gottgewollter Privilegien; Brüderlichkeit/Schwesterlichkeit
statt sozialdarwinistischer Auslese, wenn nicht sogar Ausmerzung; Gerechtig-
keit statt Prämierung der Ellbogenstärke. (7) Insbesondere auch so gefährlich-
explosive Begriffe wie etwa der zentrale der Verantwortung bedürfen, sollen
sie gegen einen ideologischen Missbrauch im Dienste der Herrschenden
immunisiert werden, einer Rückbindung an emanzipatorische Grundwerte.

VI. Das mag am Beispiel der Verantwortung aufgezeigt werden. Hans Jonas
hat Ernst Blochs "Prinzip Hoffnung" das "Prinzip Verantwortung" entge-
gengestellt. Soweit die Hoffnung nicht verabschiedet, sondern bloss durch
eine Verantwortungsethik ergänzt und fundiert werden soll, könnte dieses

Unterfangen dem Postulat einer emanzipatorischen Ethik entsprechen. Aber
eine Verantwortungsethik für unsere technologische Zivilisation, wie Jonas sie

nennt, kann auf gesellschaftliche Barrieren stossen oder zur Folgenlosigkeit
verurteilt werden oder sogar ihren Intentionen widersprechende Folgen zeiti-
gen, solange sie nicht eine primäre Verantwortung für die Herstellung gesell-
schaftlicher Voraussetzungen postuliert, die eine weiterreichende emanzipato-
rische Verantwortungspraxis erst ermöglichen. Verantwortung innerhalb
kapitalistischer Strukturen übernehmen, ohne diese grundsätzlich in Frage
zu stellen, heisst sehr oft auch, zu deren Stabilisierung beizutragen. Das gilt
etwa vom Arbeitsethos, aber auch von der Gewerkschaftsarbeit. So frag-
würdig die Max Weber'sche, letztlich auf Kant zurückgehende Trennung von
Verantwortungsethik und Gesinnungsethik auch ist, eine emanzipatorische
Ethik kann ich mir nur denken als eine an emanzipatorischen Grundwerten
orientierte Verantwortungsethik, zumal heute noch die Verantwortung für die
Natur zu den für den Menschen hinzukommt. Wer aber sein verantwortliches
Denken, Tun und Lassen an emanzipatorischen Grundwerten orientiert, der
muss es als seine primäre Verantwortung empfinden, sich für die Umwandlung
jener gesellschaftlich-staatlichen Strukturen und Institutionen einzusetzen,
die mit der ihnen innewohnenden strukturellen Gewalt die Verwirklichung
emanzipatorischer Grundwerte verhindern und deren Verteidiger sich vom
Leitbild eines hedonistischen "homo oeconomicus" inspirieren lassen. Somit
impliziert eine emanzipatorische Verantwortungsethik den politischen Einsatz
für eine Aufhebung des gesellschaftlichen Entfremdungspotentials, das ich
als eine strukturelle Verantwortungslosigkeit bezeichnen möchte. Deren Ex-
tremfall ist das Militär, das Verantwortlichkeit darauf reduziert, bei Strafe
von Saktionen innerhalb festgefügter Strukturen fremde Befehle nach bestem
Können fraglos auszuführen.

VII. Viel geschrieben worden ist über das Verhältnis von Legalität und Morali-
tät. Einerseits ist es heute wohl eine Binsenwahrheit, dass auch eine soziali-
stische Gesellschaft eines Rechtsstaates oder jedenfalls einer rechtlichen

WIDERSPRUCH 12/86 33



Verfassung bedarf. Andererseits erleben wir es gerade heute besonders
anschaulich, dass die Berufung auf die Legalität ein hervorragendes Mittel
konservativer Politik ist, denn die Gesetze schützen ja immer das Bestehende
mit seinen Eigentums- und Herrschaftsstrukturen. Aufgabe einer emanzipa-
torischen Moralität wäre es deshalb, bei unbedingter Anerkennung des Prin-
zips der Legalität, geleitet von ihren Grundwerten den Ideologiegehalt der
real existierenden Legalität herauszuarbeiten und zu denunzieren sowie das

Bewusstsein zu schaffen für die Notwendigkeit einer emanzipatorisch re-
formierten Legalität.

In diesem Zusammenhang stellt sich die heute ebenfalls vieldiskutierte
Frage des staatlichen Gewaltmonopols. (8) Jeder Staat ist Gewalt. Ein gewalt-
loser Staat ist ein hölzernes Eisen. Jeder Rechtsstaat beansprucht ein legali-
siertes Gewaltmonopol, anders er seine Legalität nicht garantieren kann, es
sei denn, die Menschen verwandelten sich in Engel. Allein die Strassenver-

kehrsordnung ist ein Gewaltsystem, jeder Bussenzettel beweist es. Im Ideal-
fall wird das Interesse der Gesamtheit vom Staat legal mit Gewalt gegen den

Egoismus oder die Nachlässigkeit des Einzelnen durchgesetzt. Das Problem
für eine emanzipatorische Politik und Ethik ist deshalb nicht das Prinzip des

Gewaltmonopols, sondern "lediglich" die Frage seiner demokratischen Legi-
timität, das heisst die Frage, inwieweit es in demokratischer gesellschaftli-
eher Selbstbestimmung instauriert, gehandhabt und kontrolliert wird. Eine
emanzipatorische Ethik müsste ein Bewusstsein für die Verantwortung jedes
Einzelnen für eine an den Grundwerten orientierte Handhabung und Kon-
trolle des staatlichen Gewaltmonopols schaffen. Mit anderen Worten: das

staatliche Gewaltmonopol müsste demokratisch vergesellschaftet werden.

VIII. Die Frage der Gewalt stellt sich einer emanzipatorischen Ethik aber
auch als die Frage, ob es den Grundwerten gegenüber verantwortbar oder viel-
leicht sogar von ihnen geboten ist, im Einsatz für sie Gewalt anzuwenden
oder ob man sich unbedingt zum Prinzip der Gewaltlosigkeit bekennen muss.
Diese Frage ist, so glaube ich jedenfalls, nicht abstrakt und nicht ausschliess-
lieh im Sinne einer Gesinnungsethik zu lösen, etwa nach dem Motto: "Ich
bleibe gewaltfrei, auch wenn die Welt darob zugrunde geht." Über die Frage
der Gewalt kann nur funktional, von Fall zu Fall entschieden werden, bezo-

gen auf die jeweilige Situation, im Sinne einer Verantwortungsethik. Wo
demokratische Strukturen vorhanden und noch soweit intakt sind, dass man
sich von einem legal-gewaltlosen Vorgehen einen Erfolg versprechen kann,
wäre Gewaltanwendung nicht verantwortbar und übrigens wohl auch kontra-
produktiv. Wo demokratische Strukturen zwar vorhanden sind, aber nicht
mehr ein befriedigend effizientes demokratisches Prozedere garantieren, da
scheint mir zumindest symbolische Gewalt bis hin zur begrenzten Regel-
Verletzung erlaubt, wenn nicht geboten zu sein. Wo es keine demokratischen
Strukturen gibt und gewaltlose Aktionen keinen Erfolg versprechen, legi-
timiert die bestehende undemokratische Gewalt gegebenenfalls und nach sorg-
fältiger Prüfung die Anwendung von Gegengewalt. Hätte man Faschismus
und Nationalsozialismus nicht mit Gewalt widerstehen sollen? Kann mich
eine unbedingte Gewaltlosigkeit nicht zum Komplizen von Mördern machen

34 WIDERSPRUCH 12/86



und mitschuldig durch Nichttun werden lassen? Nochmals: die Frage kann
nur im demokratischen Diskurs und Konsens von Fall zu Fall entschieden
werden. Wir bewegen uns dabei immer innerhalb der uns von der "condition
humaine" gesteckten Grenzen, und eine ethisch unproblematische Lösung
der Gewaltfrage wird es wohl nie geben.

IX. In der Ethikdiskussion spielt heute die Frage der Letztbegründung eine

grosse Rolle: Welches ist, falls es sie überhaupt gibt, die mich auf die Grund-
werte verpflichtende objektive Instanz? Lange Zeit war diese Instanz mythi-
scher oder religiöser, das heisst transzendenter Natur. Mit der Aufklärung
erfolgte eine — scheinbare — Säkularisierung dieser transzendenten Instanz
zu einem Naturrecht, dessen implizites Wertsystem jedoch vom mythisch-
religiös geprägten übernommen war. Eine moderne Ideologiekritik hat dieses
Naturrecht ebenso wie jene "objektive Vernunft" entzaubert, die ebenfalls
als Legitimationsinstanz gedient hatte und die ebensowenig ihren mythisch-
religiösen Ursprung verleugnen kann. (9)

Schliesslich haben grosse Philosophen das Sollen aus dem Sein ableiten
wollen — Hegel lässt sich in diesem Sinne interpretieren, ebenso Marx —,
aber obgleich zum Beispiel noch Jonas seinen Verantwortungsbegriff ontolo-
gisch zu legitimieren versucht, ist ein solches Unterfangen längst als "naturali-
stischer Fehlschluss" in die philosophischen Lehrbücher eingegangen. Einen
vorläufig letzten grossangelegten Versuch, doch noch eine objektive Instanz
nennen zu können, von der die emanzipatorischen Werte verpflichtend und
mit Notwendigkeit abzuleiten sind, hat Jürgen Habermas mit seiner Diskurs-
ethik unternommen (10). Sehr vereinfacht dargestellt, glaubte er offenbar
ursprünglich, die Emanzipation im Sinne einer idealen kommunikativen Le-
bensform und einer gerechten Gesellschaft aus dem Geist der Sprache ablei-
ten zu können. Inzwischen hat er aber, wie Axel Honneth schrieb, zurück-
gesteckt. Die Diskursethik könne allein ein prozedurales Verfahren rechtfer-
tigen und enthalte keine normativen Gesichtspunkte für eine Konzeption
sozialer Gerechtigkeit. (11) Auch das Schicksal des Habermas'schen Letzt-
begründungsversuchs lehrt uns: wir müssen auf eine objektive Letztbegrün-
dung unserer Ethik — wie aller Ethik überhaupt - verzichten.

Da es eine Letztbegründung durch eine erkennbare Vernunft oder Wahr-
heit nicht gibt und wir alle Letztbegründungsversuche zu unserem Friedhof
geleiten mussten, sind wir zur Begründung und zum Entwurf einer emanzi-
patorischen Ethik auf uns selbst verwiesen. Wo wir keine Wahrheit erkennen
können, müssen wir uns für das uns als richtig Erscheinende entscheiden.
Das ist kein Dezisionismus à la Carl Schmitt. Dieser forderte eine Entschei-
dung um der Entscheidung willen, unabhängig von der Frage der Richtigkeit
ihres Inhalts: "Die Entscheidung macht sich frei von jeder normativen Ge-
bundenheit und wird im eigentlichen Sinne absolut." (12) — "Die Entschei-
dung ist, normativ betrachtet, aus dem Nichts geboren." (13) Dieser Dezisio-
nismus hat Carl Schmitt bekanntlich zu einer Rechtfertigung der aus dem
"Nichts" seiner Wahnvorstellungen geborenen Entscheidungen Hitlers ge-
führt. Hier jedoch ist eine Entscheidung gemeint, die aus Diskurs und Konsens
geboren wäre und zuallererst einmal eine Einigung über die Grundwerte re-

WIDERSPRUCH 12/80 35



präsentieren muss. Hier kann deshalb auf die Diskursethik als prozedurales
Verfahren der Konsenserzielung zurückgegriffen werden, denn es versteht
sich, dass der Entwurf einer emanzipatorischen Ethik ein bereits von ihrem
Geiste inspiriertes Verfahren verlangt. Wobei natürlich allein schon die Ab-
sieht, eine emanzipatorische Ethik zu entwerfen, eine Vorentscheidung für
ein bestimmtes Wertsystem darstellt. Der hier gemeinte Diskurs ergibt nur
einen Sinn, wenn er zwischen Menschen geführt wird, die, jeder und jede
für sich, diese Vorentscheidung, in der Emanzipation ein erstrebenswertes
Ziel zu sehen, getroffen haben.

X. Die normativ-regulative Idee, an der ein Diskurs über den Entwurf einer
emanzipatorischen Ethik sich orientieren muss, ist damit bereits im voraus-
gesetzten Konsens über die Notwendigkeit von "Emanzipation" enthalten.
Emanzipation heisst, alle durch äussere oder innere, nicht zur "condition
humaine" gehörende Zwänge bedingte Unmündigkeit zu überwinden, die
Ursachen dieser Zwänge zu beseitigen und ein Gesellschaftssystem aufzubau-

en, das den Einzelnen die Möglichkeit von Mündigkeit — unter mehrheitlich
diskursiv akzeptierten Werten und Normen — konkret garantiert. Der Be-

griff der Selbstverwirklichung, der in diesem Zusammenhang als ideale
Lebensform oft verwendet wird, greift als unre flektierte s Schlagwort zu kurz.
Auch Stalin und Hitler haben — leider — sich selbst verwirklicht, und auch
Reagan dürfte die Selbstverwirklichung keine grossen Sorgen bereiten. Damit
soll der Begriff Selbstverwirklichung keineswegs aus der emanzipatorischen
Ethik eliminiert werden, ganz im Gegenteil, er bleibt sehr wichtig. Aber eine

Selbstverwirklichung, die nicht an Normen gebunden bleibt, kann von jedem
Verbrecher als Legitimation missbraucht werden. (14) Eine normenfreie
Selbstverwirklichung läuft Gefahr, im Extremfall der solipsistischen Norm
eines Max Stirner zu verfallen: "Mir geht nichts über Mich." (15) — ". su-
chet Euch selbst, werdet Egoisten ..." (16)

XI. Auf unserem Friedhof zu begraben ist schliesslich auch die europäische
Sozialdemokratie, jedenfalls sofern sie beansprucht, eine emanzipatorische
Kraft zu sein. Das heisst nicht, dass ihr keine sozialen oder politischen Funk-
tionen mehr zukämen. Zusammen mit den Gewerkschaften gelingt es ihr
noch immer, etwas für die Erhaltung oder sogar den partiellen Ausbau des

Sozialstaates und der Menschen- und Bürgerrechte zu tun, und das ist ange-
sichts der Macht der neokonservativen Restauration und Reaktion nicht
wenig. Aber der emanzipatorische Impuls der europäischen Sozialdemokratie
ist gebrochen. Sie ist fast fugenlos in das bürgerliche System integriert und
hat in ihrer Praxis längst ihren Frieden mit dem Kapitalismus geschlossen.
Die Abschaffung des kapitalistischen Wirtschaftssystems ist für ihre Politik
kein Thema mehr, es sei denn eines der internen oratorischen Selbstbefriedi-

gung. Ihr linker Flügel, der noch weiss, was Sozialismus sein könnte, befindet
sich überall in der Minderheit und muss um der Mehrheitsfähigkeit der Ge-

samtpartei willen deren opportunistische Anbiederung an kleinbürgerliche
Wählermassen bei Strafe des Ausschlusses mitmachen.

36 WIDERSPRUCH 12/B6



XII. Das führt mich zu einer letzten fundamentalen These: Eine emanzipa-
torische Ethik muss an den Einzelnen die zentrale Forderung nach einer
Emanzipation vom kapitalistisch-bourgeoisen Habenwollen stellen, anders
sie ihr Ziel verfehlt. Das impliziert den Auftrag, die Rolle des privaten Eigen-
turns, das heisst den Eigentumsbegriff im Katalog der Grundwerte exakt zu
definieren und einen Konsens über die Normen zu erarbeiten, die Anweisun-
gen über das moralische Verhalten der Einzelnen in der Eigentumsfrage zu
geben vermögen. Jedenfalls: wenn es — im Kantschen Sinne — eine Maxime
als freiwillige Willensbestimmung und fundamentale, verbindliche Regel einer
emanzipatorischen Ethik gibt, dann ist es die Absage an das Habenwollen als

kategorischer Imperativ, eine Maxime, von der sich ja bereits der junge Marx
leiten liess. (17) Ob nun die Alternative zum Habenwollen das reichlich
mystische "Seinwollen" Erich Fromms oder nicht vielmehr ein dialektisch-
emanzipatorisches "Werdenwollen" wäre — oder was auch immer — müsste
diskutiert werden. Ich plädiere für ein Werden als Lernprozess, das auch die

emanzipatorische Ethik als einen solchen politischen Lernprozess versteht,
anders ihr die Erstarrung in einer Dogmatik droht. Sie bleibt eine perma-
nente, nie endgültig gelöste Aufgabe.

ANMERKUNGEN

* Diese Thesen habe ich an der Widerspruch-Arbeitstagung am 8.11.86 in Zürich vor-
getragen. Ich danke Pierre Franzen — bei allen Differenzen zu einigen meiner The-
sen — für wertvolle Anregungen und Hinweise.

1) S. dazu meinen Aufsatz "Zur Krise der Sozialismus-Diskussion" in: Widerspruch
10/1985, S. 15 und die Anm. 4 dazu auf S. 22.

2) S. zur ganzen Problematik den oben (1) erwähnten Aufsatz.
3) "An und für sich handelt es sich nicht um den höheren oder niedrigeren Entwick-

lungsgrad der gesellschaftlichen Antagonismen, welche aus den Naturgesetzen der
kapitalistischen Produktion entspringen. Es handelt sich um diese Gesetze selbst,
um diese mit eherner Notwendigkeit wirkenden und sich durchsetzenden Tenden-
zen." (Karl Marx: Vorwort zur ersten Auflage von "Das Kapital", in: MEW 23,12

4) "Die Mystifikation, welche die Dialektik in Hegels Händen erleidet, verhindert
in keiner Weise, dass er ihre allgemeinen Bewegungsformen zuerst in umfassender
und bewusster Weise dargestellt hat. Sie steht bei ihm auf dem Kopf. Man muss sie
umstülpen, um den rationellen Kern in der mystischen Hülle zu entdecken." (Karl
Marx : Nachwort zur zweiten Auflage von "Das Kapital", in: MEW 23,27

5) "Es handelt sich nicht darum, was dieser oder jener Proletarier oder selbst das
ganze Proletariat als Ziel sich einstweilen vorstellt. Es handelt sich darum, was es
ist und was es diesem Sein gemäss geschichtlich zu tun gezwungen sein wird. Sein
Ziel und seine geschichtliche Aktion ist unwiderruflich vorgezeichnet." (Karl
Marx/Friedrich Engels: Die heilige Familie, in: MEW 2,38). Das ist eindeutig:
nicht das Proletariat setzt sich Normen, sondern die Geschichte setzt ihm Normen.
Dem Proletariat bleibt nur die — Hegeische — Freiheit der Einsicht in die Not-
wendigkeit.

6) S. Lexikon des Sozialismus, Köln 1986, S. 161.
7) S. dazu Walter Schöni: Neoliberalismus — eine Konterrevolution der Marktkräfte.

In: Widerspruch 8/1984, S. 5 - 14.
8) S. etwa die Diskussion zwischen Otto Schily und Ulrich K. Preuss. Gewaltmonopol,

Selbstbestimmung und Demokratie. In: Freibeuter, H. 28, 47 ff. 1986.

WIDERSPRUCH 12/86 37



9) S. etwa Ernst Topitsch: Vom Ursprung und Ende der Metaphysik, Wien 1958;
ders.: Mythos, Philosophie, Politik. Freiburg i, Br. 1969.

10) Jürgen Habermas: Vorbereitende Bemerkungen zu einer Theorie der kommunika-
tiven Kompetenz, in: Wirklichkeit und Reflexion — Festschrift für W. Schulz,
Pfullingen 1973.

11) S. die Aufsätze von Axel Honneth: Diskursethik und implizites Gerechtigkeits-
konzept, und Rolf Zimmermann: Das Problem einer politischen Theorie der Eman-
zipation bei Marx und Habermas und die Frage nach ihrer ethischen Fundierung.
In: Emii Angehrn u. Georg Lohmann: Ethik und Marx. Moralkritik und normative
Grundlagen der Marxschen Theorie. Königstein 1986.

12) Carl Schmitt: Politische Theologie, Leipzig 1934, S. 19.
13) A.a.O., 42; s. auch Hermann Lübbe, der im Rahmen seiner 'Politischen Theorie

der Technokratie' den Dezisionismus zu rehabilitieren versucht. In: Theorie und
Entscheidung. Freiburg 1971.

14) Michael Theunissen ist zu danken, dass er diese ethische Problematik der Selbst-
Verwirklichung feinsinnig analysiert hat in seiner Schrift: Selbstverwirklichung und
Allgemeinheit. Zur Kritik des gegenwärtigen Bewusstseins. Berlin 1982. Für
Theunissen hat die Forderung nach Selbstverwirklichung "allein als Postulat einer
Realisierung von Allgemeinheit (im Sinne der Hegeischen Rechtsphilosophie, A.K.)
ethische Verbindlichkeit." (13). Hegel und der junge Marx seien die letzten Denker
gewesen, die Selbstverwirklichung als Verallgemeinerung gefasst hätten, wobei
allerdings zu fragen sei, wie wir Allgemeinheit selber zu verstehen haben. Wir wer-
den in der bürgerlichen Gesellschaft "von ökonomisch mächtigen Gruppen regiert,
die jeden Keim vernünftiger Allgemeinheit unter ihren partikularen Interessen
ersticken." (36). Andererseits seien "in unserer Zeit die konkreten Voraussetzun-
gen für eine ethisch emphatische Selbstverwirklichung erstmals vollständig gegeben"
(45). Der Kapitalismus hat die Welt als gesellschaftliche Totalität erschlossen.
"Die Selbstverwirklichung, die von uns gefordert ist, konkretisiert sich heute also

in der Bekümmerung um die weltweite Ausbeutung der Natur, in der Betroffenheit
vom Hunger in der Welt, in der Sorge um den Weltfrieden" (46). Theunissen inter-
pretiert dann "Selbstsein" als "in Frieden mit sich sein", was impliziere, dass man
sich mit keinem einzigen anderen im Unfrieden befinde (48).

15) Max Stirner: Der Einzige und sein Eigentum, Leipzig 1892,14.
16) A.a.O., 194.
17) S. dazu mein Buch: Mein und Dein. Zur Ideengeschichte der Eigentumsfeind-

Schaft. Köln 1986.

HEINRICH HEINE Kassette

Bücherladen 73 AG

Neuantiquariat
Mühlegasse 13

Postfach
8025 Zürich

Tel. 01/252 08 84

Eine Gesamtausgabe in 2 Bänden,
insgesamt ca. 1200 Seiten, gebunden.
Bergland Verlag, Sonderausgabe Fr. 19.80

38 WIDERSPRUCH 12/06


	Sozialismus und Moral : Thesen zu einer emanzipatorischen Verantwortungsethik

