
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 5 (1985)

Heft: 10

Artikel: Eine konservative Verteidigung des Marxismus : Arbeit und Dialektik in
der marxistischen Philosophie

Autor: Furth, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Furth

Eine konservative Verteidigung des Marxismus

Arbeit und Dialektik in der marxistischen Philosophie'

Arbeit und Dialektik stehen im Titel, weil diese beiden Begriffe, einzeln wie
erst recht im Zusammenhang, Sachverhalte und Theoreme anzeigen, die im-
mer wieder im Zentrum der propagierten oder wirklichen Krisen des Marxis-
mus gestanden haben. Arbeit und Dialektik bilden ein Syndrom, das den An-
griffspunkt für die Modernisierungsversuche des Marxismus abgibt, bis dahin,
dass Arbeit und Dialektik im schismatischen Streit um den Marxismus zu stig-
matisierten Begriffen wurden. So werden sicher viele Arbeit und Dialektik au-
tomatisch mit der Formel „Industrialismus und Legitimationstheorie" über-
setzen, um damit gerade den historisch kompromittierten Marxismus zu tref-
fen. Die Hauptstossrichtung einer solchen Kritik ist wohl die: der Marxismus
als ein „technischer Humanismus" verkenne die gesellschaftliche und die
selbstzweckhafte Dimension des menschlichen Handelns und komme über ein
utilitäres Ausbeutungsverhältnis zur Natur nicht hinaus. Praktisch sei der
Marxismus die Fortsetzung der Herrschaft durch Produktion, und theoretisch
bleibe er in den Grenzen des Positivismus mit seiner technokratischen Gleich-
setzung von wissenschaftlichem und gesellschaftlichem Fortschritt. Schwan-
kend zwischen deterministischer Passivität und technokratischen Omnipotenz-
Phantasien habe der Marxismus in vier Bereichen die Hoffnungen enttäuscht:
bei der Bildung eines revolutionären Klassenbewusstseins, bei der Entwick-
lung einer mehrheitsfähigen Politik des demokratischen Übergangs zum So-

zialismus, bei der Schaffung einer demokratischen Organisation der Produk-
tion und bei der ökologischen Zähmung der Industrialisierung.

Die Modernisierungsvorschläge und Umbauversuche zur Behebung der mar-
xistischen Krise sind alle auf diese Defizite bezogen. Sie zielen allesamt darauf,
den Marxismus aus seiner Bindung an den szientistischen Rationalismus her-

auszulösen, um ihn auf der Grundlage kommunikatorischer Rationalität als

Ethik und Politik allererst zur Geltung zu bringen. Die Theorieform, an der
sich solche Modernisierung orientiert, ist die Kritik oder eine der Religion
nahestehende Philosophie mit souveränem wissenschaftsüberlegenem Sta-

tus. (1)
Nun ist sicher, dass der Marxismus auch gerade an den erwähnten Stellen

Umbauten, Weiterentwicklungen und Korrekturen braucht; das muss schon

wegen seiner engen Bindung an die Wissenschaftsentwicklung so sein. Ob al-

lerdings die Modernisierungsversuche das leisten können, die den Marxismus
von Szientismus und Objektivismus befreien wollen, indem sie seiner Praxis
die reflexive utopisch-radikale Dimension wiedergeben wollen, ist fraglich.
Müssen sie sich doch die Frage gefallen lassen, ob sie nur die Folge, die Ant-
wort kritischer Entwicklungen sind oder nicht viel mehr selbst unter die Ur-
Sachen der Krise des Marxismus gehören. Und noch ein anderes: Wo Moderni-

24 WIDERSPRUCH 10/85



sierung verlangt wird, werden Bewahrung und Tradition dagegen aufgeboten,
ist ein gewisser Konservatismus, vielleicht besser: Traditionalismus die Folge.
Meine Formulierung des Themas mag für einen solchen Traditionalismus ste-
hen. Ein solcher Anschein aber ist für die Sache schliesslich nicht so wichtig;
denn ich vermute, dass die Untersuchung der Kerngestalt des Marxismus, um
die es hier geht und die leicht wie eine 'konservative' Verteidigung aussehen

mag, geeigneter ist, die Zukunftsleistungen des Marxismus zu erfassen als die
allgemeine Unterstellung eines Modernisierungsbedarfs. Eine solche Vermu-
tungleitet jedenfalls die folgenden Erörterungen.

I
Im Streit um den Marxismus muss man sich vor unmittelbaren Plausibili-

täten hüten. Man darf sich nicht von der eingelebten Geltung von Theoremen
und Begriffen oder gar vom Selbstverständnis und von den Sprachregelungen
der streitenden Parteien bannen lassen. Wirkliche Krisen und Krisenpropa-
ganda würden im Kampf und in der Arbeit an der Weiterbildung des Marxis-
mus unterscheidbar. Was ein Begriff wie der der Arbeit meint, scheint selbst-
verständlich gewiss. Bei der Dialektik verhält es sich vielleicht anders. Aber
die Sachverhalte, auf die sich der Begriff der Arbeit bezieht, scheinen klar zu-
tage zu Hegen und von weltanschaulicher Eindeutigkeit. So erscheint es

wohl rundum auf allen politischen Seiten und erst recht für Marxisten, auch

wenn sie unter sich noch einmal in Fraktionen gespalten sind. Aber dieser

common sense ist, was den Arbeitsbegriff anbetrifft, trügerisch. Gerade hier
ist immer noch nach so vielen Jahren weitergehende Vergewisserung vonnö-
ten. (2)

Verständnis und Missverständnis des Marxschen Arbeitsbegriffs sind unge-
heuer folgenreich. Denn daran hängt die für das Verständnis des ganzen Mar-
xismus grundlegende Einsicht in den Bruch mit der Philosophie und der bür-
gerlichen Weltanschauung, den die Feuerbach-Thesen proklamierten. Wenn

man bedenkt, dass Marx mit dem an der gegenständlichen Tätigkeit orientier-
ten Praxisbegriff einen Bruch mit der Tradition wie auch mit der bürgerlich-
revolutionären Parteinahme in der Philosophie anzeigte, so sollte eigentlich
schon von vornherein klar sein, dass hier mit einem Verständnis der Arbeit
aus Alltagsbewusstsein und überlieferter Kultur nicht viel auszurichten ist.
Marx wandte sich in den Feuerbach-Thesen in der Perspektive der Praxis

gegen eine Philosophie, die in der aristotelischen Tradition Arbeit und Poli-
tik in den Gegensatz von Notwendigkeit und Freiheit auseinanderriss und die
Menschen an diesen Gegensatz fesselte. Aber er wandte sich auch gegen die
revolutionäre bürgerliche Phüosophie, sowohl gegen die Bourgeois-Philoso-
phie des Menschen als maître et possesseur de la nature als auch gegen die Ci-

toyen-Philosophie der reinen, die volonte générale konstituierenden Tathand-
lung eines Fichte und anderer.

Der Bruch mit der Tradition war sicher unmittelbar einsichtig, weniger ein-

sichtig aber war der Bruch mit der Phüosophie des Bürgertums, denn sie war
in irgendeiner Weise doch selber an der Arbeit als leitender Norm orientiert.
Diesen Bruch zu verstehen, setzt also einen Standpunktwechsel oder einen

spezifischen Arbeits- und Praxisbegriff voraus. Marx brach mit den komple-
mentären Gleichsetzungen von Materialität und Objektivität einerseits und

25 WIDERSPRUCH 10/85



Idealität und Subjektivität andererseits, weil sie im Rahmen des Gegensatzes

von Subjekt und Objekt verbleiben und die Seiten dieses Gegensatzes meta-
physisch gegeneinander fixieren. Er verwarf die Bestimmungen, die diesen

Gegensatz als erklärend und nicht selber als erklärungsbedürftig untersteh
len. Er wollte wie Hegel mit der Philosophie die Gegensätze des Verstandes
lösen, aber er wollte sie nicht wie Hegel als blosse Widersprüche der Erschei-

nung in die Einheit des Wesens zurückführen. Die erscheinenden Widersprü-
che waren für ihn vielmehr die Realisierung tieferliegender Widersprüche, die
aber materialistisch verstanden nicht zu übersteigen, sondern nur umzuformen
waren.

Dafür aber brauchte es eine andere Praxisgrundlage, als sie in der Organi-
sation der bürgerlichen Gesellschaft und von ihren Denkern bereitgestellt
würde. Dieses spezifisch Neue, das dem Marxschen Arbeitsbegriff eignet, ist
immer wieder auch von den Marxisten verkannt worden, indem sie den Marx-
sehen Arbeitsbegriff in die bürgerliche Kontinuität eines utüitär pragmati-
sehen Verständnisses der Arbeit einstellten. Eine verhängnisvolle Rolle hat da-
bei Marxens Vergleich von Baumeister und Biene gespielt. Diese Stelle ist im-
mer wieder verstanden worden, als wollte Marx damit das Wesen der mensch-
liehen Arbeit bezeichnen, als meinte er damit nicht nur eine notwendige Be-

dingung der entwickelten menschlichen Arbeit, sondern auch ihre hinreichen-
de Bedingung. Das ist eine Auffassung, die Arbeit mit zweckrationalem, in-
strumentellem Handeln gleichsetzt. Lukâcs hat in seiner "Ontologie des ge-
sellschaftlichen Seins" diese Auffassung auf den Begriff gebracht, indem er
die Arbeit als die Realisation einer „teleologischen Setzung" versteht, die „in-
nerhalb des materiellen Seins das Entstehen einer neuen Gegenständlichkeit
verwirklicht". (3) Lukâcs will damit die alte Position, die Natur als „gesell-
schaftliche Kategorie" aufzufassen, verlassen und erhebt die „Arbeit als Ver-
mittler des Stoffwechsels der Gesellschaft mit der Natur" zur „Fundamental-
kategorie". (4) Aber die alte Position scheint mir in veränderter Form wieder-
zuerstehen. Denn in der Arbeit als Telosrealisation hat die subjektive Teleolo-
gie als, wenn man so will, geistig soziales Wesen die Prärogative, und die Natur
erscheint nur als äussere Bedingung der Realisierung eines inneren Wesens.

Diese idealistische Reduktion der Arbeit auf Ideenproduktion, auf Erzeu-

gung und Durchführung von Bauplänen, macht gewiss einen ideologischen
Sinn, mit dem sich gerade intellektuelle Proteste ebenso einleuchtend wie
nichtssagend begründen lassen. Aber mit dem Marxschen Arbeitsbegriff ver-
hält es sich anders. Erinnern wir uns einer Reihe von prominenten Stellen
aus dem ganzen Marxschen Werk und versuchen wir, aus ihnen die entschei-
denen Merkmale des Marxschen Arbeitsbegriffes zu gewinnen, entscheidend
nicht nur für eine materialistische Position, sondern vor allem für den eigen-
tümlichen Zusammenhang von Dialektik und Arbeit bei Marx.

In den „Ökonomisch-philosophischen Manuskripten" beschreibt Marx in
Konfrontation mit der klassischen bürgerlichen Nationalökonomie seinen
Ausgangspunkt wie folgt: „Die Nationalökonomie verbirgt die Entfremdung
in dem Wesen der Arbeit dadurch, dass sie nicht das unmittelbare Verhältnis
zwischen dem Arbeiter (der Arbeit) und der Produktion betrachtet. Das un-
mittelbare Verhältnis der Arbeit zu ihren Produkten ist das Verhältnis des Ar-

26 WIDERSPRUCH 10/85



beiters zu den Gegenständen seiner Produktion.... Wenn wir also fragen: Wel-
ches ist das wesentliche Verhältnis der Arbeit, so fragen wir nach dem Ver-
hältnis des Arbeiters zur Produktion." (5) Methodisch gewendet formuliert
Marx diesen Ansatz in den „Grundrissen": „Nicht die Einheit der lebenden
und tätigen Menschen mit den natürlichen unorganischen Bedingungen ihres
Stoffwechsels mit der Natur, und daher ihre Aneignung der Natur bedarf der
Erklärung oder ist Resultat eines historischen Prozesses, sondern die Tren-

nung zwischen diesen unorganischen Bedingungen des menschlichen Daseins
und diesem tätigen Dasein, eine Trennung, wie sie vollständig erst gesetzt ist
im Verhältnis von Lohnarbeit und Kapital." (6) Das, was hier Einheit von
Tätigkeit und Bedingungen genannt wird, formuliert Marx ein wenig später
unter dem Begriff des Eigentums: „Eigentum meint also ursprünglich nichts
als ein Verhalten des Menschen zu seinen natürlichen Produktionsbedingun-
gen als ihm gehörige, als den seinen, als mit seinem eigenen Dasein vorausge-
setzten; Er verhält sich eigentlich nicht zu seinen Produktionsbedingungen;
sondern ist doppelt da, sowohl subjektiv als er selbst, wie objektiv in diesen
natürlichen anorganischen Bedingungen seiner Existenz." und: „Eine natür-
liehe Produktionsbedingung für das lebendige Individuum ist sein Zubehören
zu einer naturwüchsigen Gesellschaft." (7) Legte Marx bei der Bildung seines

Arbeitsbegriffes alles Gewicht darauf,.bei der wirklichen Arbeit anzusetzen,
der Arbeit im konkreten Vollzug („unmittelbares Verhältnis", „Einheit",
„Eigentum"), so machte er aber auch gerade deswegen deutlich, dass er damit
die Arbeit nicht als 'reine', Objekt- und mittellose, nur selbstbezügliche Tätig-
keit meinte. Deshalb machte er immer wieder ein Zweifaches klar: Arbeit ist
eine Einheit von Entgegengesetztem, eine in sich unterschiedene Einheit,
nämlich die prozessierende Einheit dreier einfacher Elemente : der zweckmäs-
sigen Tätigkeit, des Arbeitsgegenstandes und des Arbeitsmittels, wobei das

Arbeitsmittel als die materialisierte Einheit des Subjekts und Objekts der
Arbeit die Prozesseinheit, die Arbeit heissen kann, allererst verbürgt. Marx
nennt das Arbeitsmittel den „wirklichen Leiter der Arbeit". (8) Und zum
anderen: Arbeit darf auf keinen Fall in irgendeiner Nähe zum Schöpfungsmy-
thos gesehen werden, sie hat demgegenüber ihr Wesen gerade in ihrer „Natur-
bedingtheit", sie kann „nicht leben ohne Gegenstände", ohne die von der
Natur dargebotenen „Lebensmittel der Arbeit". (9)

II

Heben wir schematisch und skizzenhaft die wichtigsten Züge an diesen
Marxschen Bestimmungen der Arbeit hervor:

1. Am wichtigsten und folgenreichsten scheint mir, dass Marx die konkre-
te Arbeit, d Ji. die Arbeit als wirkliches Geschehen zum Ausgangspunkt seiner
Überlegungen nimmt. Er bildet einen konkreten Begriff von Arbeit, indem er
das abstrakte Herangehen an die Arbeit negiert. Er nimmt die Elemente Natur,
Arbeitsmittel und Arbeit nicht im Modus ihrer Getrenntheit und Selbständig-
keit; die Arbeit wäre damit bloss im Status der Möglichkeit gedacht, und ihre
Realisierung wäre bloss die Addition für sich bestehender Grössen. Konkret
ist sein Begriff von Arbeit, insofern sie als Einheit von Verschiedenem gefasst

WIDERSPRUCH 10/85
27



wird, als Einheit von subjektiver Tätigkeit und objektiven Bedingungen. Was

dabei konkret heisst, hat zweifache Bedeutung für die materialistische Dialek-
tik. Zum einen ist die Arbeit als wirklicher Sachverhalt das gewöhnlichste
Konkrete und damit so etwas wie ein dialektisches 'Urphänomen', die elemen-

tare, Mensch und Natur vermittelnde Widerspruchseinheit; in der Bearbeitung
seines Gegenstandes entäussert der Arbeiter seine Arbeitsfähigkeiten, so dass

sie ihm vergegenständlicht als ausser ihm bestehende Beschaffenheiten seines

Gegenstandes entgegentreten. Und indem der Arbeiter durch die Konsump-
tion der erzeugten Gebrauchswerte die verausgabte Produktionsfähigkeit re-

produziert, stellt er eine in sich widersprüchliche Einheit her; die dialektische
Pointe besteht nämlich darin: Das effektive Verhalten des Arbeiters zu seinem
Gegenstand ist in ein und demselben Zusammenhang auch Ausdruck der Qua-
lität eben dieses Gegenstandes. So ist es sein und nicht sein Verhalten (d.i. das

Verhalten des Gegenstandes). Und in anderer Hinsicht meint die Konkretheit
der wirklichen Arbeit eine elementare methodische Orientierung der Dialek-
tik, nämlich Produkte nicht isoliert von der lebendigen Arbeit zu konsumie-
ren oder zu bewerten, sondern nur in Einheit mir ihrer Produktion zu denken.

2. Orientiert man sich an der konkreten Arbeit bei der Bildung des Begriffs,
dann ist die unmittelbare Folge: das Eigentum an den objektiven Arbeitsbe-
dingungen ist nicht ein äusserlich Hinzutretendes und eigentlich Indifferentes
bei der Bestimmung der Arbeit, sondern gehört in das Wesen der Arbeit
selbst. Geht es um den Marxschen Arbeitsbegriff, ist es ganz unzulässig, die

Eigentumsfrage aus der Betrachtung der Arbeit auszuschliessen. Die subjekti-
ven und die objektiven Bedingungen der Arbeit sind in ihrem konkreten Voll-
zug wohl unterscheidbar, aber nicht trennbar. Diese Untrennbarkeit der ka-
tegorialen Glieder ist ein Charakteristikum der Dialektik: sie ist notwendige
Bedingung der Arbeit in ihrem wirklichen Geschehen, sie ist aber nicht die

„An-sich-Bestimmtheit" der Arbeit. Die wirkliche Arbeit ist nur als ein wie-
derholbarer Vorgang; sie ist nur dann, wenn sie ihre Wiederholbarkeit mit-
produziert. Also kann sie nicht ohne den Vergleich von Aufwand und Ertrag,
d.h. ohne Bewertung sein. Dafür aber müssen die Momente der Arbeit als ge-
trennte, fixierte Grössen, in Abstraktion von ihrer Besonderheit aufgefasst
und im Vergleich wieder zusammengeführt werden. Dafür braucht es ein an-
deres Verhalten und eine andere Theorieform: Analytik und Abstraktion.(10)
Denkt man diesen Sachverhalt nicht als ein internes Moment der Arbeit, nicht
in sie einbeschlossen, sondern als sie dominierende äussere Bedingung, denkt
man sie also unter Bedingungen der Abstraktion, unter Ausschluss ihrer
konkreten Einheit, dann gerät das Verhältnis von Arbeitsvollzug und Arbeits-
bewertung wie das von Konkretion und Abstraktion in einen feindlichen
Gegensatz; Produzenten und Konsumenten (Urteilsbildner über fremde
Arbeit) können schliesslich wie in apriorisch getrennte Klassen auseinander-
treten. Die Pointe der Marxschen Hereinnähme des Eigentums in die Wesens-

bestimmung der Arbeit besteht gerade darin, damit einen Begriff zu haben, in
dem das Konkrete das Abstrakte übergreift und der als Inbegriff der Einheit
von Produktion und Bewertung dem Auseinanderfallen von Arbeit und
Eigentum den Schein begrifflicher Selbstverständlichkeit nehmen soll.

Wird dagegen wie bei der Gleichsetzung von Arbeit und instrumentellem

28 WIDERSPRUCH 10/85



Handeln die Arbeit in ihrer abstrakten Form, also in der Trennung des sub-

jektiven Vermögens von den objektiven Realisierungsbedingungen, für die
Normalform gehalten, so wird damit die Eigentumsfrage von vornherein
ausgeblendet und damit auch das Subjekt der Arbeit nur in verkürzter Form
fassbar. In der Form der Trennung der Tätigkeit von den Bedingungen ge-
dacht, wird Arbeit auf eine bestimmte Art von Intentionalität reduziert.
Damit ist es aber gleichgültig, ob die Arbeit an eigenen oder fremden objek-
tiven Bedingungen wirksam wird. Und die Konsequenz davon ist schliesslich:
Indem die Arbeit auf zweckrationale Intentionalität zurückgeführt wird, kann
das Subjekt der Arbeit nurmehr das Individuum sein. (11)

Im Sinne des Marxschen Begriffes jedoch ist die Arbeit die Lebensäusserung
eines Gemeinwesens; nicht das Individuum, sondern das Gemeinwesen ist das

Subjekt der Arbeit, und die Tätigkeiten der Einzelnen sind insoweit Arbeit,
als sie zur Reproduktion der gesellschaftlichen Gesamtarbeit beitragen. Wenn
nun ,,die Setzung des Individuums als eines Arbeiters, in dieser Nacktheit"
selber erst historisches Produkt" (12) ist, so kann für Marx das individuelle
Subjekt der Arbeit nicht die Grundlage für die Wesensbestimmung der Arbeit
abgeben, sondern muss vielmehr das zu erklärende Problem sein. Und das

Eigentümliche der Marxschen Erklärung, was ohne Dialektik unbegriffen
bleibt, besteht in der These, dass in der Negation des Gemeineigentums durch
das Privateigentum das Gemeinwesen wirksam bleibt, nämlich als die eigent-
liehe Basis der Arbeit — wenn auch in der verkehrten Form der ideologischen
Verhimmelung etc.

3. Wenn Marx alles daran setzt, das Gemeineigentum an den gegenständli-
chen Arbeitsbedingungen als veränderliche, aber unaufhebbare Wesensbestim-

mung der Arbeit aufzuzeigen, dann ist eine verdeckte Stossrichtung dabei, die
aber genauso wichtig ist wie die offen und explizit vorgetragene. Der Eigen-
tumsbegriff, den er im Zusammenhang mit der konkreten Arbeit bildet, stösst
sich vom bürgerlichen Eigentumsbegriff ab. indem er die Personausschlies-

sung, die zum bürgerlichen Eigentumsbegriff gehört, negiert; wichtiger aber
ist das dabei Implizite: Die Negation des Ausschlusses von Menschen be-
deutet zugleich die Affirmation des Einschlusses der Natur. Dieser spezi-
fische Zug am Marxschen Eigentumsbegriff kommuniziert mit dem unent-

wegten Insistieren Marxens auf der Naturabhängigkeit der Arbeit. Unnachgie-
big besteht er darauf: Wer von der Arbeit in Abstraktion von der Natur
spricht, meint nicht die wirkliche Arbeit. Verzweifelt sucht er gerade auch
seinen Genossen klarzumachen, dass die Verkennung der Naturabhängigkeit
der Arbeit die Verkennung (oder Verharmlosung) des Antagonismus im
Klassenverhältnis nach sich zieht, dass gerade die Naturbeziehung im Produk-
tionsverhältnis die gesellschaftliche Entfremdung bedingt. Pointiert kann man
sagen, der Arbeitsbegriff, den Marx in der Kritik des Gothaer Programms
formulierte, richtet sich gegen die (später von Lukâcs vorgetragene) Auffas-
sung der Natur als „gesellschaftlicher Kategorie".

Die klassentheoretische Bedeutung dieser Stelle ist fast immer gebührend
wahrgenommen worden, ein anderes aber nicht oder jedenfalls doch sehr viel
weniger: der als Naturabhängigkeit der Arbeit formulierte Materialismus ist

WIDERSPRUCH 10/85
29



nicht nur von konfessioneller Wichtigkeit, sondern bedeutet eine Dialektik
der Arbeit, genauer: eine Dialektik der Begrenzung der Arbeit oder modisch
ausgedrückt, eine Grenze der Dialektik durch Arbeit. Gegen das Verständnis
der Arbeit als nur durch sich selbst bedingte absolute Produktivität erinnert
Marx an die unaufhcbbare Verschränkung von Produktion und Reproduk-
tion. Ganz gegen Hegels „praktisches Verhalten", das auf die „Aufreibung,
Vernichtung" der Natur geht (13), ist die Arbeit, wie Marx sie auffasst, auf die

Erhaltung der äusseren Natur als erster objektiver Arbeitsbedingung gerichtet;
eine so triviale wie folgenreiche und verdrängte Wahrheit. Klar, die materielle
Produktion kann gar nicht anders als immer auch Reproduktion der äusseren
Natur sein, oder sie ist überhaupt nicht möglich. Unmittelbar einsichtig war
das aber immer nur für die Reproduktion der Arbeitskraft. Dass die Repro-
duktion des Arbeitsgegenstandes eine damit gleichursprüngliche Bedin-

gung der Arbeit ist, hatte auch für Marxisten bis heute keineswegs immer die

gleiche Gewissheit. Dabei formuliert Marx den Arbeitsbegriff in der ,,Kritik
des Gothaer Programms" so deutlich antidemiurgisch wie kaum sonstwo. Die
Erinnerung an die Naturbedingtheit der Arbeit wird zugleich als Absage an die
Rolle ausgesprochen, die die Arbeit beim geschichtsphilosophischen Weiter-
wirken des Schöpfungsmythos haben könnte. Die Natur als eine durch die
Arbeit zu reproduzierende Bedingung der Arbeit ist nicht ein unendlich
plastisches, sinnleeres und auf die formenden Zwecke bloss wartendes Sub-
strat. Und die Arbeit als die „List der Vernunft",,, die Objekte" nach ihnen
fremden Zwecken, aber ihrer „eigenen Natur gemäss aufeinander einwirken
und sich aneinander abarbeiten" (14) zu lassen, darf jedenfalls, wenn es um
Marx geht, nicht als die List des frankfurterischen Bürgerodysseus missver-
standen werden. Gegen die zu dieser „List der Maschine" gehörende Vorstel-
lung des verwertenden Danebenstehens neben der Arbeit als „automatischem
System", in einem Reich der Freiheit jenseits der Notwendigkeit, hat Marx
das Verständnis der Arbeit als „Stoffwechsel der Gesellschaft mit der Natur"
gestellt. Gegen die zur „List der Vernunft" verallgemeinerte subjektive Te-
leologie steht mit dem Stoffwechseltheorem ein objektives Telos, aber ganz
unverdächtig im Sinne von Vorsehungsabsichten oder Entelechiezielen; es soll

nichts weiter sagen, als dass die Gesellschaft mit anderen auf ihre Umwelt
angewiesenen Systemen die Bedingung teilt, sich im Austausch mit der
natürlichen Umwelt zumindest im Sinn der einfachen Reproduktion zu
erhalten. Das aber hat ungemein weitreichende Folgen für die weltanschau-
liehe Deutung der Arbeit. Sie kann nicht mehr im Dienst der List der Ver-
nunft als Übergang aus der Natur ins Reich der Freiheit als Reich des Geistes
und der reinen Gesellschaftlichkeit gelten. Arbeit bedeutet dann vielmehr den
Zusammenhang von Erweiterung und Vertiefung im Verhältnis von Natur und
Gesellschaft. Oder anders: Die List der Vernunft befreit nur soweit, wie sie

von der List der Natur ununterscheidbar wird, besser: von ihr überlistet wird.
So würde Marxens Satz über den Kommunismus, der als „vollendeter Natura-
lismus Humanismus, als vollendeter Humanismus Naturalismus" sei, nicht
als die utopische Ankündigung eines neuen übernatürlichen Menschenrei-
ches, sondern als Anerkennung der unaufhebbaren Wechselseitigkeit von
Produktion und Reproduktion im Mensch-Natur-Verhältnis verstanden. (15)
30 WIDERSPRUCH 10/85



4. Der Marxsche Arbeitsbegriff ist von zwei entgegengesetzten Missver-
ständnissen bedroht: einem naturalistischen einerseits und einem idealisti-
sehen andererseits. Das entscheidene Merkmal, das die Arbeit als menschliche
Lebensäusserung von der tierischen unterscheidet, die Werkzeugproduktion,
die Herstellung und der Gebrauch von Arbeitsmitteln, ist zugleich dasjenige
Merkmal, das gegen die idealistische Reduktion des Arbeitsbegriffs steht. Zum
genauen Verständnis des Marxschen Arbeitsbegriffs kommt alles darauf an,
die spezielle Stellung und Leistung des Arbeitsmittels zwischen dem Arbeiten-
den und seinem Gegenstand hervorzuheben. An der Leistung des Arbeitsmit-
tels, den Arbeitenden und den Gegenstand (Subjekt und Objekt in der tradi-
tionellen Terminologie der Philosophie) zusammenzuschliessen, ist zu erken-

nen, dass es sich bei der Arbeit um einen Prozess handelt, an dem die mate-
rielle Vermittlung das entscheidende Charakteristikum ist, und der deshalb
nicht unter das traditionelle Subjekt-Objekt-Schema der Erkenntnistheorie
fällt. Das Subjekt der traditionellen Erkenntnistheorie ist prinzipiell als mit-
tellos unterstellt.

Strebt man nun um des Vermittlungscharakters der Arbeit willen nach
einem angemessenen Begriff der Vermittlung, denkt dabei aber Vermittlung
als Fähigkeit eines mittellosen Subjekts, so wird Vermittlung nur wieder in
dieses Subjekt hineinverlagert und auf den Vollzug der Einheit des Bewusst-
seins mit sich selbst reduziert in der alten, so oft enttäuschten Hoffnung, dass

die Einheit des Bewusstseins mit sich selbst die Subjekt/Objekt-Einheit be-

gründen könnte. Letztlich kommt es so wieder zu der Konsequenz, die intel-
lektuelle Tätigkeit für das Wesen der Arbeit zu nehmen, eben jenes Verständ-
nis der Arbeit als Telosrealisation, wobei ideelle Antizipation (Zwecksetzung)
und Determination der Arbeit gleichgesetzt werden.

Halten wir die wirkliche Arbeit dagegen. Sie hat ihr Wesen gerade in der
Differenz zwischen gesetztem und realisiertem Zweck. Die wirkliche Arbeit
realisiert immer mehr als den reinen Inhalt des gesetzten Zweckes, denn der
Zweckinhalt, das antizipierte Allgemeine, ist ein abstrakt Allgemeines, das zu
seiner Verwirklichung des Einzelnen bedarf, von dem selber eine Détermina-
tion ausgeht, die sich in dem Unterschied zwischen antizipiertem und verwirk-
lichtem Zweck geltend macht. Und dieser Unterschied ist für die Produktion,
nicht als einzelne Handlung, sondern als Wiederholung, als Prozess gesehen,
von entscheidender Bedeutung. Denn von der Wahrnehmung dieses Unter-
schieds und der Realisierung dieser Wahrnehmung in einem nächsten Arbeits-
gang hängt das Gelingen der Arbeit als eines stetig wiederholbaren Prozesses

ab. In dieser Differenz zwischen Zweck und Arbeitsprodukt, besonders beim
Arbeitsmittel, drückt sich eine Kausalität aus, die dem subjektiven Zweck un-
aufhebbar fremd ist, die aber über den Realitätsgehalt des subjektiven Zwecks
und die Konkretheit des antizipierten Allgemeinen entscheidet. Die Erfahrung
der Negation von Subjektivität gehört also wesentlich zur wirklichen Arbeit,
und es macht einen Sinn, sie als Entfremdung zu bezeichnen. Aber es ist
durchaus nicht selbstverständlich, diese zur wirklichen Arbeit gehörende Ent-
täuschungserfahrung einzig als zu übersteigende Negativität zu verstehen. Der
affirmative Sinn von Entfremdung darf in Bezug auf die wirkliche Arbeit
nicht verleugnet werden.

Aber hier scheiden sich die Geister. Die an der Antizipation, überhaupt an

WIDERSPRUCH 10/85 31



der Privilegierung des intellektuellen Moments in der Arbeit orientierte Kritik
setzt bei der Differenz zwischen Handlungsabsicht und Handlungsresultat ein.
Sie sieht die Macht entfremdeter Verhältnisse und Handlungsresultate darin
begründet, dass sie nicht offen ihr Produziertsein zeigen. Und sie hofft, ent-
fremdete Verhältnisse werden wieder aneigenbar, wenn sie noch in ihrer ent-
fremdeten Gestalt als eigene Produkte oder Projekte des Subjekts erkennbar
gemacht werden. Das Verfahren dieser Kritik besteht darin, die in Religions-
kritik übertragene Arbeitsteleologie auf die Gesellschaftstheorie zurückzupro-
jizieren, als hätten Gott und Kapital die gleichen projektiven Merkmale an
sich.

Die Kritik, die sich an dem Wesen der wirklichen Arbeit, Einheit von sub-

jektiver Antizipation und objektiver Reflexion zu sein, orientiert, geht anders

vor. Sie lässt sich nicht von dem Radikalismus des romantischen Protests aus

Enttäuschung an der Kluft zwischen Ideal und Wirklichkeit hinreissen. Sie

tendiert wohl eher zu einer reformatorischen Kritik. Ihre Negation ist nicht
absolut, sondern bestimmte Negation. Sie geht davon aus, dass nicht die ethi-
sehe Selbsterkenntnis, sondern die in der Arbeit begründete Naturerkenntnis
eine in den Reproduktionszusammenhang der Natur integrierte Produktions-
weise möglich machen wird.

III

Ich erinnerte anfangs an die Situation der Feuerbachthesen. Die Frage, vor
der Marx damals stand, war: Wie kommt die Philosophie nicht nur zur Praxis
überhaupt, sondern zu einer neuen Form ihrer eigenen Praxis? Fassen wir die

vorangegangenen Überlegungen zu einer Antwort zusammen und erläutern sie

im folgenden an einigen typischen Motiven der marxistischen Diskussion: Als
gewiss galt, nur wenn die Philosophie sich an einer anderen, ihr nicht eigenen
Praxis als bis dahin orientierte, würde sie zu einer neuen Praxisform in ihrem
Wirklichkeitsbezug finden. Der Positivismus schlug dafür das Methodenver-
ständnis der exakten Wissenschaften und ihre Praxisart der Technik vor. Der
Marxismus jedoch sah die Philosophie nicht bloss als vorwissenschaftlichen
Wissenschaftsersatz an. Er erkannte ihre kritischen und emanzipatorischen
Leistungen und wollte ja gerade um ihretwillen die Philosophie in einen ande-

ren Praxisbezug stellen. Das verlangte die Orientierung an einer anderen Ar-
beitsauffassung und an einer anderen Klasse. Ihre neue Praxis sollte die Philo-
Sophie nunmehr durch ihren Ausgang von der wirklichen Arbeit gewinnen,
nämlich von der Arbeit als Einheit von materieller Produktion und ideeller
Bewertung, als Einheit von objektiven Bedingungen und subjektiver Tätigkeit,
also von der Arbeit wie sie vom Standpunkt der unmittelbaren Produzenten
zu begreifen ist. Marx und Engels haben damit eine Philosophie begründet, die
wie keine andere das Verhältnis des Menschen zu seinen Werken zu ihrem Ge-

genstand macht. Und Werk meint dabei: die Resultate einer Praxis, die nur
konkret, also subjektiv/objektiv zu bestimmen ist, weil in ihr gesellschaftliche
und natürliche Determinationen nur im Zusammenhang zu erfassen sind. Und
prototypisch dafür sind die Arbeitsprodukte, die als Arbeitsmittel nicht im
Konsum der Individuen verschwinden, sondern in der Arbeit selbst konsumiert
werden und dadurch als ihr „bleibendes Allgemeines" für die Reproduktion

32 WIDERSPRUCH 10/85



der Arbeit und ihre dauerhafte Gesellschaftlichkeit sorgen. Dies ist ein
Ansatz, in dem die menschliche Praxis nicht zwischen den abstrakten Gegen-
satz von Verwirklichung und Entfremdung gestellt wird, sondern als Funktion
ihrer gegenseitigen Bedingtheit zu verstehen ist.

Solche Veränderungen im Praxisbezug und in der Praxis der Philosophie
lassen sich auch als Veränderungen in der Rekrutierung, in der Aufgabenstel-
lung und im Selbstverständnis der Intelligenz beschreiben. In langen Jahrhun-
derten dominierte immer wieder der Typus des Intellektuellen, der durch as-
ketische Negation der natürlichen Bedingungen der Selbsterhaltung, durch
den Verzicht auf gesellschaftlichen und politischen Einfluss die Imago der Un-
abhängigkeit und Autarkie erzeugte. Dieser Intellektuellentypus erzeugt so
den Schein seiner Unabhängigkeit vom gesellschaftlichen Produktionsprozess
und den produktiven Klassen, um damit seinen Führungsanspruch und natür-
lieh auch die erhoffte Nähe zu den herrschenden Klassen sinnfällig zu machen
und zu legitimieren. Er braucht den Schein der Unabhängigkeit, weil Unab-
hängigkeit als Status seiner leitenden Ideen und herrschenden Werte wieder-
kehren soll. Und je einflussreicher er in seiner Funktion als konzeptiver Ideo-
loge ist, desto leichter kommt er zu seiner bleibenden gesellschaftlichen Ab-
hängigkeit in das Verhältnis des Ressentiments, und der Gedanke, dass das

Absolute der Philosophen als Lebenslüge einer solchen Intelligenz zu entzif-
fern ist, liegt nahe.

Welche philosophischen Gmndprobleme, und in welcher Art, stellen sich
einer Intelligenz, die sich zu ihrer Abhängigkeit von den produktiven Klassen
affirmativ verhält? An die Stelle des Absoluten tritt eine andere Kategorie, in
der sich analytische und normative Leistung verschränken: die Kategorie der
Totalität. Die Probleme, vor die damit die Intelligenz gestellt ist, betreffen
den Zusammenhang geteilter Arbeit und die innere Gliederung von Zusam-
menhängen aus Abhängigkeit. In dieser Orientierung kann es der Intelligenz
nicht um ein voraussetzungsloses Wissen gehen, vielmehr geht es ihr um das

Wissen der Voraussetzung. Das lässt sich an dem zeigen, was die Grundfrage
der Philosophie genannt wurde. Die Grundfrage nach dem Verhältnis von
Sein und Denken ist hier nicht Produkt der Philosophie selber, sondern ein
Problem, das von aussen auf sie zukommt: aus der materiellen Produktion,
aus dem Wirken des konkreten Zusammenhangs von Materialität und Ideali-
tät in der Arbeit. Es werden also mit der Grundfrage Voraussetzungen aner-
kannt, die das philosophische Wissen zugunsten seiner Selbstbegründung nicht
aufheben kann. Und so kann die Grundfrage auch nicht als ein Instrument
dienen, mit dem man in der Phüosophie Konfessionsgemeinschaften macht.
Ebensowenig aber legitimiert sie, dass die Phüosophie mit der Lizenz der

Aprioriwissenschaft allem anderen wissenschaftlichen Erkennen vorgeschaltet
wird. Denn die Philosophie ist in diesem Hinblick auf ihre Probleme keines-

wegs autochthon, sondern bekommt ihre Probleme gerade aus der einzelwis-
senschaftlichen Erkenntnis und damit die Aufgabe, die mit der wissenschaftli-
chen Erkenntnis gegebenen Bewusstseinsprodukte auf ihr Verhältnis zur ob-

jektiven Realität zu untersuchen und als Teilarbeit in einen weiterreichenden
Zusammenhang zu stellen. Ein solcher Perspektivenwechsel bedingt eine radi-
kale Umorientierung der Intelligenz, eine Umorientierung weg vom Typus des

WIDERSPRUCH 10/85 33



Klerikers hin zur Orientierung an den organisatorischen und wissenschaftli-
chen Kompetenzen, die erforderlich sind für die Aufrechterhaltung der gesell-
schaftlichen Produktion und ihrer natürlichen und menschlichen Vorausset-

zungen.
Mit diesen Überlegungen zum Umbau in Praxis und Praxisbezug der Philo-

sophie ist natürlich das Thema der Parteilichkeit angeschlagen. Kein harmlo-
ses Thema, denn damit ist ja nicht der der Philosophie scheinbar naturwüchsig
mitgegebene Polytheismus oder auch Pluralismus der Positionen, Schulen, An-
sätze etc. gemeint. Parteilichkeit, wie sie hier verstanden wird, verweist die

Philosophie auf ein Ausserhalb, das ihre professionellen akademischen Souve-

ränitätsbestrebungen immer wieder vereitelt. Die Parteilichkeit setzt der Phi-

losophie Grenzen, zeigt ihr, dass sie, obschon ihr Anspruch universal und ihr
Gegenstand ein Allgemeines ist, nämlich die Herausbildung der menschlichen

Gattungsnatur, nur in bestimmter historischer Besonderheit auftreten kann.
Und die Philosophie hat das sich herausbildende Allgemeine nicht nur zu
ihrem Gegenstand, sondern nimmt an dieser Herausbildung selber teil. Sie ist
in das Werden ihres Gegenstandes selber aktiv eingeschlossen. Das heisst: Die
Politik ist für die Philosophie ein Rhodos, über das sie nicht hinausspringen
kann. Eine solche Auffassung — oft auch als Postulat der Parteilichkeit an
eine Philosophie herangetragen, die sich der Esoterik bedient, um den Schein
der Souveränität zu wahren — hat oft dazu geführt, die Philosophie nur als

eine Fortsetzung der Politik mit anderen Mitteln anzusehen. Doch nur von
einer positivistischen Position her kann man meinen, dass Parteilichkeit
bedeute, die Wissenschaft als Orientierungsinstanz auszuschliessen. Für die
marxistische Philosophie gilt das nicht, zumal dann nicht, wenn sie von der
Arbeit als Einheit materieller Produktion und ideeller Bewertung ausgeht.
Dann bleibt ja die Wissenschaft, weil sie bei aller Trennung von geistiger und
körperlicher Arbeit Teil des Gesamtarbeiters ist, als Orientierungsinstanz in
Kraft. Beide Bezüge, der zur Politik wie der zur Wissenschaft, müssen berück-
sichtigt werden, wenn man die Parteilichkeit der Philosophie, und zwar durch-
aus ihre Klassenparteilichkeit, richtig verstehen will. Die Philosophie reprä-
sentiert dann in der Theorie die Politik und vertritt in der Politik die Wissen-
Schaft. So kann gesichert werden, dass die Parteilichkeit weder dogmatisch
noch phantastisch utopisch wird und ihre Objektivität nicht in klassen- oder
auch humanitätsfremder Indifferenz besteht.

Die Parteilichkeit, die hier vorgestellt wird, hat noch eine andere, sozusa-

gen innersozialistische Seite, die nicht unterschlagen werden soll. Es handelt
sich, im historischen Bilde gesprochen, um die protestantische Version der
sozialistischen Parteilichkeit, denn sie bindet sich an die „Laien" des Sozialis-

mus, an die unmittelbaren Produzenten. Die Norm dieser Parteilichkeit ist
die Einheit der subjektiven und objektiven Arbeitsbedingungen im Urteil der
Produzenten selber. Und dieser Norm sind die Funktionäre, die mit Hilfe der
Parteilichkeit als ethisch weltanschaulicher Entscheidung zwischen Proletariat
und Intelligenz vermitteln wollen, selber noch unterstellt. Übrigens beiseite
gesagt, man verstehe die an die unmittelbaren Produzenten gebundene Partei-
lichkeit nicht als Rechtfertigung einer anderen Vertretungsart falsch. Prak-
tisch muss die Parteilichkeit eines Intellektuellen zunächst und primär auf

34 WIDERSPRUCH 10/85



seine eigenen Bedingungen bezogen und geäussert werden.
Diese Formulierung der Parteilichkeit für die Philosophie, die Politik in der

Theorie und die Theorie in der Politik zu sein, ist eigentlich nur ein anderer
Ausdruck für das Verfahren von Marx, die Realisierung von Produktionsver-
hältnissen immer im Zusammenhang mit Voraussetzungen und Veränderun-

gen in den Produktivkräften zu behandeln, im technischen handgreiflichen
Sinn wie im Sinn der psychischen und sozialen Qualifikation der Produzen-
ten. Was vorhin als die leitende Kategorie für den hier vertretenen Ansatz die

Kategorie der Totalität genannt wurde, meint diese untrennbare, widersprach-
liehe Einheit von Produktionsverhältnissen und Produktivkräften, soweit sie

als konkreter Wirkungszusammenhang gedacht wird. Ersichtlich, dass sie

nicht darin aufgeht, Kategorie im Sinne eines subjektiven Existentials zu sein
— und dazu würde sie, wenn Parteilichkeit Objektivität ausschlösse — ersieht-
lieh, dass sie vielmehr, subjektiv/objektiv determiniert, eine Verschränkung
von Natürlichem und Gesellschaftlichem ist. Man muss sich klarmachen: Für
die Perspektive, in der hier gedacht wird, also in dem Bewusstsein, durch kei-
ne Kontemplativität der Praxis entrinnen zu können, und also in dem Bewusst-
sein, durch den Bezug auf die der Philosophie äussere Produktionspraxis sich
eine eigene zu schaffen, ist Totalität nicht Gegenstand eines Zuschauers oder
etwas, das von einem dritten Standpunkt wahrzunehmen und zu konzipieren
ist, sondern ein Problem, eine organisierende Sichtweise, die sich aus den Nö-
tigungen von Gegensätzen im Inneren eines Zusammenhangs ergibt. Der Quell-
punkt für die Gliederungsprobleme einer Totalität, die Organisation ihrer Ge-

gensätze, liegt in der Art und Weise der Verbindung von unmittelbaren Produ-
zenten und Produktionsmitteln. Marx sah darin „das innerste Geheimnis der
ganzen gesellschaftlichen Konstruktion" (16), und von hier aus begreift sich
die Kategorie der Totalität.

IV

In der Art und Weise der Verbindung von unmittelbaren Produzenten und
Produktionsmitteln nehmen auch alle ideologischen Probleme ihren Ausgang.
Werden Arbeit und Eigentum, oder anders gesagt, wird die Einheit von Pro-
duktion und Bewertung der Produkte getrennt, so wird diese durch die Auf-
trennung verlorene materielle Einheit mit der Bildung ideologischer Ersatzein-
heiten kompensiert. Wenn die Verbindung von Arbeit und Eigentum im Ge-

meineigentum durch die Herstellung des Privateigentums negiert ist, wird da-

mit zugleich das Gemeinwesen in seiner Wirklichkeit aufgehoben und in eine
ideologische Form transfiguriert. Und bei der Herstellung des Gemeinwesens
in ideologischer Form, bei der ideellen Vergesellschaftung, hat die Philosophie
immer eine Hauptrolle gespielt, wie es am Beispiel des bürgerlichen Vernunft-
begriffs zu zeigen ist. Aber ich halte es für grundverkehrt, die Philosophie auf
ihre ideologisch kompensatorische Funktion zu reduzieren, und ich halte es

auch für grundverkehrt, die ideologische Kompensation selber für bloss phan-
tastisch und irreal im Sinne von trügerischer Spiegelung anzusehen. Die ideo-
logische Kompensation hatte auch immer den Sinn, psychisch soziale Fähig-
keiten und Fähigkeiten der antizipierenden und universalisierenden Abstrak-

WIDERSPRUCH 10/85
35



tion auszubilden und zu organisieren. Und diese Fähigkeiten werden, je mehr
der gesellschaftliche Charakter der Arbeit zunimmt, um so wichtiger.

Nun könnte man meinen, dass bei wiederhergestellter Einheit von Eigen-
tum und Arbeit, bzw. von Produktion und Bewertung, die Ideologie ihre
Funktion verlöre, und damit auch die Philosophie als eine der Hauptinstanzen
bei der Ideologiebildung überflüssig würde. Eine solche Annahme aber beruht
auf dem Gedanken, dass die Beziehung von Arbeit und Eigentum, das Produk-
tionsverhältnis, die Verhältnisform als die ihm uneigentliche abstreifen und in
die Identität übergehen könnte. Eine solche Annahme ist und bleibt utopisch.
Auch wenn die Form der Verbindung zwischen Produzent und Eigentümer,
genauer, zwischen unmittelbarem Produzent und Produktionsmittel, die
Form der Einheit ist, handelt es sich dabei doch um eine in sich unterschiede-
ne und gegensätzlich unterschiedene Einheit. In jedem Fall sind Formen der
ideellen Vergesellschaftung und Kompetenzen zur Herstellung der Fähigkei-
ten ideeller Vergesellschaftung damit verbunden, dass die Realisierung der
Produktivkräfte im Produktionsverhältnis, ddi. in einem Verhältnis, in dem
sich Unterschiedenes zueinander verhält, geschieht.

Dafür eine Überlegung zum Verhältnis von Produzent und Eigentümer im
Sozialismus. Man kann dieses Verhältnis als eines der Einheit betrachten.
Aber damit ist über die „gesellschaftliche Konstruktion" des Sozialismus nur
„die abstrakteste und ärmste Wahrheit" gesagt. Fragen wir nach dem Unter-
schied in dieser Einheit, und zwar, wie das Unterschiedene sich im abstrakten
Zustand der Trennung zueinander verhält. Eigentum ist gesellschaftliches
Eigentum. Die Gesellschaft ist Eigentümer der Produktionsmittel. Nicht der
einzelne verfügt über sie, nur die Gesamtheit kann sie in Bewegung setzen.
Heisst das nun, umgekehrt, dass die Gesellschaft Eigentümer der Arbeitsver-
mögen ist? Wollte man das annehmen, müsste man an eine unterschiedslose
Identität von Produzenten und Eigentümern glauben. Aber diese Identität
gibt es in keiner Produktionsweise. Es sind die Individuen der Gesellschaft,
die einzelnen Personen, die über ihr Arbeitsvermögen verfügen. Wäre es anders,
verfügte die Gesellschaft über das Arbeitsvermögen der Individuen, handelte
es sich nicht um Sozialismus, sondern um ein System der Zwangsarbeit. Be-
trachten wir das Verhältnis nunmehr vom Standpunkt des konkreten Produk-
tionsprozesses, dann zeigt sich folgendes: Zum einen, die entgegengesetzten
Seiten sind identisch, denn die Gesellschaft als Eigentümer der Produktions-
mittel sind die Produzenten als assozüerte Produzenten. Die Spaltung der Ge-
Seilschaft in feindliche Klassen ist aufgehoben. Aber es zeigt sich zum anderen
auch der Unterschied der Seiten. Der Werktätige als Eigentümer der Produk-
tionsmittel und als Eigentümer des Arbeitsvermögens ist nicht identisch. Als
Individuum ist er Eigentümer des Arbeitsvermögens, als Assoziierter ist er Ei-

gentümer der Produktionsmittel. Man kann sich denken, dass die Anerken-

nung dieses Unterschieds, der auch oft als zerreissender Gegensatz in den Ein-
zelnen wirkt, von Seiten der gesellschaftlichen Instanzen schwerfällt. Und
man muss auch darüber nachdenken, was in den Individuen geschehen muss,
damit dieser Gegensatz in eine Entwicklungsform kommt. Dafür braucht es

Ideen, die Institutionen leiten, aber auch begrenzen können, dafür braucht es

Motive und Fähigkeiten, in denen Sachzwänge und Wünsche sich balancieren,
dafür braucht es eine Theorie, mit deren Hilfe die materielle Produktion

36 WIDERSPRUCH 10/85



nicht als ökonomischer Wachstums-, sondern als gesellschaftlicher Entwick-
lungsprozess geplant werden kann. Das aber verlangt Einsicht darein, dass der
Unterschied zwischen den assoziierten Produzenten und den individuellen
Eigentümern von Arbeitsvermögen nicht eine zu beseitigende Quelle von Stö-

mngen, sondern eine ausgezeichnete Bedingung für gesellschaftliche Entwick-
lung ist: Dieser Unterschied repräsentiert nämlich zusammen mit der Indivi-
dualität der unmittelbaren Produzenten ihre Verschiedenheit und ohne Ver-
schiedenheit ist keine Entwicklung und ohne ihre Förderung keine reiche Ent-
Wicklung.

Reichtum darf hier nicht missverstanden werden im Sinn einer abstrakt
gefassten Beziehung zwischen Produktivkräften und Produktionsverhältnissen.
In einer solchen abstrakten Fassung gelten die Produktionsverhältnisse ja nur
entweder als Entwicklungsform oder als Fessel für Produktivkräfte, deren
wichtigstes Merkmal dann Expansion ist. Im konkreten Zusammenhang aber
ist es ja nicht so, dass die Seite der Reproduktion bei den Produktionsverhält-
nissen liegt und die der Produktion auf der Seite der Produktivkräfte. So wie
der Arbeitsprozess unter der von den Intentionen der Produzenten völlig un-
abhängigen Norm steht: dass in der Produktion die Ausgangsbedingungen der
Produktion zugleich reproduziert werden, so steht die Produktivkraftentwick-
lung unter dem objektiven Telos, die Reproduktion der natürlichen und
menschlichen Grundlagen der Produktion als eine besondere Produktivkraft
zu entwickeln.

Damit ist ein Problem erreicht, das das Krisengefühl in der Gegenwart un-
geheuer verschärft hat, nämlich das ökologische Risiko einer einfachen Fort-
Setzung der wissenschaftlich-technischen Zivilisation. Die Schwierigkeiten,
sich eine entscheidende Wende in dieser unheilvollen Entwicklung vorzustel-
len, machen einen Hauptteil an dem aus, was man gegenwärtig die „Sinnkrise"
nennt. Und ich habe den Eindruck, dass viele Intellektuelle damit eigentlich
eine Krise des Marxismus meinen. Kein Wunder, dass der Marxismus von
einem epochalen Krisengefühl nicht unbetroffen bleibt. Verständlich sind
Skepsis und Resignation gegenüber dem Marxismus wegen der Enttäuschun-
gen an dem Ausbleiben und Steckenbleiben der politischen und sozialen Re-

volution nach 1917. Aber es ist sehr schmerzlich zu erleben, wie auch und
gerade die erprobten Theoriebestände des Marxismus in die Flut einer neuen
politischen Alchemie hineingerissen werden und der Marxismus gerade we-
gen seiner realistischen Erkenntnishaltung gegen Mythologien des romanti-
sehen Protests ausgetauscht wird.

Nun kann man sagen: Die Krise des Marxismus ist eine Krise des missver-
standenen Marxismus, missverstanden sowohl von seinen eigenen Vertretern
wie von seinen Gegnern. Das ist gewiss wahr. Die Krise betrifft vor allem
Missverständnisse, gegen die Marxisten selber zuerst und unnachgiebig ange-
kämpft haben. Aber diese Wahrheit hat ihre Grenzen, die Situation im ganzen
ist damit sicher nicht zu begreifen, und es handelt sich dabei um eine Wahr-
heit, die vorerst nur 'theoretisch' wahr ist, abstrakt und nicht eigentlich wirk-
lieh. Der 'missverstandene Marxismus' ist wirklich, ebenso seine Krise. Aber
das bietet auch die Chance wahrzunehmen, dass der Marxismus, wie es

immer um seine institutionalisierte Gestalt bestellt sein mag, eine Theorie
ist, die sich durch ihre Selbstaufklärungskraft auszeichnet und bei der Er-
WIDERSPRUCH 10/85 37



kenntnis von Bedingungen und Gegenwirkungen in den krisenhaften Ge-

fahren unserer Epoche Entscheidendes zu leisten vermag.

ANMERKUNGEN

* Dieser Beitrag ist ein gekürzter und mit zusätzlichen Anmerkungen versehener
Aufsatz, der vor kurzem in der 'Düsseldorfer Debatte' 10/85 (Karl Anton Str. 16,
D - 4000 Düsseldorf) zu lesen war. Wir danken dem Autor und der Redaktion
für die Wiederveröffentlichung dieses Textes.

1) Zu diesem Ende kam z.B. die 'Kritische Theorie', wobei Jürgen Habermas für die
erste Tendenz stehen mag und Max Horkheimer für die zweite.

2) Vgl. Peter Ruben : Dialektik und Arbeit der Philosophie. Köln 1978
3) G. Lukäcs: Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins. Die Arbeit. Neuwied/Darm-

Stadt 1973, S. 13 Vgl. dazu P. Ruben/C. Warnke: Arbeit — Telosrealisation oder
Selbsterzeugung der menschlichen Gattung. Deutsche Zeitschrift f. Philosophie
1979, H. 1 S. 20 ff.. Dabei handelt es sich um eine paradigmatische Kritik an
Lukäcs' Arbeitsbegriff, die wegweisend sein könnte für die marxistische Philoso-
phie, weil sie die kategorielle Strenge der klassischen Philosophie für die Entwick-
lung der materialistischen Dialektik nutzt, die aber von der 'Parteiphilosophie'
geächtet wurde.

4) G.Lukäcs; Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins. Die ontologischen Grund-
Prinzipien von Marx. Darmstadt/Neuwied, 1972,S. 14.

5) Marx-Engels-Werke (MEW), Ergänzungsband I, S. 513.
6) K. Marx: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1953, S. 389.
7) Ebenda, S. 391
8) MEW, Bd. 23, S. 194.
9) MEW, Bd. 19, S. 15 und Ergänzungsband I, S. 51 2.
10) Vgl. dazu Peter Ruben : Philosophie und Mathematik, Leipzig 1979.
11) Vgl. dazu die auf Max Weber und Alfred Schütz zurückgehende Diskussion über

eine soziologische Handlungstheorie. Zugleich gilt das hier Gesagte für alle die
aristotelische Trennung von Poiesis und Praxis wiederbelebenden Ansätze in der
Philosophie; prototypisch für die Übertragung dieser Trennung in die marxisti-
sehe Theoriediskussion war J. Habermas.

12) K. Marx ; Grundrisse, S. 375.
1 3) G.W.F. Hegel, Enzyklopädie, § 245, Werke, Frankfurt Bd. 9, S. 13.
14) Ebenda, Bd. 8, S. 365.
15) MEW, Ergänzungsband I, S. 536.
16) MEW, Bd. 25, S. 799 ff..

38 WIDERSPRUCH 10/85


	Eine konservative Verteidigung des Marxismus : Arbeit und Dialektik in der marxistischen Philosophie

