Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 5 (1985)

Heft: 10

Artikel: Nicaragua und die Praxis des Marxismus : ein Interview

Autor: Serrano Caldera, Alejandro / Fornet-Betancourt, R. / Gomez-Mdller, A.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652217

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alejandro Serrano Caldera

Nicaragua und die Praxis des Marxismus

Ein Interview *

Concordia: Blickt man auf die neuere Geistesgeschichte Lateinamerikas
zuriick, so kann man darin zweifellos eine starke Prisenz des Marxismus
feststellen, die sich besonders im Bereich der Sozialwissenschaften bemerk-
bar macht und die sehr wahrscheinlich auf den Einfluss der kubanischen Re-
volution zuriickzufiihren ist. Man hat aber zugleich den Eindruck, dass auf
dem Gebiet der Philosophie die Priasenz des Marxismus in Lateinamerika nicht
so stark ist. Wie stehen Sie dazu?

Serrano Caldera: Der wichtigste Bezugspunkt fiir die Bestimmung der Pri-
senz des Marxismus in Lateinamerika ist vielleicht Mariategui. (1) Seine zahl-
reichen Werke, vor allem aber die Siete Ensayos sobre la realidad peruana,
stehen fiir den bedeutendsten bzw. bekanntesten marxistischen Versuch im
lateinamerikanischen Kulturraum. Andererseits meine ich, dass — auch wenn
es im lateinamerikanischen Denken keine Stromung gibt, die den Marxismus
als systematischen Lehrkorpus darstellt — der Marxismus in Lateinamerika
jedoch verschiedene, ungleichmissige Ausdrucksformen gefunden hat, wie
z.B. in den Bereichen der Wirtschaftstheorie, der politischen Theorie oder
der Soziologie — und ein wenig auch in der Philosophie. Es ist aber die soge-
nannte lateinamerikanische Soziologie, von der vielleicht am ehesten gesagt
werden darf, sie sei in direkter Anlehnung an den Marxismus entstanden, und
zwar vor allem bei ihrer Herausarbeitung der Dependenzkategorie. Der De-
pendenztheorie, die seit Anfang der 60er Jahre den theoretischen Rahmen
fur die Analyse der Entwicklung bzw. Unterentwicklung in Lateinamerika
bildet, kommt iibrigens deshalb eine besondere Bedeutung zu, weil sie einen
vollig neuen Ausgangspunkt fiir die Analyse des historischen Phinomens der
Entwicklung signalisiert. Vorher war doch die Analyse der Entwicklung bzw.
Unterentwicklung durch die sogenannten ‘‘desarrollistischen Theorien™ be-
stimmt, wobei man sich grundlegend an den Thesen von Rostow orientier-
te: “take-off’, Ubertragung eines bestimmten Industrialisierungsmodells
auf Lateinamerika, Importsubstitutionsokonomie, usw. Nun aber war es
gerade das Einfligen des Marxismus in die lateinamerikanische Soziologie,
die zur Bestimmung des Widerspruchs ‘Unterentwicklung/Abhéngigkeit”
fihrte, und zwar durch die Feststellung einer widerspriichlichen Beziehung
zwischen der Entwicklung einerseits und der Unterentwicklung andererseits.
Auf dieser Basis konnte dann — dank der Leistung einiger namhafter Sozial-
wissenschaftler wie z.B. André Gunder Frank, Theotonio dos Santos, Car-
doso, Faletto, Octavio Ianni unter anderen — die Kategorie der lateinamerika-
nischen Dependenz formuliert werden; eine Kategorie, die in gewissem Sin-
ne die marxistische Analyse der dialektischen Widerspriiche vervollstindigt,
weil sie die marxistische Analyse auf den Bereich der internationalen Bezie-.

WIDERSPRUCH 10/85 S



hungen sowie auf den der Internationalen Arbeitsteilung ausdehnt. Damit ver-
vollstindigt die Dependenzkategorie zugleich auch Lenins Imperialismus-
Theorie, denn dieser wird nun eine neue Perspektive eréffnet, namlich die
Sicht des Problems von der anderen Seite der Entwicklung des Imperialis-
mus her, d.h. von der Abhingigkeit her.

Es ist also der Bereich der Sozialwissenschaft, in dem sich am deutlichsten
die Prisenz des Marxismus in Lateinamerika wahrnehmen ldsst. Andererseits
aber ist in diesem Zusammenhang ebenfalls die Entwicklung einer dialekti-
schen Denkrichtung bei bestimmten brasilianischen Autoren, die sich vor-
nehmlich mit pddagogischen Fragen beschiftigen, zu erwahnen. Ich denke
hier z.B. an Paolo Freire, an Hernan und Maria Fiori, aber auch an andere
brasilianische Anthropologen und Philosophen, die, ohne eine “orthodo-
xe”” Auffassung des Marxismus als Ausgangspunkt zu haben, doch bestimmte
marxistische bzw. hegelianische Kategorien — wie die Dialektik von Herr
und Knecht — tbernehmen und sie auf die historische, politische, padago-
gische Situation Lateinamerikas kreativ anwenden, um dadurch eine “Pidda-
gogik der Befreiung” zu gestalten.

Was die kubanische Revolution und ihren Einfluss betrifft, so meine ich,
dass sie in der Tat einen geschichtlichen Schnittpunkt in Lateinamerika
markiert, und dass sie daher auch einen notwendigen Bezugspunkt fiir die
Erorterung der neueren lateinamerikanischen Marxismus-Rezeption dar-
stellt. Mit der kubanischen Revolution wird die Entwicklung einer ganzen
Reihe von Denkansitzen potenziert, die — auch wenn sie nicht Schule
machen werden — doch alle die marxistische Analyse iibernehmen.

Schliesslich mochte ich noch bemerken, dass der Marxismus auch in der
— sagen wir mal — “klassischen” lateinamerikanischen Philosophie prisent
ist, und zwar durch die Reflexion iiber Kategorien, deren Giiltigkeit heute
Gegenstand theoretischer Diskussion ist. Ich meine z.B. den Begriff des Klas-
senkampfs und die Frage seiner allgemeinen Giiltigkeit oder auch die Proble-
matik der Beziehung zwischen Basis und Uberbau. In diesem Zusammenhang
muss man aber auch den Einfluss von Gramsci sowie den von Hegel auf die
politische Philosophie Lateinamerikas erwidhnen, denn solche Begriffe wie
konkrete Totalitit oder Praxis sind feste Bestandteile in der Entwicklung
des Marxismus in Lateinamerika geworden.

Concordia: Eigentlich haben Sie unseren Eindruck bestitigt, dass die Pri-
senz des Marxismus in Lateinamerika weit stirker in der Sozialwissenschaft
als in der Philosophie ist. Aber wie erkldren Sie sich diese Tatsache?

Serrano Caldera: Der Grund dafiir liegt, so meine ich, in den lateinamerikani-
schen Priorititen. Die philosophische Reflexion bedarf einer Begrifflichkeit,
deren unmittelbare Brauchbarkeit sich nicht unbedingt von der eigenen
philosophischen Reflexion ableiten ldsst. Die lateinamerikanische Geschichte
verlangt dagegen vom Philosophen, dass er die Begriffe praktisch anwendet,
d.h. dass er die Denkansitze als Instrumente fiir die Analyse der konkreten
Wirklichkeit braucht. Und gerade dieser praktischen Ausrichtung hat man in
Lateinamerika den Vorzug vor der theoretischen Reflexion iiber Natur und

6 WIDERSPRUCH 10/85



Giiltigkeit bestimmter Denkkategorien gegeben. Heute ldsst sich allerdings
ein grosses Interesse daran feststellen, die marxistische Philosophie zu vertie-
fen. Wenn ich hier vom Marxismus als Philosophie spreche, so muss ich gleich
dazu sagen, dass der Terminus ‘“‘marxistische Philosophie” prizisiert werden
sollte. Meinerseits wiirde ich sagen, dass die marxistische Philosophie sich
im Grunde in den ‘Okonomisch-philosophischen Manuskripten' und in den
‘Thesen iiber Feuerbach’ finden lisst. Fiir mich sind dies die zwei Texte, aus
denen die marxistische Philosophie entwickelt werden sollte.

Zur Weiterentwicklung und Vertiefung der marxistischen Philosophie
in dem eben angedeuteten Sinne konnte andererseits auch die Kategorie der
Praxis beitragen, so wie sie in den Thesen iiber Feuerbach erldutert wird, wo
unter anderem sehr deutlich wird, dass Marx im Gegensatz zu Feuerbach so-
wohl in den Thesen iiber Feuerbach als auch in der Deutschen Ideologie das
Bewusstsein des Menschen als Produkt seines sozialen Daseins versteht, aber
so, dass damit keine blosse Widerspiegelung des natiirlichen Lebens, sondern
ein Prozess gemeint ist, in dem die historische Praxis des Menschen beteiligt
ist.

Concordia: Wir wollen nun die Perspektive der Fragestellung wechseln und
die Frage aufwerfen, ob die Konkretisierung der marxistischen Philosophie
in einem bestimmten Kontext fir den Marxismus selbst problematisch wird
oder nicht. Anders gefragt: Welche Konsequenzen ergeben sich fiir den Marx-
ismus aus seiner Kontextualisierung in Lateinamerika?

Serrano Caldera: Ich glaube, dass dadurch die Entwicklung der marxistischen
Theorie potenziert wird. Alles hingt allerdings davon ab, wie man die Dinge
nimmt. Beim Rekurs auf den Marxismus lduft man Gefahr, den Marxismus
als einen Block fertiger Losungen fiir die sozialen Probleme anzusehen. Ich
habe mich gerade auf die Kategorie der Praxis berufen, weil sie eine gros-
sere Flexibilitdt bei ihrer eventuellen Einflihrung in die geschichtliche Reali-
tat unseres Kontinents zeigen kann, sofern sie den Bezug auf die eigene Praxis
einer jeden Gesellschaft mitimpliziert. Der Marxismus ist tatsichlich gros-
sen Gefahren ausgesetzt, wie z.B. der Gefahr der Sklerose seiner Kategorien.
Wenn der Marxismus als blosse Anwendung bestimmter Formeln verstanden
wird, bleibt er hinter der geschichtlichen Wirklichkeit zuriick und tut nichts
anderes, als dieser eine theoretische Zwangsjacke anlegen zu wollen. Daher
stimme ich mit Thnen iiberein, wenn Sie — wie ich aus lhrer Frage entneh-
me — sagen, dass die historischen Erfahrungen die Entwicklung der marxi-
stischen Theorie nihren konnen. Die Bedingung dafiir ist allerdings die, dass
wir uns von Dogmen, von festgelegten Formeln befreien und somit flexibel
genug werden, um aus der stindigen Auseinandersetzung zwischen Wirklich-
keit und Theorie lernen zu konnen. Ich kann das anhand eines Beispiels
verdeutlichen. Hitten wir in Nicaragua — das ist meine ganz personliche
Meinung, d.h. ich spreche hier nicht sosehr als Botschafter bzw. Sprachrohr
einer offiziellen Interpretation, sondern mehr als Philosoph und Politologe —
die Bildung der Diktatur, d.h. des Somoza-Staates durch Anwendung jener
klassischen Kategorie erkliren wollen, nach welcher der Staat die 6kono-
misch herrschende Klasse reprisentiert, so hidtten wir sehr wahrscheinlich

WIDERSPRUCH 10/85 7



das Spezifische unserer Situation nicht begreifen konnen. Denn in Nicaragua
traf das nicht zu. Die dialektische Interpretation der Wirklichkeit zeigt uns
etwas anderes. Somozas Macht wird durch einen militdrischen Apparat (die
Guardia Nacional) hervorgebracht. Somoza reprisentiert nicht die 6kono-
misch herrschenden Klassen. Der Staat konstituiert sich als ein Repressions-
apparat, von dem aus Gesellschaft und Wirtschaft beherrscht werden. In
Nicaragua haben wir also das Phinomen mit umgekehrten Zeichen. Im Fall
unseres Landes ist die politisch-militdrische Macht diejenige, die das 6kono-
mische Element bestimmt. Wiren wir theoretisch inflexibel gewesen, so
hiitten wir dieses Phinomen gar nicht erkannt. Die Folge daraus wire dann
eine irrefiihrende Strategie gewesen. Fiir uns ist also die revolutionire Situa-
tion nicht als Produkt der Radikalisierung des Klassenkonflikts anzusehen —
wie es in anderen Gesellschaften, auch lateinamerikanischen, der Fall sein
kann. Der dialektische Widerspruch stellt sich fiir uns auf einer anderen
Stufe dar, nimlich auf der Stufe einer vom Imperialismus organisierten und
konstituierten politisch-militdrischen Struktur. Es darf eben nicht verges-
sen werden, dass die Guardia Nacional die Besetzungsmacht der Marines
ablost und dass Somoza ein Marine in nicaraguanischer Uniform ist. Es geht
um den Kern einer Macht, die auf fremden Elementen griindet; Elemente,
die der Auffassung der imperialen Expansion entsprechen. Es handelt sich
also weniger um den Widerspruch sozialer Klassen, so wie Marx ihn in dem
Europa des 19. Jahrhunderts zur Zeit des Frithkapitalismus wahrgenommen
hat. Die Wirklichkeit ist also nicht die gleiche. Hitte man demnach in Nicara-
gua die Revolution ausschliesslich als Klassenkonflikt konzipiert, so hitte
man es kaum geschafft, dass das nicaraguanische Volk sich in allen seinen
verschiedenen sozio-6konomischen Schichten um eine Vorhut (die Sandini-
stische Front) vereinigte, um gegen eine militirische Macht zu kidmpfen,
die ihrerseits Vertreter der expansiven imperialen Macht war. Nebenbei
darf ich bemerken, dass die Interessen des Imperialismus in Nicaragua nicht
okonomischer, sondern eher geopolitischer, strategischer Natur sind.

Die addquate theoretische Interpretation einer geschichtlichen Situation
ist also entscheidend fir den Entwurf der politischen Strategie innerhalb
einer konkreten historischen Praxis. Bei unserer Frage sind also zwei Aspekte
zu unterscheiden: auf der einen Seite steht die theoretische Formulierung,
auf der anderen aber die Praxis, die die theoretische Auffassung beeinflus-
sen kann. Vom zweiten Aspekt aus wiirde ich noch betonen, dass die Theorie
als ein historisch relativer Wert anzusehen ist. Es gibt keine absoluten Begrif-
fe. Z.B. kann der Klassenkampf — und damit mochte ich keineswegs diesen
Begriff, der zur Klirung einer ganzen Reihe von Phidnomenen beigetragen
hat, fir ungiltig erkliren — mit seinen klassischen Merkmalen in einer
bestimmten Gesellschaft bzw. Krise nicht vorkommen. Dafiir tauchen andere
dialektische Widerspriiche auf, und zwar mit solcher Kraft, dass sie einen
Verinderungsprozess vorantreiben konnen. Deshalb ist es fir den Philoso-
phen, den Soziologen oder den Politologen wichtig, einen geschichtlichen
Prozess nicht nur im Lichte der Theorie zu untersuchen. Sie sollen auch die
Thesen einer Theorie im Lichte der historischen Wirklichkeit iiberpriifen.

Concordia: Aber es kann doch nicht einfach darum gehen, die Thesen irgend-

8 WIDERSPRUCH 10/85



einer Theorie mit der Wirklichkeit zu kontrastieren. Es muss sich auch um die
Frage handeln, ob aus der Praxis eines Volkes sich neue theoretische Frage-
stellungen ergeben. Es wiirde also auch um die Fihigkeit der Integration
theoretischer Neuheiten gehen. Ferner scheint es uns, dass gerade in der An-
nahme dieser Herausforderung die marxistische Theorie die Moglichkeit
finden konnte, sich vom Eurozentrismus zu befreien, der ihre bisherige Ent-
wicklung gewissermassen bestimmt hat. Wie sehen Sie dieses Problem? Geht
es flir Sie auch darum?

Serrano Caldera: Ja, fiir mich geht es gerade darum. Ohne einen theoreti-
schen Optimismus bzw. eine Verherrlichung des Begriffes vertreten zu wollen,
darf ich doch meinen, dass die Pflicht des Philosophen darin besteht, die
theoretischen Neuheiten zu suchen. Sie haben es richtig gesagt: Der Marxis-
mus ist eine ethnozentrische Kategorie geworden. Seine Entwicklung hat
sich in Ubereinstimmung mit den Problemen Europas vollzogen. Auf unserem
Kontinent haben wir oft den Marxismus mechanisch angewandt, d.h. wir
haben ihn unkritisch iibernommen, wie wir den Positivismus, den Liberalis-
mus und den Rationalismus iibernommen haben. Die einzige Moglichkeit,
den Marxismus kritisch zu libernehmen, ergibt sich aus der Integration von
Theorie und Praxis. D.h. man soll den Marxismus aus der Dimension der
Praxis heraus iibernehmen.

Was die Modifikationen, die unsere Geschichte in die marxistische Theorie
einbringen kann, betrifft, so wiirde ich zunichst als grundlegend fir die
marxistische Analyse unserer Wirklichkeit die Formulierung der Hypothese
ansehen, dass der Klassenkampf keine allgemeine Regel fiir unterentwickelte
Gesellschaften ist oder zumindest fiir bestimmte dieser unterentwickelten
Gesellschaften. Ferner wire auch wichtig, die Einsicht zu formulieren, dass
bestimmte Widerspriiche, die in der marxistischen Theorie als untergeordnete
erscheinen, sich doch im Rahmen konkreter geschichtlicher Situationen in
bestimmende und iiberbestimmende Widerspriiche verwandeln. Der politi-
sche Faktor z.B. kann ein determinierendes Element des 6konomischen Fak-
tors werden. Daraus ergeben sich verschiedene Implikationen: Die Politik
und der sogenannte Uberbau haben eigene Konsistenz, sie sind nicht nur Wi-
derspiegelung bzw. Produkt der dkonomischen Basis, die ihre Konsistenz
auf andere Bereiche der Gesellschaftsstruktur projizieren wiirde. Wir stehen
hier vor einem neuen fundamentalen Widerspruch, der jenen Widerspruch,
der in der klassischen marxistischen Theorie als Motor und Dynamik der
Geschichte definiert wurde, beeinflusst. In der nicaraguanischen Gesellschaft
gab es eigentlich keine Klassenbildung. Aus diesem Grund ist fiir uns der
Begriff des Klassenkampfs etwas zweideutig und abstrakt. Zumal der Kampf
nie durch den Konflikt zwischen denjenigen, die die Produktionsmittel be-
sitzen, und denjenigen, die die Arbeitskraft stellen, bestimmt wurde.

Wir sollten also steife Kategorien und Begriffe, die — gerade weil sie der
europaischen Gesellschaft und einem bestimmten historischen Moment ent-
sprechen — Hoheiten der Vernunft geworden sind, beiseite lassen und den
Mut haben, ernsthaft in unserer Geschichte nach anderen Konstanten, die
zumindest Hypothesen fiir die philosophische Reflexion sein sollen, suchen.

WIDERSPRUCH 10/85 9



Concordia: Diese Weiterentwicklung des Marxismus auf der Basis der latein-
amerikanischen Geschichte ist auch sehr wichtig im Hinblick auf den Entwurf
eines authentischen politischen Programms flir Lateinamerika. Denn ein in
Lateinamerika kontextualisierter bzw. inkulturierter Marxismus kénnte auch
zur Begriindung eines politischen Programms beitragen, das nicht unbedingt
mit dem technischen Projekt der Industriestaaten tibereinzustimmen hat, und
zwar deshalb nicht, weil es andere kulturelle Interessen beriicksichtigt, wie
z.B. die Interessen unserer eingeborenen Volker.

Serrano Caldera: Genau. Der Bezug auf unsere eingeborenen Volker, die eine
andere Kulturtradition und andere Probleme haben, fithrt uns allerdings zur
Frage der kulturellen Synthese Lateinamerikas. Wie ich in meinem Buch
Filosofia y crisis (2) zeige, besteht das Problem Lateinamerikas darin, dass
es noch keine Synthese gebildet hat und daher noch Ausdruck iiberlagerter
kultureller Kategorien ist. Jede Kultur aber ist eine Synthese. Dariiber hinaus
ist Lateinamerikas Problem noch komplexer, weil wir in 300 Jahren einen
Weg zuriickgelegt haben, der von vorkolonialen zu kolonialen Gesellschaften
gefithrt hat, und von diesen zu den nationalen Gesellschaften, zum Liberalis-
mus, zum Positivismus, zum Rationalismus und zum Marxismus. Jahrtausende
der Menschheitsgeschichte konzentrieren sich in Lateinamerika in einer
Zeitspanne von 300 bis 400 Jahren. Die Konsolidierung einer Synthese
ist noch nicht moglich gewesen. Wir denken weiterhin segmentir: Indigenis-
mus — dessen besserer Ausdruck wahrscheinlich Maridtegui war —, Hispanis-
mus — dessen Ausdruck sich in den “Institutos de cultura hispanica™ fin-
det —, Positivismus — wie in Mexiko, Brasilien und Argentinien —, Rational-
ismus usw.

Aber um auf unser Gesprichsthema zuriickzukommen, darf ich noch auf
einen anderen Aspekt hinweisen, der die Eigentiimlichkeit unserer Situation
noch deutlicher macht, nimlich die Kirche. Wollten wir die Haltung der
Kirche in Lateinamerika mit Hilfe der traditionellen Kategorien analysieren,
so wiirden wir fast gar nichts von dem verstehen konnen, was dort zur Zeit
geschieht, wo — wie in Nicaragua — die Kirche sich auf die Seite der Armen
und der revolutioniren Bewegungen stellt.

Concordia: Mit diesem Hinweis schneiden Sie bereits eine Frage an, die wir
ebenfalls aufwerfen wollten. Gemeint ist die Frage nach dem Verhiltnis
zwischen Marxismus und Religion im Lichte der neuen nicaraguanischen
Erfahrung. Es ist bekannt, dass die radikale, dogmatische Religionskritik des
traditionellen Marxismus die Religion als Opium fiir das Volk disqualifiziert.
Nun muss man sich fragen, ob nach der Erfahrung in Nicaragua und in Latein-
amerika iberhaupt eine solche These nicht doch radikal revidiert werden
sollte.

Serrano Caldera: Ich glaube, ja. Es ist an der Zeit, mit dem Dialog zwischen
zwei Dogmen aufzuhoren: einerseits das Dogma derjenigen, die meinen,
die Religion sei Opium fiir das Volk, und andererseits das Dogma derer, fiir
die der Marxismus die Fleischwerdung des Teufels ist. Solange diese starren

10

WIDERSPRUCH 10/85



Positionen bestehen bleiben, wird man theoretisch kaum vorankommen.
In Nicaragua z.B. gab es auf theoretischer Ebene eine derartige Diskus-
sion, auf praktischer Ebene aber identifizierte sich ein Teil der Kirche mit
der Entwicklung des revolutioniren Prozesses. Und ich muss sagen: Das kon-
krete Engagement half dem Dialog viel mehr als die theoretische Diskussion.
Auf theoretischer Ebene muss jedoch eine Entdogmatisierung der Diskussion
durchgefiihrt werden. In Lateinamerika kénnen wir die Kirche nicht mit den
Begriffen beurteilen, mit denen Marx sich die Kirche im 19. Jahrhundert
in Europa vorstellt, noch mit den Begriffen, mit denen sich die Marxisten
in Europa die Haltung der Kirche gegeniiber den revolutiondren Bewegungen
erklaren. Man darf nicht aus einer historischen konjunkturellen Situation
eine permanente, allgemeingiiltige Interpretationskategorie machen. Wir soll-
ten damit aufhoren, fremde Begriffe auf unsere eigene Wirklichkeit zu iiber-
tragen. Wie ich schon andeutete, war in Nicaragua die Entdogmatisierung
der Positionen eine Konsequenz der Praxis. Die nicaraguanische Revolution
orientiert sich nicht an klassischen marxistischen Kategorien, sondern an dem
Bemiihen, die Realitdt addquat zu verstehen. Die Interpretation der Wirklich-
keit geht also nicht von dem Glauben aus, dass die Revolution bereits in ir-
gendeinem Kapitel des Kapitals oder der Kritik der Politischen Okonomie
enthalten ist. Bei der Analyse der Wirklichkeit muss man wirklich den Ver-
such unternehmen, den Marxismus zu entplatonisieren. [. . . ] Gerade dieses
Anliegen hat revolutionire Denker und Politiker verschiedener Ideologien
um eine gemeinsame Praxis gruppiert, und diese Praxis hat ihrerseits der
Revolution ihre Einheit sowie ihren realen Inhalt gegeben. Ich darf hier
gleich hinzufligen, dass die nicaraguanische Revolution eine nationalistische
Revolution ist, in dem besseren Sinne dieses Wortes wohlgemerkt. Es ist
wichtig, hierauf hinzuweisen, weil Lateinamerika noch auf der Suche nach
der Nation ist. Gerade deshalb besteht ein revolutiondres Anliegen darin, die
Nation, die Identitit, den Volkscharakter zu suchen, um dadurch sowohl
die Zielsetzung als auch den anti-imperialistischen Charakter des revolutiona-
ren Prozesses besser bestimmen zu konnen. In diesem Zusammenhang darf
ich vielleicht noch daran erinnern, dass Nicaragua der Expansion der USA
bereits vor dem Ost-West-Konflikt ausgesetzt gewesen ist. In der Tat fingt
die Reihe der USA-Interventionen in Nicaragua 1856 an, als William Walker —
ein Sklavenhindler aus den Siidstaaten — sich selbst zum ersten Prisidenten
der Republik ernannte. Spiter, 1912 — zur Zeit des Widerstandes von Cele-
don —, gibt es auch eine Intervention der USA, die das Land mit einer Pause
von neun Monaten 20 Jahre lang besetzen. Es ist auch die Zeit des Wider-
standes von Sandino. Alle diese Ereignisse bestimmen die Geschichte, das
Denken und das Verhalten unseres Volkes. D.h. das nationale Bewusstsein
entsteht gerade im Zusammenhang mit den Angriffen der fremden Krifte.
Bei uns also fingt die Nation mit einem negativen Sinn an: Sie fingt mit der
Ablehnung dessen an, was man uns von aussen her auferlegen will. Die Reak-
tionen und Auffassungen, durch welche wir unsere historische nationale Iden-
titdt suchen, kommen gerade dann zum Ausdruck, wenn die USA in unser
Land eindringen. Dieses historische Erbgut ist gerade das, was die Sandinisti-
sche Front fiir sich selbst wiedererlangt, und auch das, was dem Sandinismus
seine theoretische Dimension verschafft. Denn gerade weil der Imperialismus

WIDERSPRUCH 10/85 11



ein Element der inneren Geschichte unseres Landes wird, gerade deshalb
wird die Nation zunichst als Ablehnung der Interventionskrifte gedacht. Von
hier aus beginnen wir Nicaraguaner, unsere Identitdt in einer gemeinsamen
historischen Bestimmung, in einem gemeinsamen Territorium und in einer
Reihe auch gemeinsamer Werte und Grundsitze wiederzuerkennen. In diesem
Rahmen findet auch die Kirche ihre Dimension, und zwar auf der Seite der
Armen sowie auf der Seite einer Revolution, die die Nation sucht und die sich
ebenfalls mit den Armen identifiziert. Auf dieser Ebene stellt sich der Wider-
spruch zwischen Kirche und Revolution nicht als Streit um die Existenz Got-
tes oder die der Seele dar. Der Widerspruch betrifft vielmehr die Interpreta-
tion der Botschaft Christi, sofern sich diese in den Armen konkretisieren soll.
Es handelt sich also um eine Frage praktischer Prinzipien und Werte: Ge-
rechtigkeit, Menschenwiirde, usw. [. .. ]

Concordia: Sie haben eben gesagt, dass im Bereich der Gerechtigkeit ein Sektor
der Kirche und der Marxismus zusammenkommen. Im Kampf um die Gerech-
tigkeit ist also diese grundlegende Ubereinstimmung festzustellen. Nun aber
stellt sich die Frage, dass Christen und Marxisten das Engagement fur die
Gerechtigkeit je anders begriinden. Wie verstehen Sie — vom Marxismus aus —
die Moglichkeit einer ontologischen Begriindung dieses Engagements? Und
konnte sie die Basis fiir einen besseren Dialog mit den Christen bilden?

Serrano Caldera: In Nicaragua findet bereits ein Dialog statt. Denn der Dialog
zwischen Christentum und Marxismus kommt zustande, indem man gegen ein
repressives System kampft, indem man versucht, eine moglichst freie Gesell-
schaft aufzubauen und indem man sich bemiiht, die Entfremdung zu iber-
winden. All diese sozialen Verinderungen haben aber mit einer Dimension,
die aus dem individuellen Sein des Menschen kommt, zu tun. Obwohl der
Mensch in einem bestimmten historischen Kontext gesehen werden muss,
haben die sozialen Verinderungen an sich keinen Sinn, wenn das einzelne
Subjekt nicht erfahrt, dass es sich in der beispielsweise durch eine Revolu-
tion geschaffenen neuen Situation voll verwirklicht. Darin liegt fiir mich die
ontologische Begrindung der sozialen Veranderung. Die Verinderung der
Gesellschaft darf nicht auf die Philosophie, aber auch nicht auf die Okonomie
und Soziologie beschrinkt werden. Es ist darauf zu achten, dass die Ablosung
der Systeme bzw. der Produktions- und Organisationsformen der Gesell-
schaft den Menschen in die Lage versetzt, menschlicher und freier zu werden,
damit er tatsichlich zu der ihm zustehenden Wiirde kommt. Man muss also
untersuchen, ob und inwieweit die strukturelle, soziale und politische Verén-
derung im Dienste der besseren Selbstfindung des Menschen steht.

Concordia: Um auf die Frage nach dem Verhiltnis zwischen Marxisten und
Christen in Nicaragua zurlickzukommen: Wie werden seitens der Marxisten
jene Christen beurteilt, die sich fir den Befreiungsprozess des Volkes ein-
setzen und die von der offiziellen Kirche als “‘iglesia popular” disqualifizie-
rend bezeichnet werden? Sind diese Christen flir die Marxisten Christen oder
Marxisten?

1,) WIDERSPRUCH 10/85

“



Serrano Caldera: Da geht es, so meine ich, um eine Frage, die sich in Nicara-
gua nicht gestellt hat, und zwar deshalb nicht, weil beide, Christen und Marx-
isten, in der Praxis ein gemeinsames Erbgut vorfinden. Als historische Praxis
geht die Revolution iiber den Marxismus als Theorie bzw. Ideologie hinaus.
Die Dringlichkeiten der alltiglichen Arbeit haben vielleicht aber auch dazu
gefithrt, sich nicht jeden Tag bei der Festlegung theoretischer Positionen
bzw. bei der Demarkierung ideologischer Bereiche aufzuhalten. Festzustel-

len ist vielmehr eine Identifizierung, eine Uberwindung von Dogmen, und
zwar auf beiden Seiten. Praktisch gibt es eine Begegnung im Bemithen um den
Wiederaufbau des Landes. Die Marxisten, so glaube ich, wissen, dass die Chri-
sten doch Christen sind und dass sie eben von Prinzipien ausgehen, die ihnen
eigen sind. Ihrerseits wissen die Christen, dass die Marxisten als solche sich
von anderen theoretischen und historischen Kategorien leiten lassen. Ange-
strebt wird ibrigens weder eine Symbiose noch ein buntes Gemisch beider
Positionen, obwohl es sich andererseits um keine bloss konjunkturelle takti-
sche Allianz handelt. Beide Denkweisen werden im radikalen geschichtlichen
Prozess der Herausbildung der nicaraguanischen Nation tief verflochten. Dabei
wird allerdings jede Denkweise ihre eigenen Charakteristika beibehalten.

Concordia: Aus lhrer Darstellung wire also zu folgern, dass die Christen
ihren Rekurs auf die marxistische Analyse keineswegs mit einer Ubernahme
des Marxismus als System verbinden. Ist man sich dessen bewusst?

Serrano Caldera: Zur Zeit ist das kein Diskussionsthema in Nicaragua. Wir
konnen zwar auf diese Frage eingehen, mir wiirde es allerdings etwas abwegig
vorkommen. Sicher hat der Marxismus seinen teuflischen Charakter verloren.
Das ist ein grosser qualitativer Schritt, genauso wie die Tatsache, dass Theolo-
gen das analytische Instrumentarium der Marxisten einsetzen, um das Verhilt-
nis zwischen der transzendenten Botschaft und der Gesellschaft aufzuhel-
len. Ich meine jedoch, dass es in der nicaraguanischen Revolution weder eine
“Marxisierung” der Christen noch eine Christianisierung der Marxisten ge-
geben hat. In Wirklichkeit diirfen Marxismus und Christentum nicht als die
zwei Pole eines Widerspruchs angesehen werden, wo der eine den anderen
absorbiert und umgekehrt. Fiir mich stellt sich dieses Problem als die Frage
der Begegnung verschiedener geistiger und ethischer Positionen in einem ge-
schichtlichen revolutioniren Kampf um die Gerechtigkeit dar.

Concordia: Bei lhrer Erliuterung des Verhiltnisses zwischen Marxismus
und Christentum haben Sie sozusagen den Beitrag des Marxismus zur Ent-
wicklung des politischen Bewusstseins der Christen unterstrichen, indem
Sie z.B. den Rekurs der Christen auf die marxistische Analyse hervorhoben.
Aber konnte man nicht ebenso von einem Beitrag des Christentums zur Ent-
wicklung des Marxismus sprechen?

Serrano Caldera: Ich glaube, ja. Nur bin ich unsicher, ob es sich dabei um
einen Beitrag zum Marxismus selbst, der ja eine Theorie mit bestimmten Ka-
tegorien und Methoden ist, handeln kann. Ich zumindest wiirde im Moment

WIDERSPRUCH 10/85 13



nicht wagen, es kategorisch zu bejahen. Sicher steht dagegen der Beitrag des
Christentums zum revolutiondren Prozess in Lateinamerika; ein Beitrag,
der vor allem sozialethischer Natur ist. Zweifellos hat die christliche Gerech-
tigkeits- und Freiheitsethik das politische Bewusstsein breiter Bevolkerungs-
schichten in Lateinamerika mitgeprigt. Ferner ist der Beitrag der Befreiungs-
theologie und der Christen tiberhaupt entscheidend fir die Entfaltung befrei-
ender Prozesse gewesen — zumindest in Nicaragua. Welchen Einfluss das reli-
giose Denken auf den Marxismus auszuiiben vermag, das ist allerdings eine
Frage, die ich hier nicht zu entscheiden wage.

ANMERKUNGEN

* Das Interview erschien bereits in: Concordia, Heft 7/1985. Internationale Zeitschrift
fiir Philosophie (Materialis Verlag, Rendelerstr. 9 - 11, Frankfurt 60). Fiir Concordia
haben R. Fornet-Betancourt und A. Gomez-Miller mit A. Serrano Caldera am 15,
Okt. 1984 in Paris gesprochen. Von der Redaktion Widerspruch leicht gekirzt. A.S.
Caldera ist Botschafter Nicaraguas in Frankreich und Standiger Vertreter seines Landes
bei der UNESCO.

1) José C. Maridtegui (Peru, 1894 - 1930) gilt als einer der ersten Theoretiker des Marx-
ismus in Lateinamerika. Mitbegriinder der Kommunistischen Partei Perus,

2) Vgl. A. Serrano Caldera. Filosofia y crisis. Managua 1984.

Peter Glotz, Manifest fiir eine neue europdische Linke.
112 Seiten. Fr.15.—

Neil Postmann, Wir amiisieren uns zu Tode. Urteilsbildung
im Zeitalter der Unterhaltungsindustrie.
206 Seiten. Fr. 23.20

Urs Frauchiger, Verheizte Menschen geben keine Wirme.
Plidoyer fiir eine selbstbewusste Kultur.
143 Seiten. Fr.26.—

Helvetiaplatz

Itinera, Auf den Spuren weiblicher Vergangenheit.
Fasc. 2/3 1985, Berichte des Zweiten Schweizerischen Histo-
rikerinnentreffens. 247 Seiten. Fr. 25.—

Genossenschafts-Buchhandlung
Stauffacherstrasse 60

Postfach 764

8026 Zirich

Tel. 01-241 42 32

Buchhandiung am

[—
o

WIDERSPRUCH 10/85



	Nicaragua und die Praxis des Marxismus : ein Interview

