
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 5 (1985)

Heft: 9

Artikel: Dialektik der Heimat

Autor: Künzli, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion

Arnold Künzli

Dialektik der Heimat

Ich komme, ich weiss nicht woher,
Ich hin, ich weiss nicht wer,
Ich sterb, ich weiss nicht wann,
Ich geh, ich weiss nicht wohin,
Mich wundert's, dass ich fröhlich bin.

Selten ist die kosmische Ungeborgenheit des Menschen auf so schlicht-schöne,
so selbstverständliche und doch so tröstliche Weise ins dichterische Wort
gekleidet worden wie in diesem alten Spruch eines unbekannten Autors,
der immer wieder die Philosophen faszinierte. Die Rede ist von der „con-
dition humaine" und dem, was wir mit dem Begriff Identität zu erfassen
versuchen. Indem vierfachen Nichtwissen drückt sich eine agnostische Hai-

tung der Geschichte und der Transzendenz gegenüber aus, zumindest was
deren Einfluss auf das Schicksal des Einzelnen anbelangt. Von da ist es nicht
weit bis zur Feststellung, Geschichte und Transzendenz sei für das Schicksal
des Einzelnen gleichgültig. Der Mensch ist ein kosmisch Heimatloser, und
all sein Wissen reicht nicht hin, diesen Grundmangel der „condition humaine"
zu beheben. So hat er denn beim Irrationalen Hilfe gesucht. Er hat Mythen
entworfen, um sich die Welt und seine Stellung in ihr zu deuten, und er hat
beim religiösen Glauben Zuflucht gesucht: „Credo quia absufdum est."
Aber die Mythen sind entzaubert worden, und trotz dem Zulauf bei den

päpstlichen Massenveranstaltungen in aller Welt erleben wir in unserer Zeit
einen Zerfall tradierter Religiosität. In dem Masse aber, in dem die tradierten
Deutungssysteme, die Instanzen der Sinnstiftung und der Erlösungsverheis-
sung zerfallen, nimmt das Bewusstsein unserer kosmischen Ungeborgenheit
zu, falls wir es nicht durch eine Flucht in Ersatzreligionen und -mythen aller
Art oder in eine schale Weltlichkeit zu verdrängen suchen.
Von dieser kosmischen Heimatlosigkeit, Verlassenheit, Ungeborgenheit und
Sinnleere her erhält das, was wir Heimat im engeren Sinn nennen, seine Be-

deutung für das Leben des Einzelnen. Denn diese Heimat schenkt dem Einzel-
nen eben das, was Geschichte und Transzendenz ihm versagen: Geborgenheit,
Vertrautheit, Wurzelgrund, Identität, selbst Sinn. In der engeren Heimat fühlt
man sich in seinem Heim, bei sich zu Hause. Man erfährt hier eine weit-
gehend über das Gefühl vermittelte enge Verbundenheit und Vertrautheit
mit einem kleinen Stück jener Welt, die einem als grosse diese verweigert.
Eine Verbundenheit und Vertrautheit sowohl mit der Natur wie mit der Kul-
tur, in die man hineingeboren wurde, mit Landschaft, Klima, Sitten, Bräu-
chen, Lebensstil, einem Dialekt. Und das heisst auch Verbundenheit und Ver-

96 WIDERSPRUCH 9/85



trautheit mit den nächsten uns umgebenden Menschen — den Nächsten:
Eltern, Geschwistern, Freunden, Nachbarn. Sogar die Sinnfrage verliert
hier an Schärfe, denn wo man sich geborgen und bei sich zu Hause fühlt,
lebt man in dem, was Peter Noll in dem Buch über sein Sterben „Sinnoasen"
genannt hat (1). Der Sinn des Ganzen mag uns weiterhin verschlossen blei-
ben, aber das verursacht keine Gefühle der Verlorenheit, der Angst, der Ver-
zweiflung, der Sinnleere, da unser Wohlbefinden in der Heimat uns suggeriert,
dass ein Leben auf dieser Oase wohl seinen, wenn auch begrenzten Sinn hat.
Wo wir glücklich sind, fragen wir nicht nach Sinn, denn Glück empfinden wir
als Sinn. Die Sinnfrage kommt gar nicht erst auf, wenn wir uns bei uns zu
Hause fühlen. Identität verbürgt Sinn. Ebenso Geborgenheit und das, was
die Psychologen das Urvertrauen nennen. Das alles umfasst der Begriff der en-

geren Heimat. In ihr verbürgt das Leben sich selbst seinen Sinn, sie wird als

heile Welt erfahren, und selbst das Un-Heil kann mir dann nur das Staunen
entlocken: „Mich wundert's,dass ich fröhlich bin."

Heimat — ein Bedürfnis?

Auf diese hier idealtypisch geschilderte Urgeborgenheit in der engeren Hei-
mat — die übrigens durchaus aus mehreren Heimaten bestehen kann, ich kom-
me darauf zurück — scheint der Mensch, verglichen mit dem Tier, in beson-
derer Weise angewiesen zu sein, soll er sich ohne schwerwiegende Störungen
entwickeln und sozialisieren können. Heimat im engeren Sinn scheint gera-
dezu ein anthropologisches Bedürfnis zu sein, das als solches zu den anthro-
pologischen Konstanten zu zählen wäre. Und zwar nicht nur, weil der
Mensch, soweit er ein „homo sapiens" ist und von seiner Vernunft Gebrauch
macht, sich seiner kosmischen Verlassenheit bewusst werden und diese Er-
kenntnis Angst, Verzweiflung, Sinnleere oder auch Aggressivität erzeugen
kann. Sondern vor allem, weil der Mensch wegen seines extrauterinen Früh-
jahres und seiner langen Adoleszenz weit mehr als das Tier zumindest in sei-

ner Jugend physisch und psychisch auf Geborgenheit, und zwar eine sehr lan-
ge Zeit der Geborgenheit angewiesen ist. Diese wird zwar zunächst durch die

primären Bezugspersonen, meist die Familie, vermittelt, aber später erweitert
sich dieser Bezugskreis und umfasst schliesslich all das, was man als engere
Heimat bezeichnet, sei das ein Dorf mit seiner näheren Umgebung oder ein
Stadtviertel oder was auch immer.
Man mag hier einwenden, dass es doch immer auch Nomaden gegeben habe,
also gleichsam Heimatlose aus Profession, was unsere Theorie dementiere.
Damit ist das Problem der Territorialität aufgeworfen, das sich seit einiger
Zeit einer besonderen Aufmerksamkeit der Wissenschaften erfreut (2). Ina-
Maria Greverus definiert Territorialität als „das Verhalten zur Befriedigung
der Bedürfnisse nach Sicherheit, Aktion und Identifikation in einem bestimm-
ten soziokulturell geprägten Raum" (3) Da der Begriff der Territorialität
im wesentlichen das meint, was umgangssprachlich unter der engeren Heimat
verstanden wird — Ina-Maria Greverus nennt ihr Buch über den territorialen
Menschen im Untertitel denn auch einen literaturanthropologischen Versuch
zum Heimatphänomen — kann von dieser Definition von Territorialität aus

WIDERSPRUCH 9/85 97



durchaus auch der soziokulturell geprägte Raum von Nomaden als engere
Heimat verstanden werden, auch wenn diese räumlich viel ausgedehnter ist
als bei sesshaften Populationen.

Torsten Malmberg weist in seiner umfassenden Untersuchung über die „Hu-
man Territoriality" auf die Zusammenhänge zwischen der Migration von Po-

pulationen und zunehmenden psychischen Problemen hin (4). Es gibt u.a.
Untersuchungen über das Verhalten der sogenannten „Heimatvertriebenen"
in der deutschen Bundesrepublik. So stellten Ebermann und Möllhoff in
ihrem Aufsatz über „Psychiatrische Beobachtungen an heimatvertriebenen
Donaudeutschen" (5) fest, dass es unter diesen Vertriebenen fünfmal mehr
psychisch Kranke gebe als unter den autochthonen Einwohnern der Bundes-

republik. Eine mildere Form solchen Krankwerdens ist das Heimweh, das

präziser Heimatweh heissen sollte, und das im Englischen denn auch als

Krankheit deklariert wird: „homesickness".

Säkularisierte Mystik

Heimat ist für unser Empfinden ein sehr komplexes Phänomen. Schönheit
der Landschaft braucht dabei keine Rolle zu spielen, wichtig ist allein die
sinnlich vermittelte Vertrautheit mit der engeren menschlichen, natürlichen
und kulturellen Umgebung. Der hässliche Hinterhof einer Grosstadt-Miets-
kaseme kann in der Erinnerung durchaus Heimatgefühle wecken, wenn man
dort als Kind jahrelang unbeschwert gespielt und seine ersten Freundschaften
erlebt hat. Heimat ist vor- oder a-ästhetisch. Geborgenheit kommt vor Schön-
heit, auch vor Sauberkeit und Ordnung. Hochglanz kann Heimat nicht erset-

zen, eher entfremden. Engere Heimat symbolisiert in der — wie auch immer
übergoldenden — Erinnerung eine gelebte, unreflektierte, sinnerfüllte Lebens-
intensität. Sie vermittelt ein Gefühl der Geborgenheit und Sinnerfüllung, weil
wir hier gleichsam jenseits von gut und böse in der Kindheit eine noch nicht
durch das Stigma der Entfremdung gezeichnete ursprüngliche, sinnlich-
kommunikative Vertrautheit mit Menschen, Natur und Kultur erfahren ha-

ben. Heimat liegt auch jenseits von Entfremdung. Die zur „condition hu-

maine" gehörende Entfremdung des Menschen von der Natur, wie sie der bib-
lische Sündenfall symbolisiert, ist im Heimatgefühl gleichsam noch zugedeckt,
noch nicht ins Bewusstsein gedrungen. Diese Entfremdung ist Resultat eines

Erkenntnisprozesses und Heimat ist insofern auch vor-kognitiv. In der Erinn-

erung wird Heimat deshalb gerne zum verlorenen Paradies. Sie liegt zeitlich
auch vor dem Simdenfall. Der Apfel vom Baum der Erkenntnis ist in der Hei-

mat, um ein Wort von Georg Simmel aufzunehmen, noch unreif (6).
Das Einssein mit sich und der Welt in der Heimat, wie das Kind es erlebt,
bleibt unreflektiert. Es wird denn auch wesentlich durch die Sinne vermit-
telt, in Form von Gerüchen zum Beispiel. Der Ostpreusse Christian Graf von
Krockow hat kürzlich geschrieben: „Heimat riecht: nach Harz und nach Heu,
nach Kartoffelfeuern, Leder, Kuchenbacken, gebrannten Mandeln, nach fang-
frischen Räucherflundern und pommerscher Spickgans. Oder sei's Schweiss

und Schweinemist, Russ und Rauch: sie riecht jedenfalls und kündet damit

98 WIDERSPRUCH 9/85



vom Leben. Eine steril verpackte Welt, panisch entkeimt und entduftet,
stimmt traurig und kalt." (7) Für mich selbst, wenn ich das hinzufügen darf,
hat Heimat etwas mit dem Geruch von Hühnermist zu tun, und dem Duft
von Wicken, und dem unbeschreiblichen Geruch einer waadtländer Dorf-
„laiterie", wo ich als Bub in den langen Ferien jeden Abend die Milch holen
ging. Auch das Ohr vermittelt Heimat, nicht nur über den Dialekt: das leise

Plätschern der Wellen am sommerlichen Genfersee, das Gackern der Hühner
nach dem Eierlegen, der Wind, der in verschiedenen Melodien durchs Haus

pfeift. Man rümpfe nicht vorschnell die Nase: Sentimentalität! Es sind senti-
ments, gewiss, aber ich glaube, lebenswichtige, eben weil sie, wenn später
auch bloss als erinnerte, eine unsere kosmische Verlassenheit und metaphy-
siehe Einsamkeit — um nochmals Simmel zu zitieren (8) — kompensierende
ursprüngliche Geborgenheit, Vertrautheit, Kommunikation, Identität vermit-
teln, deren Verlust uns krank machen kann. Was die Mystiker im Einssein
mit Gott suchen, hier ist es gleichsam säkularisiert zum Einssein mit einem
Stück Lebenswelt. So gesehen ist Heimat säkularisierte Mystik.
Und noch etwas besonders wichtiges : die engere Heimat ist auch vor-politisch
und damit auch vor-staatlich. Im Paradies — auch dem der Kindheit — gibt
es keine Parteien und keine Regierung, und was an politischer und sozialer
Unruhe in dieses Paradies hineinwirkt, wird vom Kind ja noch nicht als ein
politisches Phänomen wahrgenommen. Die engere Heimat, das ist die unmit-
telbar erfahrene, leicht überschaubare Lebenswelt, deren Konflikte, falls sie

nicht extreme Formen annehmen, das Kind in seinem Geborgenheitsgehäuse
noch nicht oder jedenfalls noch nicht in ihrer ganzen Virulenz wahrnimmt.
Gewiss gehört auch Dunkles zur Heimat, aber falls diese wirklich Gebor-
genheit vermittelt, bleibt diese die dominierende Erfahrung, sodass in der

Erinnerung des Erwachsenen das Dunkle leicht übergoldet oder verdrängt
wird. Heimat ist somit auch ein Ort, der dem Kinde noch nicht die Last und
Verantwortung der Mündigkeit aufbürdet: Heimat ist vor-emanzipatorisch.
Auch was später die Mühsal der Erwerbsarbeit, ist hier noch Spiel. Bloss
die Schule kann einem die Heimat vergällen.

Der Mythos Heimat

Es wäre noch sehr viel mehr zum Charakter und zur anthropologischen
Funktion dieser engeren Heimat zu sagen, aber es dürfte einsichtig geworden
sein, dass diese Heimat, so wie ich sie da gezeichnet habe — ein Mythos ist.
Der Mythos von einem gelebten, erlebten und verlorenen Paradies. In den
verschiedenen Mythen von einem Goldenen Zeitalter und vom „paradise lost"
haben die Menschen sich immer wieder auch eine zurückliegende Welt-Heimat
zu schaffen versucht. In unserer Zeit permanenter Mobilität ist dieses Para-
dies allein schon deshalb verloren, weil sehr viele, wenn nicht die meisten
Menschen nicht mehr am Ort oder an einem der Orte leben, wo sie ihre Kind-
heit verbracht haben. Aber selbst wenn man sesshaft geblieben ist, hat die

engere Heimat sich im Verlaufe der Jahre und Jahrzehnte meist bis in ihre
gesellschaftlichen Strukturen hinein so stark verändert, dass von ihrem ur-
sprünglichen Charakter oft wenig übrig geblieben ist. Deshalb ist Heimat we-

WIDERSPRUCH 9/85 99



sentlich Erinnerung, und als verklärte und in der Verklärung mit Sinn verse-
hene ein Mythos. Oder auch, um es mit Ernst Bloch zu sagen, eine Utopie.
Eine rückwärtsgewandte Utopie vom verlorenen Paradies, die aber auch nach
vorwärts projiziert werden und — wie bei Bloch — den Charakter einer Escha-

tologie, eines endzeitlichen Telos annehmen kann. (9) Ein Mythos ist eine

vorwissenschaftliche, vorphilosophische, vortheologische Weltdeutung, damit
auch Weltbemächtigung. Heimat als Mythos deutet dem kosmisch verlassenen
Menschen ein Stück seiner Lebenswelt als Heim, als ein Zuhause und hilft
ihm so, sich überhaupt in der Welt einzurichten, Wurzeln zu schlagen, somit
Macht über das Fremde in ihr zu gewinnen. Den Kern dieses Mythos mit
Utopie-Tendenz bildet die Realität konkreter Kindheitserfahrungen, aber in
der Erinnerung werden diese unweigerlich übergoldet, es sei denn, man habe
eine besonders leidvolle Jugendzeit erlebt. Das Vergessen, Verdrängen und
Übergolden des Dunklen in der Heimaterfahrung gehört zu den besonders

gut funktionierenden psychischen Mechanismen,und ihm kommt beim Schaf-
fen des Mythos Heimat eine hervorragende Rolle zu. Entsprechend auch dem
Überwerten und Verklären des Lichten. Hier lauern Gefahren. Heimat bietet
sich an als Verlockung zur Regression, als Fluchtburg, die den Erwachsenen
zum Versuch einer Flucht aus der Plackerei und den Sorgen seines Alltags ins
verlorene Paradies einer vor-entfremdeten, vor-mündigen, vor-politischen, vor-
bewussten Kindheit verführen kann. Rückzug in den Mutterschoss, hat doch
Heimat, wie immer wieder festgestellt wurde, etwas Mütterliches. Dadurch
aber würde Heimat neurotisch besetzt und entsprechende Konflikte wären
vorprogrammiert. Es gibt keine Rückkehr ins verlorene Paradies, es gibt nur
ein Leben, das seine Kraft aus einem Urvertrauen gewinnt, das sich in der
Heimat der Kindheit gebildet hat und das seine Macht in der Erinnerung wei-
ter ausübt. Was eine neurotisch, ja kollektiv-neurotisch besetzte Heimat als

Regression ist und was für Folgen eine solche Heimatbesetzung haben kann,
haben wir in unserem Jahrhundert erschreckend genug erfahren. Es ist oft
nur ein winziger Schritt vom gesunden, tragenden und bergenden Heimat-
boden zur neurotischen Ideologisierung von Heimat als „Blut und Boden".
Hier wird die anthropologische Funktion von Heimat als Identität vermitteln-
der Wurzelgrund in ihr Gegenteil verkehrt: Heimat wird zur Identitätspro-
these neurotisierter Entwurzelter. Heimat als Utopie wird zur Heimat als

Ideologie. Da Heimat in unserer Epoche permanent-revolutionärer Wandlun-

gen der wissenschaftlich-technischen Zivilisation selbst für Sesshafte immer
weitgehend etwas Erinnertes ist und so zum Mythos wird, bietet sie sich be-
sonders gut für Ideologisierungen an. Es gibt deren harmlosere wie die des

kommerzialisierten Heimat-Kitsches, der dem Kleinbürger sein Klein-Paradies
mithilfe von Gartenzwergen herbeizaubern soll. Oder die Kuckucksuhren-Hei-
mat als Touristen-Attrappe. Die Heimatliteratur und -kunst aller Länder ist
eine unausschöpfbare Sammlung von Kitsch, Heimat als ein Seelen-Lourdes,
in dem die havarierten bürgerlichen Psychen hoffen, sich gesundbaden zu
können.
Hier wäre noch auf eine weitere anthropologische Dialektik hinzuweisen. Der
Sehnsucht nach der Heimat steht ein Drang in die Fremde, dem Heimweh
ein Fernweh gegenüber. Heimat kann auch als provinziell, borniert, zu eng,

100 WIDERSPRUCH 9/85



zu spiessig, rückständig erfahren werden. Man kann sich seiner Heimat ent-
fremden, man kann sie als Fessel empfinden. Geborgenheit kann durch Ge-
wohnheit an Wert verlieren. Oft ist die individuelle Emanzipation von den
Eltern verbunden mit einer Emanzipation auch von der Heimat. Das Fremde,
Neue, Ferne zieht nun an. Heute dürfte es keine Ausnahme mehr sein, nicht
nur eine Heimat, sondern Heimaten zu haben. Aber an der psychischen Funk-
tion von Heimat ändert sich dadurch kaum etwas.
Nur am Rande sei hier noch ein Sonderfall der Heimatdialektik erwähnt,
der freilich für allzuviele Menschen immer noch und immer wieder zum
Schicksal wird: die sozioökonomisch oder politisch erzwungene Emigration
aus der Heimat. Es ist vorhin gesagt worden, die engere Heimat und die mit
ihr verbundenen Gefühle hätten einen vorpolitischen Charakter. Mein Heimat-
gefühl ist zunächst unabhängig vom politischen und sozioökonomischen Re-

gime, das in dem Lande herrscht, in dem meine engere Heimat liegt. Hühner-
mist bleibt Hühnermist, in einer Demokratie wie in einer Diktatur. Wicken
duften im Kapitalismus wie im Sozialismus. Aber das ist doch nur bedingt
wahr. Politik und Ökonomie können mir meine Heimat vermiesen, gelegent-
lieh so sehr, dass ich sie fluchtartig verlassen muss. Sei es, weil mein Leben be-
droht ist, sei es, weil ich Unfreiheit nicht ertrage, sei es, weil ich kein Brot
mehr habe. Auch frage ich mich, ob ich, wäre ich als Pole in Auschwitz auf-
gewachsen, noch Heimatgefühle für diesen Ort aufbringen könnte. Ebenso
wenn ich als afrikanisches Kind meine Geschwister, meine Spielkameraden
hungers sterben gesehen habe. Politik und Wirtschaft können in extremen
Fällen die Geborgenheit und Vertrautheit, die mir meine engere Heimat ver-
mittelt, in Frage stellen, ja völlig aufheben. Verständlich, dass ein erzwunge-
ner Exodus aus der Heimat die Tendenz, diese in der Erinnerung zu übergol-
den, stark fördert. Gelegentlich auch eine gegen die — echten oder angebli-
chen — Verursacher des erzwungenen Exodus gerichtete Aggressivität, ganz
besonders, wenn der Exodus durch eine Fremdherrschaft provoziert wurde.
An Emigranten und Flüchtlingen lässt sich besonders eindrücklich erkennen,
was Heimat dem Menschen bedeutet. Deren Verlust — wie der eines besonders
nahen Menschen — zwingt einem eine Trauerarbeit auf, die nicht alle beste-
hen und die in schweren Depressionen enden oder auch zu rücksichtsloser
Aggression verführen kann.

Vom Heimatdorf zum Heimatland

Aber Politik kann mir meine engere Heimat nicht nur vermiesen, sie kann
sie — als etwas an sich Vorpolitisches — auch politisieren. Ich habe bisher be-

wusst immer nur von der engeren Heimat gesprochen, was jedoch impli-
ziert, dass es auch eine weitere Heimat gibt. In der Tat sprechen wir ja nicht
nur vom Heimatdorf oder der Heimatstadt, sondern auch vom Heimatland:

„0 mein Heimatland, o mein Vaterland, wie so innig, feurig lieb ich dich."
Es würde sich lohnen, einmal zu erforschen, wo, wann und warum die Erwei-

terung des Heimatbegriffs vom Heimatdorf zum Heimatland Vaterland
Nation erfolgte. Meine Vermutung ist, dass dieser verhängnisvolle Sprung in

WIDERSPRUCH 9/85 101



einem Zusammenhang steht mit der Geburt der europäischen Nation aus dem
Geiste der Französischen Revolution und so mit der Entstehung des euro-
amerikanischen Nationalismus. An sich ist dieser Sprung absurd: Was hat das

Heimatgefühl eines Appenzeller Bauern mit demjenigen eines Stadt-Genfers,
dasjenige eines Pyrenäenhirten mit demjenigen eines lothringischen Stahlar-
beiters, dasjenige eines sizilianischen Fischers mit demjenigen eines Mailän-
der Rechtsanwalts zu tun? Nichts. Während das auf die engere Heimat bezöge-
ne Heimatgefühl etwas naturhaft Gewachsenes, Ursprüngliches, Autonomes
und sinnlich Vermitteltes ist, entwickelt ein Heimatgefühl für das ganze Land,
die Nation sich erst als Folge einer durch Familie, Schule, Kirche, Lektüre
von Geschichtsbüchern usw. erfolgende Indoktrination und ist somit etwas
künstlich Anerzogenes, wenn nicht Aufoktroyiertes, Heteronomes. Dabei
spielt die Geschichte eine hervorragende Rolle, die Geschichte der eigenen
Nation, die bis vor kurzem bei uns und auch sonst überall in extrem na-
tionalistischem Geiste geschrieben und gelehrt wurde und die, solange sie

Nationalgeschichte bleibt, das Stigma des Nationalismus nie wird loswerden
können. Wir wissen heute: eine objektive Geschichtsschreibung gibt es nicht.

Wesentlich für unser Thema einer Dialektik der Heimat ist: Die Nation als

Integrationstheorie und -praxis der Volkssouveränität, die in der Französi-
sehen Revolution die Souveränität des Monarchen von Gottes Gnaden ablös-

te, bedurfte, um ihren Wirkungsraum abgrenzen und dem souveränen Volke
das für die „volonte générale" konstitutive Wir-Gefühl vermitteln zu können,
offenbar über die Legitimation durch ein „von Volkes Gnaden"
hinaus nach einer Rechtfertigung durch eine diese Wir-Identität garantieren-
de Ideologie. Oder mit anderen Worten: eines Mythos. Das war die Geburts-
stunde der Nation. Und es war das Bürgertum, der „tiers état", der sich zum
Repräsentanten der Nation erklärte, wodurch diese auch noch eine Funktion
als Klassenideologie erhielt. Da man also eines Mythos bedurfte, lag es nahe,
auf einen bereits vorhandenen Mythos zurückzugreifen und diesen für die ei-

genen Zwecke brauchbar zu machen : dieser präsentierte sich in der Form des

Mythos „Heimat". Man mobilisierte das Heimatgefühl für den Dienst an der
Nation. Man steckte die Heimat in Uniform und gab ihr eine Fahne. Und eine
Fahne bedeutet immer auch eine Mission und einen Wert. Meine Heimat als

Nation bedeutet ein Wir, als dessen Mitglied ich einen besonderen Wert und
einen besonderen Auftrag erhalte, was gleichsam automatisch verbunden ist
mit einer Herabsetzung aller anderen Nationen. Man nennt das Patriotismus.
Wobei es bezeichnend sein mag, dass die engere Heimat immer als etwas Müt-
terliches empfunden wurde, Heimat als Nation jedoch — trotz gelegentlicher
Symbolisierungen in Mutterfiguren wie der Mutter Helvetia — patriarchalisch
geprägt ist: man nennt sie patria, nicht matria, und man spricht von Patrio-
tismus, nicht von Matriotismus. Heimat als Nation hat wohl etwas mit
Männerherrschaft zu tun und ist deshalb auch heillos militarisiert worden.
Aber wesentlich ist: Heimat als Nation ist nicht etwas natürlich Gewachsenes,
sondern etwas künstlich Geschaffenes. Hätte man uns nicht im Elternhaus
und in der Schule beigebracht, dass man die Schweiz von Basel bis Chiasso
als Heimat zu empfinden und zu lieben habe und dass solche, die sich dem

102 WIDERSPRUCH 9/85



verweigern, Verräter seien, dann gehörten für einen Basler zweifellos ein Stück
Elsass und ein Stück Südbaden viel eher zu seiner Heimat als selbst Zürich
oder Bern.
Aber die gemeinsame politische Idee! In der Tat hat man, da alle anderen
Kriterien der Nation wie gemeinsame Sprache, gemeinsame Religion, gemein-
same Kultur usw. versagten, die Schweizer Nation durch die Gemeinsamkeit
ihres politischen Willens — Stichwort etwa: halbdirekte Demokratie und
Föderalismus - definieren wollen. Daran ist oder war jedenfalls etwas Wahres.
Aber wenn, wie das heute der Fall ist, diese politische Idee in eine Krise gerät
oder sich in der Praxis immer mehr anderen Staaten angleicht — löst sich dann
die Schweiz als Nation auf? Und wie, wenn ich, wie das gelegentlich vor-
kommt, als Mitglied dieser Nation glaube, mich ihrer schämen zu müssen?
Wir haben doch Geborgenheit als ein konstitutives Element des Heimatge-
fühls erkannt, nicht Scham. Ebensowenig freilich die Angeberpose des „y en
a point comme nous".
Aber wie dem auch sei: Es wäre nie gelungen, die Völker dazu zu verführen,
sich bis zur Besinnungslosigkeit an der Idee der Nation zu berauschen, wenn
nicht diese Idee emotional geladen worden wäre mit einem — dann freilich
bis zur Hysterie masslos aufgeheizten — Heimatgefühl. Heimat wurde und
wird missbraucht als nie versiegende Energiequelle des Nationalismus.
Was im engen Umkreis der unmittelbaren Lebenswelt ohne Spitze nach
aussen auf natürliche Weise Geborgenheit, Vertrautheit, Identität vermit-
telte, verwandelte sich, künstlich ausgeweitet auf die Nation und mit
pseudoreligiösen Missions- und Erlösungsideen beladen, in kollektiv-neu-
rotische, brutal-aggressive Wahnideen von der Überlegenheit der eigenen
Rasse und Nation und der Minderwertigkeit aller anderen. Heimat wurde,
emporstilisiert zum Vaterland, so zur Legitimationsideologie der schlimm-
sten Massenverbrechen der Menschheitsgeschichte. Freilich hat auch die
Idee der Nation ihre Dialektik und sie konnte in einer Abwehrhaltung etwa
dem Faschismus gegenüber oder sie kann als Integrationsideologie eines

„nationalen" Befreiungskrieges Werte wie Menschen- und Bürgerrechte,
Souveränität und Selbstbestimmung usw. verteidigen. Aber abgesehen
von diesen Grenzsituationen — braucht eine Nation unbedingt Symbole
eines Irrationalismus wie Heldengedenkstätten, Schlachtendenkmale,
Trommeln und Fahnen? Bei Kurt Tucholsky kann man in einem 1929
veröffentlichten Aufsatz mit dem Titel „Heimat" lesen: „Wir pfeifen auf
die Fahnen — aber wir lieben dieses Land. Und so wie die nationalen Ver-
bände über die Wege trommeln mit genau demselben Recht nehmen
wir Fluss und Wald in Beschlag, Strand und Haus, Lichtung und Wiese:
es ist unser Land Und in allen Gegensätzen steht — unerschütterlich,
ohne Fahne, ohne Leierkasten, ohne Sentimentalität und ohne gezück-
tes Schwert — die stille Liebe zu unserer Heimat." (10)

Die Nation — ein Kunstprodukt

In einem bemerkenswerten Aufsatz hat Hans Zbinden — dem wir u.a.
eine meisterhafte Übersetzung von Tocquevilles Amerika-Buch verdan-

WIDERSPRUCH 9/85 103



ken - schon vor dreissig Jahren auf diese Usurpation des Heimaterlebnis-
ses durch Nation und Nationalismus aufmerksam gemacht. Er ist dabei

sogar noch einen Schritt weiter gegangen, indem er „Das Heimaterlebnis
als Erzieher zum Ubernationalen" (11) — dies der Titel seines Aufsat-
zes — interpretierte: „Heimat ist immer viel weniger und zugleich viel
mehr als das politische Gebilde, das wir Nation nennen Auch Zbinden
sieht im Heimaterlebnis etwas naturhaft Gewachsenes, wogegen „eine na-
tionalistische Denkweise keineswegs ursprünglich ist, vielmehr
nachträglich künstlich in das kindliche Fühlen hineingetragen wurde".
Ja, er meint sogar, die natürliche Entwicklung eines echten Heimatgefühls
werde seit langem durch die Erziehungsmächte gestört, die von der Nation
und vom Staat her im nationalen Geschichts-, Geographie- und Sprachun-
terricht die kindliche Seele erfassen. „Der nationalstaatlichen Form aber

haftet notwendig das Künstliche, oft Willkürliche und Zufällige an, das

sich aus ihrer Entstehung durch Kriege, Gewalt, Eroberung erklärt. —

Dem Kinde wird beigebracht, das Wesen der Heimat beruhe primär auf
diesen Geschehnissen, es sei eins mit dem Staat." Aber das Eigentliche
der Heimat, meint Zbinden, sei meist viel älter als der Staat, und der
Staat abstrakter, künstlicher und rationaler als die Heimat. Künstlich
erzeugte Vorstellungen von nationalem Auserwähltsein, von Weltsendung
und Macht des eigenen Staates drängen in das schlichte Heimatgefühl ein
und missbrauchten es im Dienste des Nationaldünkels. Dem Heimatlichen
sei jedoch der Begriff „Ausland" ursprünglich fremd. Indem die Nation
das Heimaterlebnis usurpierte, wurde die Heimat selbst heimatlos: „Damit
hatte man, als das Unheil des Nationalismus sich immer bedrohlicher aus-

breitete, die wirksamste Waffe, ihm zu begegnen, eingebüsst." Für Zbin-
den birgt das Heimaterleben die Kräfte in sich, die es einem ermöglichen,
die Nation gleichsam zu überspringen und einen unmittelbaren Zugang
zur Welt, zum Übernationalen zu finden. Die Vermengung des Heimatgei-
stes mit der Nation hingegen sei eine der Ursachen, die die Entfaltung über-
nationalen Fühlens aus dem Heimaterlebnis heraus immer wieder gehemmt
und bis heute nahezu verunmöglicht habe.
Es ist bezeichnend, dass Hans Zbindens Aufsatz unbeachtet geblieben ist.
In Deutschland war der Begriff Heimat damals noch tabu, da er gleichsam
noch nicht gültig entnazifiziert war, während umgekehrt in der Schweiz

ja noch heute einer beinahe als Landesverräter traktiert wird, wenn er es

wagt, mit profanen Fingern auf unsere heilige Kuh der Nation zu deuten.
Aber auch anderen Nationalismus-Forschern ist das gespannte Verhältnis
von Heimat und Nation nicht entgangen, ganz abgesehen davon, dass nicht
die übelsten Geister — ich erwähne bloss Kant und Goethe - für Vater-
landsliebe nichts übrig hatten.
Schliesslich unsere Deutschschweizer Dichter mit ihrer besonderen Sensi-

bilität für den falschen Ton in unserem Patriotismus. Peter Bichsei hat
1976 am Verbandstag des VPOD in Lausanne ein Referat über die Aufgabe
des Staates in einer sozialen Gesellschaft gehalten, das August E. Hohler
in der von ihm redigierten „nz am Wochenende" unter dem alles sagenden

Titel veröffentlichte: „Ich habe etwas gegen den Staat als 'Vaterland'

104 WIDERSPRUCH 9/85



(12). Bichsei sagte: „Der Staat beansprucht die Qualität 'Heimat'
Dabei ist persönliche Heimat etwas ganz anderes. Es kann zwar eine gros-
sere oder kleinere Landschaft oder Gegend sein. Es wird in der Regel die

Mutter, die Frau, die Geliebte, die Familie sein, oder der Kegelklub oder
der Gesangverein." Der Staat jedoch, so ist Bichsei zu interpretieren, soll
sich gefälligst auf seine legitime Aufgabe beschränken, ein Dienstleistungs-
betrieb für die Bürger zu sein und sich nicht emotional zur Heimat aufta-
kein. Deshalb möchte Bichsei „ganz, ganz schüchtern und verschämt —

für die Abschaffung des Vaterlandes, der Nation plädieren. Nicht mit
Erfolgsaussichten, nur damit es gesagt ist."
Ja, und dann Max Frisch: „Die Schweiz als Heimat?" (13) Diesem Thema
hat Frisch 1974 seine Dankrede für die Verleihung des Grossen Schiller-
preises im Zürcher Schauspielhaus gewidmet. Gleich zu Beginn ein böses
Wort über „Geschichtsfälschung als Heimatkunde", wobei auch Frisch
betont unterscheidet zwischen Heimat als Nation und Heimat als einer
Fülle von Erinnerungen an Landschaften, an die Mundart, ja an Speisen
und Weine. Aber er zögere zu sagen: „Meine Heimat ist die Schweiz."
Frisch, dessen dichterisches Werk immer wieder um das Problem der
Identität kreist, hat überhaupt Schwierigkeiten mit dem Phänomen
Heimat, denn er fürchtet, dass Heimat weniger Identität verbürge als viel-
mehr verhindere, da sie die Menschen zur Anpassung — lies: Konformis-
mus — verführe. Durch diese unbewusste Anpassung gelangen wir nach
Frisch zur Illusion, hier, in der engeren Heimat, sei die Welt nicht fremd.
Damit wird ihm „Heimat ein Problem der Identität, dJi. ein Dilemma zwi-
sehen Fremdheit im Bezirk, dem wir zugeboren sind, oder Selbstentfrem-
dung durch Anpassung". Im Gegensatz zu Hans Zbinden, der im echten
Heimaterleben eine Möglichkeit sieht, den Nationalismus zu überwinden,
sieht Frisch im Heimaterleben nur Illusion und Anpassung und zieht dar-
aus den Schluss: „Je weniger ich, infolge Anpassung an den Bezirk, jemals
zur Erfahrung gelange, wer ich bin, umso öfter werde ich sagen: ICH ALS
SCHWEIZER, WIR ALS SCHWEIZER." So verhält sich die Mehrheit,
die aus Angepassten besteht, aber „die Masse der Angepassten hat keine
Heimat, sie hat nur ein Establishment mit Flagge, das sich als Heimat
ausgibt und dazu das Militär besitzt — nicht nur in Chile ." Wenn er
aber trotzdem sein naives Bedürfnis nach Heimat verbinde mit seiner
Staatsbürgerschaft, dann gehöre zu seiner Heimat auch die Schande, zum
Beispiel die schweizerische Flüchtlingspolitik im Zweiten Weltkrieg, und Zorn
und Scham wegen anderem.

Dass auch die engere Heimat und damit jede Heimat überhaupt blosse Illusion
sei und Heimaterleben blosse Anpassung und Entfremdung, meint mehr als

meine These, Heimat als heile Welt der Geborgenheit, Vertrautheit, Sinnhaf-

tigkeit sei ein Mythos. Frisch ist mir zu absolutistisch, der Identitätsmangel
bleibt bei ihm unheilbar. Dass in der Erinnerung Heimat zum Mythos wird,
tut nichts zur Sache, und das erinnerte Heimaterleben ist nicht nur Anpas-

sung. Ist es nicht eher umgekehrt: Je weniger uns die engere Heimat noch
bedeutet, umsomehr neigen wir dazu, aufzutrumpfen mit einem „ICH ALS

WIDERSPRUCH 9/85 105



SCHWEIZER"? Im Heimat-Mythos steckt doch immer auch ein Stück erfah-
rene Realität, und in deren Erleben und Erinnern verliere ich nicht sondern
gewinne ich Identität. Die Anpassung, von der Frisch spricht, ist doch eher
eine Folge des Sozialisationsprozesses als des ursprünglichen Heimaterlebens,
auch wenn beide nicht voneinander zu trennen sind. Und ohne ein gewisses
Mass an Anpassung könnten wir ja überhaupt nie „Wir" sagen und würden
unsere Identität erst recht verfehlen, da Identität ja immer das prozesshafte
Resultat eines permanenten Wechselspiels zwischen Ich und Wir ist. Aber we-
sentlicher für unser Thema scheint mir zu sein, dass auch für Frisch das Va-
terland, die Nation als Heimat etwas höchst Suspektes ist — ein Establish-
ment mit Flagge und Militär.
Der Gedanke, den Staat gleichsam zu entnationalisieren, ihn auf seine ange-
stammte Funktion als Dienstleistungsbetrieb zu reduzieren — ein Dienstlei-
stungsbetrieb, der auch die Grundwerte rechtsstaatlich zu garantieren hätte
und in dem wir Verantwortungen übernehmen müssten — dieser Gedanke hat
also seine Tradition. Man fragt sich als Kind dieses Jahrhunderts bloss, was
eigentlich noch geschehen muss, damit dieser Gedanke seinen elitären Charak-
ter als Schriftsteller-Träumerei verliert und Allgemeingut wird. Der emotionell
mit Heimat geladene Staat, das mit Symbolen und Missionen hochstilisierte
Vaterland, hat sich in den letzten zweihundert Jahren europäischer Geschieh-
te als der bisher schlimmste Massenmörder und Kriegsverbrecher der Mensch-
heit erwiesen. Mit nichts auch lassen sich handfeste Interessen — welcher
Art auch immer — besser ideologisch tarnen, als mit ihrer Verkleidung als In-
teressen des Vaterlandes. Deshalb möchte ich für mehr Heimat plädieren und
für weniger Nation, ja, mit Peter Bichsei ebenfalls ganz schüchtern für die

Abschaffung des Vaterlandes. Nicht mit Erfolgsaussichten, nur damit es noch-
mais gesagt ist.

ANMERKUNGEN

1) Peter Noll: Diktate über Sterben und Tod, Zürich 1984.
2) S. etwa Ina-Maria Greverus: Der territoriale Mensch. Ein literaturanthropologischer

Versuch zum Heimatphänomen. Frankfurt a.M. 1972; Torsten Malmberg: Human
Territoriality, The Hague 1980.

3) Greverus (2), S.388.
4) Malmberg (2), S.112.
5) H. Ebermann u. G. Möllhoff: Psychiatrische Beobachtungen an heimatvertrie-

benen Donaudeutschen, in: Der Nervenarzt, H. 28, 1957, 399-405, zit. in Malmberg
(2), S.113.

6) S. Georg Simmel: Brücke und Tür. Essays Im Verein mit Margarete Susmann
hrsg. v. Michael Landmann, Stuttgart 1957.

7) Christian Graf von Krockow: Heimat, in: Die Zeit, Hamburg, Nr.41, 5.10.1984, 73.
8) S. Georg Simmel: Philosophische Kultur, hrsg. v. Jürgen Habermas, Berlin 1983, 95.
9) S. 'Das Prinzip Hoffnung' (1959) und dessen Schlussatz: „Hat er" — der ,,arbei-

tende, schaffende, die Gegebenheiten umbildende und überholende Mensch" —

„sich erfasst und das Seine ohne Entäusserung und Entfremdung in realer Demo-
kratie begründet, so entsteht in der Welt etwas, das allen in die Kindheit scheint und
worin noch niemand war: Heimat."

106 WIDERSPRUCH 9/85



10) Zit. in Fritz J. Raddatz: Deutschland — Firma? Vaterland? in: Die Zeit, Hamburg,
Nr.4, 16.1.1981,37.

11) Hans Zbinden: Das Heimaterlebnis als Erzieher zum Übernationalen, in: Deutsche
Rundschau, 79. Jg., 1953, H.6.

12) Peter Bichsei: Ich habe etwas gegen den Staat als 'Vaterland', in: nz am Wochen-
ende. Nr.237, 31.7.1976.

13) Max Frisch: Die Schweiz als Heimat? in: nz am Wochenende, Nr.21, 19.1.1974.

*

Jakob Tanner

Militärpopulismus & Kriegstechnologie

Vier Thesen zur aktuellen Situation des Militarismus in der Schweiz *

I.

Die Krise der schweizerischen Konkordanzdemokratie und die heute zu kon-
statierende Militarisierung der Politik sind eng miteinander verbunden. Die
schweizerische Armeespitze ist seit Ende der 70er Jahre daran, die politischen
Rahmenbedingungen für die Beschaffung von Waffensystemen und den Aus-
bau des Militärapparates auf ihre Ziele hin umzurüsten. Angestrebt wird die
Dominanz des Militärisch-Ideologischen gegenüber dem Politischen. Das

politische System und die Kultur fim weitesten Sinne) sollen in die Regie
eines sich auf dem Hintergrund des wirtschaftlichen Trendbruchs der Mitte-
70er Jahre neu formierenden Militärisch-Industriellen Komplexes (MIK)
genommen werden.

Während der Blütezeit der schweizerischen Konkordanzdemokratie (von Ende
der 50er bis in die beginnenden 70er Jahre) hat auch die Armeespitze die mit
diesem Politikmodell verbundenen materiell-finanziellen Restriktionen akzep-
tiert. In den 50er Jahren gab es zwar massive Bestrebungen der dominieren-
den Offiziersfraktion, welche die EMD-Bürokratie und den EMD-Chef hinter
sich hatte, die Schweiz mit einer Atombombe auszustatten (analoge Bestre-
bungen gab es in Schweden!). Diese Forderung nach einer Nuklear-Bewaff-
nung war nur die Spitze eines ganzen Umrüstungsprogramms, welches die
Schweizer Armee, wie sie aus dem Zweiten Weltkrieg hervorgegangen war,
gründlich verändert und die Bemühungen um die Integration der Arbeiterbe-
wegung in das schweizerische Regierungssystem gefährdet hätte. Während-
dem die sog. „Stabilen" am Infanterieheer traditioneller Ausprägung festhiel-
ten und dem einsetzenden Technisierungs- und Modernisierungsdruck miss-
trauisch gegenüberstanden, versuchte eine andere Gruppe, die sog. „Mobilen",
der Schweiz einen militärischen „new look" zu verpassen. Im Zentrum dieser

WIDERSPRUCH 9/85 107


	Dialektik der Heimat

