
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 5 (1985)

Heft: 9

Artikel: Angst : Miszellen zu einem verächtlichen Thema

Autor: Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Züfle

Angst

Miszellen zu einem verächtlichen Thema

I.

„Hast du etwa Angst vor Räubern?", fragte der Aufgeklärte den Ängstli-
chen.

„Vor gewissen Räubern schon", meinte dieser ziemlich tapfer.

II.

Der Begriff „Angst" kommt nicht vor: im „Kritischen Wörterbuch des

Marxismus", im „Sachregister Marx/Engels Werke." Der Begriff „Angst"
fehlt auch im „marxistisch-leninistischen Wörterbuch der Philosophie".
Anzeichen dafür, dass 'Linke' die Angst nicht kennen — oder sie nicht haben?
Engels hat immerhin 1844 festgehalten, dass „das Wesen des Staates, wie der
Religion,.. Angst der Menschheit vor sich selber" sei.

III.

In der „Deutschen Ideologie" ist zu lesen:

„Die Prinzipien verdrängten, die Gedankenhelden überstürzten einander
mit unerhörter Hast, und in den drei Jahren 184245 wurde in Deutsch-
land mehr aufgeräumt als sonst in drei Jahrhunderten. Ahes dies soll sich
im reinen Gedanken zugetragen haben. Es handelt sich allerdings um ein
interessantes Ereignis: um den Verfaulungsprozess des absoluten Geistes.
Nach Erlöschen des letzten Lebensfunkens traten die verschiedenen Be-
standteile dieses caput mortuum in Dekomposition, gingen neue Verbin-
düngen ein und bildeten neue Substanzen."

Eine der Verbindungen aus dem Verfall ist Kierkegaards „Begriff Angst".
Das Buch erschien 1844. Und auch wenn Marx und Engels mit ihrer Schil-
derung der 'Dämmerung' des absoluten Geistes sicher nicht an den Dänen
gedacht haben, passt ihr Gemälde sehr genau zum Entstehungsumfeld des
modernen spätbürgerlichen Begriffs Angst. Auch der frühe Engels hatte sich
mit demselben Schelling angelegt, der in Berlin nach Hegels leibhchem Tod
die Apokalypse des absoluten Geistes in seinem Sinn zu verwalten versuchte
und der nach einer Anmerkung Kierkegaards die Angst (und den Zorn, die
Qual und das Leiden) gerade in die „Stimmungen in Gott" selbst verlegte.
Kierkegaard ist da allemal präziser. Bei ihm erfährt man — für lange Zeit zum
ersten und letzten Mal — auch etwas Inhaltliches über die Angst. Respektlos
dürfte man vielleicht sagen, Kierkegaard gelingt das mit einem Trick: Er
unterscheidet Ethik, (theologische) Dogmatik und Psychologie und kann so
immerhin präzis ihre jeweiligen Reichweiten angeben.

88 WIDERSPRUCH Ü/Öb



Das Problem der Sünde wird, wie absurd oder theologisch auch immer,
der Dogmatik überlassen. Sünde tritt immer nur ein „durch den qualitati-
ven Sprung des Individuums". Paradox oder absurd formuliert: Sünde ist
immer nur durch Sünde. Oder eben theologisch gesagt: Der letzte und einzige
Bezugspunkt des Individuums, seine Begründbarkeit ist für Kierkegaard die
Chiffre Gott. So etwas aber ist die Absurdität der bürgerlichen Idee des Sub-

jekts. Andrerseits betont Kierkegaard mit Insistenz: jedes Individuum ist
es selbst und das Geschlecht." Da gibt es dann so etwas wie „eine Sündigkeit
im Fortgang der Generationen", die aber die Sünde des Individuums nicht
erklärt. Anders gesagt: Kierkegaard lässt das Individuum nicht in einer Ge-
schichte des (absoluten) Geists, sondern in einem „Sprung" gründen. Und da
weiss er ein Weiteres: „Die Sündigkeit ist nicht Sinnlichkeit, aber ohne Sünde
keine Geschlechtlichkeit und ohne Geschlechtlichkeit keine Geschichte."
Nun kennt Kierkegaard drei Instanzen, in die das Individuum verspannt ist,
Leib, Seele, Geist. Und „der Geist verhält sich als Angst", — bevor er fällt
und gut und böse weiss! Die Lebenssynthese zwischen Leib und Seele wäre
eigentlich (christlich) Sache des Geistes. Unheimlich plastisch und mit einem
ironischen Gelächter zum Voraus über das, was sich achtzig Jahre später als

sich selbst anstarrendes„Dasein" stilisieren wird, sagt er einmal:
„Aber weshalb diese Angst? Weil der Geist auf dem Gipfelpunkt des Eroti-
sehen nicht mit dabei sein kann. Ich will reden gleich einem Griechen.
Wohl ist der Geist zugegen; denn er ist es, der die Synthesis begründet,
aber er kann sich im Erotischen nicht ausdrücken, er fühlt sich fremd. Er
sagt gleichsam zum Erotischen: Lieber! Hier kann ich der Dritte nicht sein,
darum will ich mich so lange verstecken."

Das Subjekt versteckt sich wie weiland Adam, aber nicht vor Gott, sondern
vor dem Liebe-Machen, im Gebüsch. Oder: die Angst ist gefasst als die bür-
gerliche vor dem Leben. - Da ist sehr vieles vorweggenommen, aber nicht
Martin Heidegger und sein faschistisches Umfeld.

IV.

Ich habe Kierkegaard relativ ausführlich zitiert, um die humane Differenz
in der Sprache zu Martin Heideggers Prosa (oder was immer das ist) wenig-
stens anzudeuten. Gerade auf solchen Differenzen zu bestehen, scheint mir
wichtig, wichtig auch in einer linken Diskussion um einen eminent bürgerlich
geprägten Begriff. Das zeigt sich dann noch schärfer bei Freuds Revision
seines Begriffs der Angst in „Hemmung, Symptom und Angst". Die Sache
selbst und ihre sehr unterschiedlich bürgerliche Prägung aber überhaupt
nicht zur Kenntnis zu nehmen, scheint mir politisch verhängnisvoll. Adorno
sagt im „Jargon der Eigentlichkeit":

„Mut zur Angst wäre aber das richtige, unideologische Leben erst, wofern
er nicht länger zur Ideologie für all das sich herzugeben brauchte, was zu
fürchten ist." V.
Befremdlicherweise attestiert ausgerechnet Martin Heidegger dem „Be-

griff Angst" die 'Würde' der Philosophie, während man sich sonst besser

an Kierkegaards erbauliche Schriften halte, um zu ontologischer Tiefe zu

WIDERSPRUCH 9/85 89



kommen (Sein und Zeit, S.235). Für Heidegger gibt es nämlich inhaltlich ab-

solut nichts zu sagen über die 'wahre' Angst, die „eigentliche". Dafür ist sie

unbedingt mit Tod verschränkt.
Bei einer Wieder-Lektüre Heideggers nach Jahren muss einem, glaube ich,

eine monströse sprachliche Phantasie auffallen. Das ist keine Nebensache,
diese Mischung von professoral und schergenhaft. Zwei Beispiele: „Das En-
den eines Lebendigen fassen wir terminologisch als Verenden." (SuZ, S.240f)
Es geht nicht darum, dass hier Heidegger Dasein von „Nur-lebendem" abhebt,
sondern dass und wie er „terminologisch fasst". Über das Dasein sagt er dann
fünf Seiten weiter: „Im Tod ist das Dasein weder vollendet, noch einfach
verschwunden, noch gar fertig geworden oder als Zuhandenes ganz verfug-
bar." (SuZ, S.245) Heidegger könnte schon wissen - und, man spürt es aus
seiner Sprache heraus, er weiss es auch, besser als die späteren Täter! —,
dass das alles aus und mit den Toten tatsächlich gemacht wird, durch Er-
bauung, durch Mord und die Verwendung von 'Menschenmaterial' vor und
nach dem Tod. Das Ungeheuerliche liegt im Nicht-ausgesprochenen, schon
lange statthabend Faktischen!

Überbückt man die Systematik von Sein und Zeit, dann landet der erste
Abschnitt des einzig veröffentüchten ersten Teüs, die „vorbereitende Funda-
mentalanalyse des Daseins" im Schlusskapitel über die Sorge bei der „Grund-
befindÜchkeit der Angst". Der wie mit einem Scharnier anschliessende zweite
Abschnitt, der von „Dasein und Zeitlichkeit" handelt, bleut dem Dasein das
Sein zum Tode ein. Solche von der auch vorhandenen Fülle im Detaü abse-
hende Ungerechtigkeit muss sich ein Denken gefallen lassen, das alle Un-
Eigentlichkeit denunziert.

„Der Tod ist die eigenste Möglichkeit des Daseins". Nur im Tod entdeckt
es „vorlaufend" sein „eigenstes Sein-können". Und dann wird zugeschlagen:

„Die Befindlichkeit aber, welche die ständige und schlechthinnige, aus
dem eigensten vereinzelten Sein des Daseins aufsteigende Bedrohung
seiner selbst offen zu halten vermag, ist die Angst." (SuZ, S.265f.)

Der ganze Satz unterstrichen! Und vor dem Eigentlichen, dem Tod, war schon
dräuend analysiert worden, was die Angst ist, — damit man schon in der

Angst weiss, dass ihr nie anderes blüht als eben Sein zum Tod. Denn:
„Die 'Welt' vermag nichts mehr zu bieten, ebenso wenig das Mitdasein
Anderer. Die Angst benimmt so dem Dasein die Möglichkeit verfallend
sich aus der „Welt" und der öffentlichen Angelegenheit zu verstehen."

Man muss gegen aües ontologische Pathos dieses Denken beim Wort nehmen.
Es verrät sich schon auch. Dasein, das ehemalige, in der bürgerlichen Philo-
sophie bis und mit Hegel absolut gefasste, Subjekt, ist in semer Angst endÜch
auf seinen Tod hin schön allein. Nichts mehr hat ihm was zu bieten, weder die
Welt noch die Andern. Konsequenterweise ist es ihm, wenn es eigentlich wird,
verboten, sich aus der „öffentlichen Angelegenheit" zu verstehen. Aber
bürgerliche Subjektivität war philosophisch nur konzipiert worden, damit
Öffentüchkeit sein könne. Kant hat sie als 'schlechthinnige' poütische und
praktische Dimension postuliert (anstelle der Revolution, die er, mit einem
Ausdruck Hegels, „perrhorreszierte"). Da mögen sie denn kommen, die Voll-
Strecker; dann wird das Dasein in seiner Angst „schlechthinnig" wissen,

90 WIDERSPRUCH 9/85



„worum es sich ängstet". Der Tod wird ihm 'beigebracht' werden. „Sein
und Zeit" ist 1927 zum ersten Mal erschienen und hatte 1949 nach der

Währungsreform und beim Anheben der Adenauerschen Restauration seine
sechste unveränderte Auflage.

VI.

Wenn man bedenkt, dass Heideggers Wirksamkeit sich erst nach dem Krieg
voll durchsetzte, von der Theologie bis zur Psychiatrie, dass die gesamten
Humanwissenschaften, wie es so erbaulich heisst, fast süchtig ihre Anleihen
bei der Heideggerschen Analyse des Daseins machten, müssten einen auch
heute noch Alpträume befallen. Natürlich fand die philosophische Kritik,
ja Zurückweisung der Heideggerschen Todeszumutung statt, am präzisesten
bei Sartre einerseits, bei Marcuse und Adorno andrerseits. Scharf wurde in
dieser Kritik vor allem, dass die Tödlichkeiten, die Heidegger so feierlich zele-

briert, gar nie meine eigenen sind. Und ich hege hier, angesichts der „Welt"
und der „öffentlichen Angelegenheit", die ängstliche Vermutung, wir hät-
ten politisch keinen Grund, die Heideggerschen Befunde ad acta zu legen:
ich habe die ängstliche Vermutung, die von Heidegger be- und verschriebene
Angst etabliere sich nach wie vor.
Denn die Angst ist dort, wo sie schon immer war: in der vom bürgerlichen
Subjekt abverlangten Opfer- und Todesbereitschaft. Das, was von Heidegger
zur,.Eigentlichkeit" erhoben wurde, daran hat „man" sich schon immer
gehalten.

VII.

Freuds Buch „Hemmung, Symptom und Angst" erschien 1926, ein Jahr
vor „Sein und Zeit". Diese zeitliche Nähe ist mehr als eine historische Zufäl-
ligkeit. An der Angst wird der Widerspruch im spätesten bürgerlichen Den-
ken deutlich, der Widerspruch zwischen unbedingt durchgehaltener Aufklä-
rung und Konspiration mit Herrschaft, mit, wie sich zeigte (und immer noch
zeigt), dem Faschismus. Ich würde nämlich behaupten, alle Schriften Freuds
seit der Katastrophe des ersten Weltkriegs sind gezeichnet von einer abgrün-
digen Skepsis in die Wirksamkeit von Kultur gegen das Destruktive. Das ist
allerdings nur die eine Seite. Die andere ist, dass Freud bis zu seiner schliess-
lieh notwendig gewordenen Flucht vor den Nazis nicht aufhört, das klinisch
Entdeckte und das metapsychologisch und kulturtheoretisch Entworfene
genau gegen die sich wieder ausbreitende Destruktion durchzuarbeiten.
Das ist die politische Relevanz Freuds, seine wissenschaftliche oder eben,
richtiger und nicht wertfrei, aufklärerische Unbestechlichkeit bis zum Ende.
Diese Relevanz kann mit keiner, auch keiner linken Lehrbuch-Dogmatik über-

Sprüngen werden.

Freud sagt im zweiten Kapitel seiner abschliessenden Angst-Schrift etwas
sehr Bedenkenswertes über etwas sehr Bedenkliches:

„Zahlreiche Stimmen betonen eindringlich die Schwäche des Ichs gegen
das Es, des Rationellen gegen das Dämonische in uns, und schicken sich

an, diesen Satz zu einem Grundpfeiler einer psychoanalytischen „Welt-

WIDERSPRUCH H/Bb 91



anschaung" zu machen. Sollte nicht die Einsicht in die Wirkungsweise
der Verdrängung gerade den Analytiker von so extremer Parteinahme zu-
rückhalten? Ich bin überhaupt nicht für die Fabrication von Weltanschau-

ungen. Die überlasse ich den Philosophen
Wenn man die Schrift genau liest, sieht man, dass sich Freud auch und vor
allem gegen „weltanschauliche" Tendenzen in der Psychoanalyse selbst wen-
det. Freud aber ist, so weit ich sehe, wahrscheinlich der einzige, der nichts
über das eigentliche Wesen der Angst zu raunen hat, sondern wissen will,
wie und allenfalls zu welchem Zweck Angst funktioniert. Dabei ist es sein

metapsychologisches Modell, sein letztes, mit Ich, Es, Über-Ich, das gerade
in dieser Schrift an der Angst erprobt wird, was Weltanschauung überwindet.
Ein Rückblick zu Kierkegaards idealistischem Begriffsmuster (dem immerhin
der Eros nicht entging als das eigentliche Problem bürgerlicher Lebensangst)
könnte die aufklärerische Brauchbarkeit von Freuds Begriffen deutlich ma-
chen. Dem Ich, dem analytisch und therapeutisch zum Leben zu helfen ist,
wird gerade auch in seinen Abwehrmechanismen (deren Systematik auch in
dieser Schrift skizziert wird) noch Stärke attestiert. Beim systematischen
Beschreiben der verschiedenen Strategien in den verschiedenen Neurosen
wird so oder so 'funktionierendem' Ich nachgegangen, um zu erhellen, was
'los', was Zwang ist, was Symptombildung bewirkt usw., vor allem aber auch
wie Angst ist. Das erregende Detail kann hier nicht verfolgt werden. Wie im-
mer bei Freud wäre in den psychischen „Fakten" mitzulesen, was im Innen-
räum der 'Seele' sich und vor allem wie sich hier (von mir aus bürgerliche)
Welt abspielt. Was Freud zum Beispiel anhand der Zwangsneurose darstellt,
ist für mich auch politisches Lehrstück darüber, wie Zwang überhaupt sich
durchsetzt in den gewordenen Disponiertheiten unserer Biographien. Hier
interessiert aber vor allem die Revision der eigenen früheren 'Anschauung'
der Angst. Er glaubte früher, verdrängte Libido wandle sich in Angst um.
Er sagt jetzt:

„Aber ich gestehe, ich glaubte mehr als eine blosse Beschreibung zu ge-
ben, ich nahm an, dass ich den metapsychologischen Vorgang einer direk-
ten Umsetzung der Libido in Angst erkannt hatte; das kann ich also

heute nicht mehr festhalten."
Jetzt weiss er, ausgehend von Phobien und von da her das ganze Spektrum der
Neurosen erhellend, dass Angst Realangst ist (auf die „bei Gelegenheit"
„reproduzierend" zurückgegriffen wird oder werden kann), „Angst vor einer
wirklich drohenden oder als real beurteilten Gefahr." Und Freud fährt fort:
„Hier macht die Angst die Verdrängung, nicht, wie ich früher gemeint habe,
die Verdrängung die Angst." Hinter den Freudschen begrifflichen Metaphern,
zum Beispiel „Kastrationsangst", werden immer lebensgeschichtliche Fakten
erinnert und durchgearbeitet. In meinem jetzigen Kontext entscheidend
aber ist: Freuds Re-Vision semer eigenen Anschauung der Angst ist révolu-
tionäre Re-Vision zur Sache hin. Die Angst hat durchaus immer Sache, -
die man ihr mächtig vorenthält.

92 WIDERSPRUCH 9/85



VIII.

Ich wage die vielleicht verwerfliche Behauptung: Auch Linke sollten
(mindestens bis zur Etablierung des Reichs der Freiheit) auch Angst haben.
Und die vielleicht verwerfliche Vermutung: Die Linke hat Angst vor der

Angst, weil sie es immer wieder unterlässt, den Begriff der Reaktion zu ent-
reissen.

Der ängstliche Mensch machte noch folgenden Nachtrag (und Präzisierung)
zu seinem Zugeständnis, er habe Angst vor gewissen Räubern:

„Der Weltuntergang ängstet mich nicht. Meine Angst ist konkreter. Es

werden immer noch und immer wieder Täter gebraucht, die an jedem
möglichen Punkt der Welt eingesetzt werden können, um irgendwelche
Tat-Sachen durchzusetzen oder Sachen zu verhindern. Das Mittel ist letzt-
lieh immer dasselbe: Folter. Die gefährlichste Lüge überhaupt ist, vor
diesen Tätern und ihrer immer wiederholten Zulassung keine Angst zu
haben."

Und er zitierte den 'Spiegel' (22.4.85), wo seiner Meinung nach „salopp-
süffig" befunden wird :

„Die Wahrheit ist grausiger, auswegloser: Dr.Dr.Josef Mengele war der

Typ des modernen Wissenschaftlers ohne Moral und Reflexion, der beses-

sene Forscher mit deutlich narzisstischen Zügen, wie ihn nicht nur das

Dritte Reich hervorbrachte. Er steht für ein gewissenloses Medizinertum,
das unter kritischen Wissenschaftlern auch nach Auschwitz die Frage auf-
wirft, „ob wir nicht einen gut ausgerüsteten Barbarismus produzieren"

IX.

Aufruf zum Kongreß
über Antonio
Gramsci und Rosa
Luxemburg

bine Kebir, Hansjörg Sandkühler,
Detlev Albers, Angelo Bolaffi.

Im Rahmen des Deutsch-Italie-
nischen Kulturfestivals vom 16.

August bis 22. September 1985 in
Hamburg findet ein Kongreß zum
Leben und Werk Antonio Gramscis
und Rosa Luxemburgs statt.

Abends finden Kulturveranstaltun-
gen statt, die sich zum Teil auf Anto-
nio Gramsci und Rosa Luxemburg
inhaltlich beziehen. Unter anderem
treten auf: Sonja Kehler, Ivan della
Mea, Walter Mossmann, Giovanni
Marini, Eva-Maria Hagen.
Kontakt über das Büro des Deutsch-
Italienischen Kulturfestivals:
Jarrestraße 20, 2000 Hamburg 60,
040/2704506.

Vom 31.8. - 6.9. werden an der Uni-
versität Hamburg täglich von vor-
mittags bis abends Wissenschaftler
und Schriftsteller aus etwa 15 Län-
dem Vorträge halten und an Po-
diumsdiskussionen teilnehmen. Un-
ter anderem sind beteiligt : Wolfgang
F. Haug, Oskar Negt, Iring Fetscher,
Ernest Mandel, Ossip Flechtheim,
Petra Kelly, Frederik Hetmann,
Georges Labica, Edmund März,
Frank Deppe, Otto Kallscheuer, Sa-

Die Karten kosten zwischen 5,- DM
die Einzelveranstaltung, über
20,- DM (mit)/12,- DM (ohne
Abendveranstaltung) die Tageskar-
te, bis zur Gesamtkarte für 100,- DM
(mit)/60,- DM (ohne Abendveran-
staltung) ermäßigt im Vorverkauf.
Die Karten sind über das Festival-
büro zu beziehen. Bei Geldüberwei-
sung auf das Postgirokonto Ham-
burg 306600-203 werden die Karten
zugeschickt.

WIDERSPRUCH 9/85 93


	Angst : Miszellen zu einem verächtlichen Thema

