
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 5 (1985)

Heft: 9

Artikel: Psychoanalyse, Feminismus und Ideologiekritik : Bemerkungen zur
feministischen Freud-Rezeption und Freud-Kritik

Autor: Brander, Stefanie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stefanie Brander

Psychoanalyse, Feminismus und Ideologiekritik

Bemerkungen zur feministischen Freud-Rezeption und Freud-Kritik

Der „Stachel Freud" (Görlich/Lorenzer/Schmidt 1980) macht sich neuer-
dings wieder bemerkbar. Die Vorstellung von der Psychoanalyse als „Aber-
glaube des Jahrhunderts" (Zimmer), als „mythischer Schaumblase" (Sullo-
way), als einer aus einer Notlüge heraus entstandenen „Irrlehre" (Masson)
eines Viktorianischen Patriarchen, die zu Unrecht den Namen einer Wissen-
schaft beanspruche, hat zwar Konjunktur. Heute existieren jedoch Versuche,
die Psychoanalyse aus dem medizinischen Ghetto und aus der Verstrickung
in staatlich-institutionelle Konformität zu lösen, ihre Grundbegriffe zu 'ent-
harmlosen' und ihre ursprüngliche Radikalität wieder aufleben zu lassen.

Vermehrt wird auf die aufklärerische bis subversive Dimension der Psycho-
analyse hingewiesen. (1)

An der Frauenbewegung und der feministischen Theorie ist diese Wende
nicht spurlos vorübergegangen. Ich werde im folgenden nicht die gesamte
Rezeptionsgeschichte wiedergeben, sondern mich auf einen Punkt konzen-
trieren. Gegenüber herkömmlich marxistischen Erklärungen der Frauenun-
terdrückung als Nebenprodukt des zentralen Widerspruchs zwischen Kapital
und Arbeit hat die Frauenbewegung immer wieder auf deren Unvermögen
hingewiesen, Herrschaftsmechanismen zu erklären, die nicht zwischen Klas-

sen, sondern „natürlichen" Geschlechtern bestehen. Die feministische Psycho-
analyse-Kritik orientierte sich allerdings bis zum Ende der 60er Jahre an
einer ebenso einseitig reduktionistischen Argumentation wie sie den Mar-
xisten zuvor angekreidet worden war (2). Das Problem der Bildung von Ge-

schlechtsidentität bzw. der Beharrlichkeit der ideologischen Subjekte 'Mann'
und 'Frau' geriet deshalb kaum ins Blickfeld. Zu Beginn der 70er Jahre, etwa
gleichzeitig mit der Infragestellung bisherigen linken Politik/Ideologie/Macht-
Verständnisses durch Foucault, Althusser u.a. hat sich die Situation merklich
verändert. Parallel zum Angriff auf den ökonomischen Determinismus im
Marxismus entwickelte die Frauenbewegung in Opposition zur Theorie des Ne-

benwiderspruchs neue Analysen der Frauenunterdrückung, jetzt begriffen
als „relativ autonomes Element der Gesellschaftsform" (Barret 1983, S.35).
Dabei verloren herkömmliche Unterscheidungen und hierarchische Trennun-
gen von verschiedenen Bereichen — z.B. Produktion und Reproduktion —

ihre zentrale Bedeutung; die Reduktion der Frau auf ihre Klassenzugehörig-
keit war nicht mehr aufrechtzuerhalten. Konsequenterweise können sich
Feministinnen heute nicht mehr für fade Debatten über 'subjektive' Faktoren
begeistern. Auf Interesse stossen dafür oft Überlegungen, die die 'Materiali-
tät' der Ideologie behaupten — zu denken ist insbesondere an Althussers
Ideologietheorie und deren Auswirkungen. M. Barret hat auf diesen „weit-
gehend unbemerkt" gebliebenen Zusammenhang verwiesen (Barret 1983,
S.36). Auch Foucaults Machtanalytik, sein Verständnis von 'diskursiver
Praxis' und Subjektkonstitution findet Beachtung. So hat beispielsweise

66 WIDERSPRUCH 9/85



B. Martin auf Gemeinsamkeiten in Foucaults Arbeiten und den „Anliegen
eines materialistischen Feminismus", der „theoretischen Aufarbeitung von
Sexualität, Subjektivität und Macht" hingewiesen. (Vgl. B. Martin, 1983)

In Frankreich, wo, anders als in der BRD oder in den USA, eine eigen-
willige, durch Lacans Freud-Interpretation geprägte psychoanalytische Tra-
dition existiert, haben Feministinnen recht früh versucht, die Ideologie der
Geschlechtsidentität mit den Mitteln der Psychoanalyse neu zu durchdenken.
(3) Seit Mitte der 70er Jahre beginnt sich eine solche Neubewertung auch
bei Feministinnen aus dem deutschen und englischen Sprachraum durchzu-
setzen, trotz der historisch fatalen institutionellen Vereinnahmung der
Psychoanalyse in den entsprechenden Ländern.

A. Kuhn beispielsweise hat sich bei einem Versuch der Neubestimmung
patriarchaler und kapitalistischer Strukturen in der Familie auf psycho-
analytische Theorie Lacanscher Provenienz gestützt. Ihre Kritik gilt dem
soziologischen Funktionalismus von Familienanalysen, die ein bestimmtes
Gesellschaftssystem oder eine bestimmte Produktionsweise zur alleinigen
Ursache der Familienform und diese wiederum zur alleinigen Ursache des

weiblichen Bewusstseins erklären. Sowohl Parsons Definition der Familie
als „pattern maintenance" und „tension management" als auch die Redu-
zierung der Familie auf die Reproduktion von Arbeitskraft sind unzurei-
chend: die Familie bleibt ein „leeres Zeichen", Ort der Transmission sozialer
Kräfteverhältnisse, die ausserhalb ihrer selbst liegen. Ihre Subjekte werden
zu „Agenten" reduziert, durch welche historische Kräfte nur hindurchflies-
sen. Die Realität psychischer Beziehungen in der Familie und deren Auto-
nomie als soziale Kräfteverhältnisse werden so unterschätzt. Dagegen erlaubt
es die Psychoanalyse, Subjekte nicht bloss als Ideologierezipienten zu be-

greifen: Sie beschreibt, wie sich die psychischen Instanzen (Ich/Es/Über-Ich)
in der Auseinandersetzung mit der Realität bilden, d.h. sie kann zeigen, wie in
der Familie Geschlechter- und Klassensubjekte entstehen, wie psychische
Beziehungen und Eigentumsverhältnisse ausgehandelt und weitergegeben wer-
den. Für Kuhn kann die psychoanalytische Theorie der Ichbildung auch als

Analyse der Funktionsweise von Ideologie verwendet werden.

Feminismus — Psychoanalyse: ein ideologietheoretischer 'Annäherungs-
versuch'

J. Mitchell ist in ihrem auf deutsch erstmals 1976 erschienenen Buch „Psy-
choanalyse und Feminismus" der Vorstellung von der Psychoanalyse und
ihrem Gründervater als schlimmster aller misogynen Kopfgeburten der Wis-
senschaft sehr dezidiert entgegengetreten. Zweifellos ist es ihr Verdienst,
massive Vorurteile beseitigt und eine neue Ära der feministischen Rezep-
tion der Psychoanalyse eingeleitet zu haben.

Die erneute Aufmerksamkeit der Feministinnen für Theoreme der Psy-
choanalyse hängt m.E. zusammen mit einer Neueinschätzung der Rolle der
Ideologie im Geschlechterkampf. Der Prozess der Konstitution des (Ge-
schlechter-)Subjekts ist zum Hauptthema feministischer Diskussionen avan-
eiert. J. Mitchell hat den ideologischen Kern der Frauenunterdrückung in

WIDERSPRUCH 9/85 67



ihrem Buch hervorgehoben und gleichzeitig die relative Autonomie von
Ideologie postuliert. Sie spricht im Lacanschen Sinne vom Patriarchat als der

symbolischen Ordnung des „Gesetzes des Vaters", das den Kulturerwerb

jedes menschlichen Individuums, seinen Eintritt in die soziale Ordnung bisher
bestimmt hat und als solches eine zwar historisch veränderbare, in seiner
Funktionsweise aber transhistorische Struktur bildet. Ihr Konzept vom
„ewigen" Patriarchat erinnert an Althussers Ideologielehre ; er unterscheidet
bekanntlich die „ewige" Ideologie von den besonderen — religiösen, morali-
sehen, juristischen, politischen - Ideologien (Althusser 1977, S.131). Bringen
diese besonderen Formen stets Klassenpositionen zum Ausdruck - entspre-
chendes liesse sich wohl für die historische Vielfältigkeit patriarchaler Ideolo-
gien belegen —, so besitzt die Ideologie „eine Struktur und eine Funktions-
weise die sie zu einer nicht-historischen, d.h. omnihistorischen Realität
machen" (S.132). Althusser, um das hier kurz zusammenzufassen, hat unter
Zuhilfenahme Freudscher Begriffe den ,„Positivismus" der „Deutschen
Ideologie" zurückgewiesen. Tatsächlich spricht Marx dort von den „ideologi-
sehen Reflexe(n) und Echos" des menschlichen Lebensprozesses (MEW 3,
S.26). Ideologische Vorstellungen sind demnach für Marx etwas Realitäts-
fremdes, gleichsam Nebelschwaden, die da und dort noch das Gehirn der
Menschen belästigen, sich mit dem historisch-ökonomischen Fortschritt
jedoch bald verziehen werden.

Im Anschluss an Freud, der im Traum mehr gesehen hat als ein leeres und
nichtiges Imaginäres, will Althusser die machtvolle Realität der Ideologie
(„im Allgemeinen") nachweisen. Wie das Freudsche Unbewusste sei auch

Ideologie ewig; bereits in „Pour Marx" hat ja Althusser die Ideologie definiert
als ein die Menschen determinierendes gesellschaftliches Unbewusstes (4).
Ideologie ist mithin nicht falsches Bewusstsein über wahre Tatbestände, nicht
blosse Repräsentation des Realen, sondern das eingebildete Verhältnis der
Menschen zu ihren wirklichen Existenzbedingungen. Als „eingebildete" sind
diese Verhältnisse nichtsdestoweniger real, bzw. — wie Althusser es aus-
drückt — mit einer materiellen Existenz ausgestattet, innerhalb eines „Appa-
rats" und dessen Praxis konkret erfahrbar (5). Der Beweis ihrer Materialität/
Realität liegt in ihrer Macht, menschliche Handlungen zu determinieren
oder - um wiederum die von Althusser bevorzugte Ausdrucksweise zu wäh-
len - Individuen als Subjekte anzurufen, die sich ihrerseits in einer Ordnung
von Abhängigkeitsverhältnissen wiedererkennen und sich gemäss internali-
sierten Normen verhalten (6)
Mitchell teilt unausgesprochen die Althussersche Vorstellung der „Materiali-
tät" von Ideologie. Ihrer Auffassung nach ist es gerade die Psychoanalyse,
die sich mit dieser „materiellen Realität von Vorstellungen im geschichtlichen
Lebenszusammenhang des Menschen" befasst (Mitchell 1976, S.32). Freud
hat, so Mitchell, die Wirkungsweise von Ideologie unter patriarchalen Verhält-
nissen erkannt. In Anlehnung an seine mythologisch anmutenden Modelle
der psychischen Entwicklung könne man das Walten des „Gesetzes des

Vaters" im Leben und im Unbewussten" jedes einzelnen Knaben und Mäd-
chens" studieren, „die Funktionsweise eines patriarchalen Systems begrei-
fen das per definitionem die Frauen unterdrücken muss". Den sogenann-

68 WIDERSPRUCH 9/85



ten „phallischen Monismus" Freuds, der ihm als männliche Phantasiebildung
angekreidet wird, interpretiert Mitchell als ungewollte Erklärung des Mangels,
mit dem Weiblichkeit in der symbolischen Ordnung des Patriarchats seit jeher
behaftet ist. Werden Begriffe wie z.B. der „Penisneid" aus diesem Zusammen-
hang gerissen, wirken sie .lächerlich" und werden „ideologisch gefährlich"
(S.12). Die Rede vom Penisneid geht eben nicht „über irgendein anatomisches
Organ, sondern betrifft die Vorstellungen, die der Mensch davon hat und die
er in der jeweiligen Kultur und Gesellschaftsordnung lebt. Die Art
und Weise, wie wir die notwendigen Gesetze des menschlichen Zusammenle-
bens qua 'Vorstellungen' leben, ist weniger bewusst als vielmehr unbewusst —

die besondere Aufgabe der Psychoanalyse ist es, herauszufinden, wie wir
jenes kulturelle Erbe von Vorstellungen und Gesetzen durch das Unbe-
wusste erwerben, oder — anders ausgedrückt — : das Unbewusste ist die Art
und Weise, wie wir diese Gesetze erwerben." (Mitchell, a.a.O.)

Wer erwirbt wie? „Weibliches Unbewusstes" und „verdrängte Weiblichkeit"

Die Frage nach dem unbewussten Erwerb dieser Gesetze durch die Frau ist
einer der Hauptanknüpfungspunkte neuerer feministischer Freud-Kritik.
Dadurch, dass sie die Rolle des Unbewussten geschlechtsspezifisch reflektiert,
dli. auf der Basis psychoanalytischer Erkenntnisse selbst arbeitet, unter-
scheidet sie sich im wesentlichen von früherer feministischer Freud-Kritik.

L. Irigaray z.B. geht davon aus, dass die Frauen nicht nur ein Unbewuss-
tes haben, sondern zu einem gewissen Teil auch das Unbewusste sind. Als
zensiertes, verdrängtes Anderes, als Gegenpol zu Rationalität und Bewusst-
heit, wird Unbewusstes in ähnlicher Weise auf den Begriff gebracht wie Weib-
lichkeit innerhalb der ,.männlichen Repräsentationslogik". Damit bleibt das

Unbewusste einer Logik verpflichtet, die ihre „Vorräte" aus .jeglicher Form
des 'Anderen': dem Wilden, dem Kind, dem Verrückten, der Frau" schöpft
(Irigaray, 1977, S.14). Deshalb Irigarays Frage: Was für ein Unbewusstes
käme den Frauen zu, wenn diese Logik einmal durchbrochen ist? Gäbe es

überhaupt noch ein Unbewusstes? Um der Logik der Ausgrenzung nicht
erneut zum Opfer zu fallen, gibt Irigaray keine Antwort auf die Frage nach
einem „weiblichen Unbewussten" (Weisshaupt, 1984). Sie hält lediglich fest,
dass in der psychoanalytischen Theorie ein Problem „besonders verkannt,
kaum umrissen worden ist, nämlich das Verhältnis der Frau zur Mutter und
das Verhältnis der Frauen untereinander" (a.a.O.). Das Unbewusste der Frau
kennt im Freudschen Weiblichkeitsmodell keine eigenen Entwicklungsgesetze,
die Ausbildung eines eigenen Symbolischen bleibt ihr verwehrt. „Der weib-
liehe Ödipuskomplex ist im Endeffekt das Eintreten der Frau in ein Werte-
system, das nicht das ihre ist" (S.22). Da der Phallus die einzige Referenz
bleibt, müssen Frauen ihre „Weiblichkeit" in einer Maskerade „mimen"
(und dabei versuchen, etwas von ihren Wünschen und ihrer Lust zu retten).
Sie sind gezwungen, Frauen - und dazu noch normale - zu werden, während
der Mann von vornherein Mann ist (das kleine Mädchen ist zuerst „wie ein
kleiner Mann", dann ,.kastriert" und in der Anerkennung ihres Defekts
schliesslich „normale Frau", als Mutter eines/ihres Mannes/Sohnes).

WIDERSPRUCH 9/85 69



Freud hat, so Irigaray, als „Mann der Wissenschaft" die Wahrheit jeder
Wissenschaft, die Logik jedes Diskurses, die „sexuelle Indifferenz" enthüllt.
Der phalhsche Monismus herrscht „in den imaginären und symbolischen Pro-
zessen die das gesellschaftliche und kulturelle Funktionieren regulieren"
(Irigaray, 1976, S.25ff). Um diesen Zustand zu verändern, um eine Partizi-
pation der Frauen an symbolischen und gesellschaftlichen Prozessen zu er-
möglichen, will Irigaray nicht zu „einer vorkritischen Haltung gegenüber der
Psychoanalyse" zurückkehren, sondern „ihre noch wirkungslosen Implika-
tionen" entfalten (S.28). Es geht darum, „die philosophische Ordnung des

Diskurses", die herrschende Begrifflichkeit, die sich vom 'Anderen' nährt,
aufzulösen, einen neuen Zugang zum Symbolischen, die „Syntax" des Weib-
liehen, zu schaffen. Freud hat diese Ordnung zwar durch das Aufdecken der

Wirkungen des Unbewussten im Bewusstsein und der Sprache der Subjekte
erschüttert, ist ihr aber, „was die Differenz der Geschlechter angeht, para-
doxerweise unterworfen geblieben". Mit seiner Behauptung, „dass das 'Männ-
liehe' das Modell der Sexualität sei, dass jede Repräsentation des Wunsches
nicht umhinkönne, an diesem sich zu eichen, diesem sich zu unterwerfen
enthüllt Freud die Voraussetzungen des Schauplatzes der Repräsentation: die
sexuelle Indifferenz, die sie stützt, sichert ihre Kohärenz und Geschlossenheit.
Indirekt schlägt er also deren Analyse vor. Die mögliche Artikulation der
Beziehung zwischen der unbewussten Ökonomie und der Differenz der
Geschlechter aber ist von ihm nicht realisiert worden. Eine theoretische
Schwäche, die ihrerseits den Schauplatz des Unbewussten beschränken
kann." (S.28)
Auch R. Schiesier ist den Spuren „verdrängter Weiblichkeit" im Freudschen
Modell der psychosexuellen Entwicklung nachgegangen. Sie versteht die
Psychoanalyse als ein heute weiterzuführendes Aufklärungsunternehmen,
welches aber — wie die Freudsche Weiblichkeitskonstruktion zeigt — einer
unvermeidlichen „Dialektik von Entmythologisierung und Remythologi-
sierung" gehorcht (Schiesier, 1981, S.165). In psychoanalytischen Termini
gesprochen: die Psychoanalyse selbst ist nicht „verdrängungsfrei", ihr An-
spruch, die Entwicklung der Geschlechtsidentität aufzuklären, ist auf halbem
Wege stehen geblieben und scheitert am Kastrationsmodell der Weiblichkeit.
Freud hat diesen Begriff der infantilen Mythenbildung, einem kindlichen
Versuch von Aufklärung und Konfliktbewältigung, abgewonnen. Er hat den

Kastrationsgedanken zwar als „Mythenbildung", in der sich „Phantasie und
Realität, Irrtum und Wahrheit vereinen" erkannt und als Versuch, die Tatsa-
che der Existenz zweier Geschlechter zu verarbeiten, interpretiert (S.166).
Diese kindliche Kastrationsphantasie wurde aber nicht weiter zum Gegen-
stand der Analyse gemacht, Freud befragte die „in diesem Modell zum Aus-
druck kommenden Negationen nicht danach, ob sie als Anerkennung des

Verdrängten zu verstehen seien" (S.167). Penisneid und Kastrationsangst
schienen Freud so selbstverständlich, dass er es unterHess, „sie im Zusammen-
hang mit der Verdrängung kindheher Inzestwünsche zu untersuchen. Jene
Negationen erschienen ihm durch die Anatomie 'schicksalshaft präformiert;
ihre repräsentative Funktion blieb in Freuds Theorie unanalysiert" (a.a.O.).
Das eingestandenermassen „Lücken- und Schattenhafte", das '„Rätsel",

70 WIDERSPRUCH 9/85



mit dem Freud sich plagt, wird in der Behauptung des ,.Defekts" weiblicher
Sexualität unreflektiert wiederholt. Für Schlesier steht damit die Glaub-
Würdigkeit der Psychoanalyse auf dem Spiel. Die unaufgeklärte 'Rätselhaf-
tigkeit' der Frau, das Stehenbleiben Freuds beim Diktum „Anatomie ist
Schicksal" wird zum Schicksal der psychoanalytischen Weiblichkeitskonstruk-
tion selbst, in der sich Aufklärung und Verdrängung von Möglichkeiten weib-
licher Bewusstseinsbildung überlagern.

Schlesier formuliert in treffender Weise das Paradox verdrängter Weiblich-
keit bei Freud: weibliche Sexualität scheint „nur dann zu existieren und dann

zugleich noch nicht zu existieren, wenn der Wunsch nach dem Penis — in ir-
gendeiner seiner Umwandlungsformen oder direkt - die Frau dirigiert. Darin
besteht die auf dem Boden seiner Theorie unlösbare Aporie der Freudschen
Weiblichkeitskonstruktion" (S.147). Schlesiers Kritik zeigt in überzeugender
Weise, wie mit den Mitteln der Psychoanalyse selbst die Freudsche Weiblich-
keitstheorie demontiert werden kann, ohne dass auf die Bedeutung des un-
bewussten Erwerbs von Geschlechtsidentität verzichtet werden muss.

Ich gehe davon aus, dass gerade der Feminismus, auf die soziale Relevanz
des Unbewussten, auf seine Beziehung zum Problem von Macht und Herr-
Schaft erneut aufmerksam gemacht hat. Feministinnen sollten deshalb nicht
davor zurückschrecken, psychoanalytische Erkenntnisse in die Aufarbeitung
von Machtbeziehungen- und Strategien miteinzubeziehen. Ichidentität,
Sexualität und Geschlechtsidentität sind keine fixen anthropologischen
Konstanten, auf welche wir, nach Aufhebung einer durch äussere Einflüsse

bedingten 'Entfremdung' rekurrieren könnten, sondern mühsam errungene,
aber wirksam verankerte, zu einem grossen Teil unbewusst gelebte Verhält-
nisse, praktische Prozesse. Diese frühe Erkenntnis Freuds, welche die bür-

gerlich-ideologische Vorstellung eines mit einem einheitlichen Bewusstsein

ausgestatteten (Geschlechter-)Subjekts radikal in Frage stellt, kann femini-
stische Theorie und Ideologiekritik sich zunutze machen, will sie idealistische
Rückfälle in wie auch immer geartete 'weibliche' Paradiese und Identitätsan-
geböte vermeiden. Die feministische Rezeption der Psychoanalyse hat sich
zwar seit jeher als heikles Unterfangen erwiesen. R. Schlesier u.a. zeigen aber,
dass sich Feministinnen kritisch und mit der gebotenen Vorsicht psycho-
analytische Erkenntnisse aneignen können. Die Erfahrung, dass Analysen
der Unterdrückung, die nur auf der Ebene des Bewusstseins operieren, an
einem wesentlichen Teil der heutigen Alltagsrealität der Frauen, an ihrer
psychischen und sexuellen Entwicklung vorbeireden, mag ausschlaggebend
für die Neubewertung der Psychoanalyse in feministischer Theorie gewesen
sein.

Was Frauen hier und heute tun (das gleiche gilt sicherlich auch für Männ-
ner), lässt sich nicht funktionalistisch auf externe Faktoren beschränken.
Widerstand gegen gesellschaftliche Machtverhältnisse, Zwang und Gewalt
werden erst möglich, wenn uns nicht innere Zwänge in fataler Wiederholung
daran hindern. Das „hysterische Elend", wie es Freud beschrieben hat, ist
zwar in seinen damaligen Erscheinungsformen heute kaum mehr anzutref-
fen. Sein Versuch aber, dieses „Elend in gemeines Unglück zu verwandeln"
damit sich die Betroffenen dagegen „besser zur Wehr setzen können" (Freud,
1895, GW I, S.312) hat nichts an Aktualität verloren.

WIDERSPRUCH 9/85 71



ANMERKUNGEN

1) Vgl. z.B. M. Erdheim, Die gesellschaftliche Produktion von Unbewusstheit. 1982;
Das Unbehagen in der Psychoanalyse, Hrsg. H.M. Lohmann, Frankfurt, Paris 1983;
vgl. auch C. Schelbert in WOZ Nr. 1-2, 11.1.85 und P. Parin in TA-Magazin Nr. 14
6.4.85 Hexenjagd im Geistigen. Ebenso aufschlussreich waren die darauffolgenden
Leserbriefe.

2) Dies gilt etwa für amerikanische Autorinnen und deren Einschätzung der Psycho-
analyse als ideologischem Phänomen der Viktorianischen Epoche, vgl. Mitchell,
S.367ff.

3) Vgl. vor allem die Arbeiten von Luce Irigaray: Das Geschlecht, das nicht eins ist.
Berlin. 1979. Und: Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts. Frankfurt, 1980

4) Nicht im Sinne eines 'kollektiven' Unbewussten. Angesprochen ist die gesellschaft-
liehe Bedeutung des Unbewussten, seine Verflechtung mit Herrschaftsverhältnissen
(vgl. z.B. Erdheims Analyse der „einfrierenden" Funktion des Unbewussten).

5) Das einfachste und wohl sehr aktuelle Beispiel, das Althusser diesbezüglich gibt,
bezieht sich auf die christliche Ideologie, deren Materialität in rituellen, den ganzen
Körper einschliessenden Handlungen gut fassbar ist.

6) Vgl. Althusser 1976, S.32: „II ne suffit pas de savoir que la famille occidentale est
patriarcale et exogamique (structure de la parenté), — il faut aussi éclucider les

formations idéologiques qui gouvernent la conjugalite, la paternité, la maternité et
l'enfance: qu'est-ce que 'être époux', 'etre mère', 'être enfant' (und 'etre femme,
'être homme' müssten wir beifügen, S.B.)? Sur ces formations idéologiques spéci-
fiques, tout un travail de recherche reste encore à accomplir".

LITERATUR

Althusser, Louis: Positions. Paris 1976
ders.: Ideologie und ideologische Staatsapparate. Hamburg/Westberlin 1977
Barret, Michele: Das unterstellte Geschlecht. Umrisse eines materialistischen Feminis-

mus. Berlin 1983
Erdheim, Mario: Die gesellschaftliche Produktion von Unbewusstheit. Frankfurt/M.

1982
Dreyfus, H./Rabinow, P.: Michel Foucault. Un parcours philosophique. Paris 1984
Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit. Frankfurt/M. 1977
Görlich, B./Lorenzer, A./Schmidt, A.: Der Stachel Freud. Frankfurt/M. 1980
Hagemann-White, Carol: Frauenbewegung und Psychoanalyse. Frankfurt/M. 1979
Irigaray, Luce: Waren, Körper, Sprache. Der ver-rückte Diskurs der Frauen. Berlin 1976
dies.: Speculum. Spiegel des andern Geschlechts. Frankfurt/M. 1980
dies.: Unbewusstes, Frauen, Psychoanalyse. Berlin 1977
Kuhn, Annette/ Wölpe, AnnMarie (Ed.s): Feminism and materialism. London 1978
Martin, Biddy: Weiblichkeit als kulturelle Konstruktion. In: Argument 138/1983
Mitchell, Juliet: Psychoanalyse und Feminismus. Frankfurt/M. 1976
Psychoanalyse der weiblichen Sexualität. Herausgegeben von Janine Chasseguet-Smirgel.

Frankfurt/M. 1981
Schlesier, Renate: Konstruktionen der Weiblichkeit bei Sigmund Freud. Frankfurt/M.

1981
Weisshaupt, Brigitte: Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung von Frauen. In: Wider-

spruch, Heft 8/1984

*

72 WIDERSPRUCH 9/85


	Psychoanalyse, Feminismus und Ideologiekritik : Bemerkungen zur feministischen Freud-Rezeption und Freud-Kritik

