Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 5 (1985)

Heft: 9

Artikel: Psychoanalyse, Feminismus und ldeologiekritik : Bemerkungen zur
feministischen Freud-Rezeption und Freud-Kritik

Autor: Brander, Stefanie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651887

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-651887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stefanie Brander
Psychoanalyse, Feminismus und Ideologiekritik
Bemerkungen zur feministischen Freud-Rezeption und FreudKritik

Der ,,Stachel Freud” (Gorlich/Lorenzer/Schmidt 1980) macht sich neuer-
dings wieder bemerkbar. Die Vorstellung von der Psychoanalyse als ,,Aber-
glaube des Jahrhunderts” (Zimmer), als ,mythischer Schaumblase (Sullo-
way), als einer aus einer Notliige heraus entstandenen ,Irrlehre” (Masson)
eines viktorianischen Patriarchen, die zu Unrecht den Namen einer Wissen-
schaft beanspruche, hat zwar Konjunktur. Heute existieren jedoch Versuche,
die Psychoanalyse aus dem medizinischen Ghetto und aus der Verstrickung
in staatlich-institutionelle Konformitdt zu 16sen, ihre Grundbegriffe zu ‘ent-
harmlosen’ und ihre urspringliche Radikalitit wieder aufleben zu lassen.
Vermehrt wird auf die aufklirerische bis subversive Dimension der Psycho-
analyse hingewiesen. (1)

An der Frauenbewegung und der feministischen Theorie ist diese Wende
nicht spurlos voriibergegangen. Ich werde im folgenden nicht die gesamte
Rezeptionsgeschichte wiedergeben, sondern mich auf einen Punkt konzen-
trieren. Gegeniiber herkémmlich marxistischen Erklirungen der Frauenun-
terdriickung als Nebenprodukt des zentralen Widerspruchs zwischen Kapital
und Arbeit hat die Frauenbewegung immer wieder auf deren Unvermogen
hingewiesen, Herrschaftsmechanismen zu erkliren, die nicht zwischen Klas-
sen, sondern ,,natiirlichen” Geschlechtern bestehen. Die feministische Psycho-
analyse-Kritik orientierte sich allerdings bis zum Ende der 60er Jahre an
einer ebenso einseitig reduktionistischen Argumentation wie sie den Mar-
xisten zuvor angekreidet worden war (2). Das Problem der Bildung von Ge-
schlechtsidentitit bzw. der Beharrlichkeit der ideologischen Subjekte ‘Mann’
und ‘Frau’ geriet deshalb kaum ins Blickfeld. Zu Beginn der 70er Jahre, etwa
gleichzeitig mit der Infragestellung bisherigen linken Politik/Ideologie/Macht-
Verstindnisses durch Foucault, Althusser u.a. hat sich die Situation merklich
verindert. Parallel zum Angriff auf den Okonomischen Determinismus im
Marxismus entwickelte die Frauenbewegung in Opposition zur Theorie des Ne-
benwiderspruchs neue Analysen der Frauenunterdriickung, jetzt begriffen
als ,,relativ autonomes Element der Gesellschaftsform” (Barret 1983, S.35).
Dabei verloren herkémmliche Unterscheidungen und hierarchische Trennun-
gen von verschiedenen Bereichen — z.B. Produktion und Reproduktion —
ihre zentrale Bedeutung; die Reduktion der Frau auf ihre Klassenzugehorig-
keit war nicht mehr aufrechtzuerhalten. Konsequenterweise konnen sich
Feministinnen heute nicht mehr fiir fade Debatten iiber ‘subjektive’ Faktoren
begeistern. Auf Interesse stossen dafir oft Uberlegungen, die die ‘Materiali-
tit’ der Ideologie behaupten — zu denken ist insbesondere an Althussers
Ideologietheorie und deren Auswirkungen. M. Barret hat auf diesen ,,weit-
gehend unbemerkt” gebliebenen Zusammenhang verwiesen (Barret 1983,
S.36). Auch Foucaults Machtanalytik, sein Verstindnis von ‘diskursiver
Praxis’ und Subjektkonstitution findet Beachtung. So hat beispielsweise

66 : WIDERSPRUCH 9/85



B. Martin auf Gemeinsamkeiten in Foucaults Arbeiten und den ,,Anliegen
eines materialistischen Feminismus”, der ,,theoretischen Aufarbeitung von
Sexualitit, Subjektivitit und Macht” hingewiesen. (Vgl. B. Martin, 1983)

In Frankreich, wo, anders als in der BRD oder in den USA, eine eigen-
willige, durch Lacans Freud-Interpretation geprigte psychoanalytische Tra-
dition existiert, haben Feministinnen recht frith versucht, die Ideologie der
Geschlechtsidentitit mit den Mitteln der Psychoanalyse neu zu durchdenken.
(3) Seit Mitte der 70er Jahre beginnt sich eine solche Neubewertung auch
bei Feministinnen aus dem deutschen und englischen Sprachraum durchzu-
setzen, trotz der historisch fatalen institutionellen Vereinnahmung der
Psychoanalyse in den entsprechenden Landern.

A. Kuhn beispielsweise hat sich bei einem Versuch der Neubestimmung
patriarchaler und Kkapitalistischer Strukturen in der Familie auf psycho-
analytische Theorie Lacanscher Provenienz gestiitzt. Thre Kritik gilt dem
soziologischen Funktionalismus von Familienanalysen, die ein bestimmtes
Gesellschaftssystem oder eine bestimmte Produktionsweise zur alleinigen
Ursache der Familienform und diese wiederum zur alleinigen Ursache des
weiblichen Bewusstseins erkldren. Sowohl Parsons Definition der Familie
als ,,pattern maintenance’ und ,,tension management” als auch die Redu-
zierung der Familie auf die Reproduktion von Arbeitskraft sind unzurei-
chend: die Familie bleibt ein ,]leeres Zeichen”, Ort der Transmission sozialer
Krifteverhilltnisse, die ausserhalb ihrer selbst liegen. Ihre Subjekte werden
zu ,,Agenten” reduziert, durch welche historische Krifte nur hindurchflies-
sen. Die Realitit psychischer Beziehungen in der Familie und deren Auto-
nomie als soziale Krifteverhiltnisse werden so unterschitzt. Dagegen erlaubt
es die Psychoanalyse, Subjekte nicht bloss als Ideologierezipienten zu be-
greifen: Sie beschreibt, wie sich die psychischen Instanzen (Ich/Es/Uber-Ich)
in der Auseinandersetzung mit der Realitédt bilden, d.h. sie kann zeigen, wie in
der Familie Geschlechter- und Klassensubjekte entstehen, wie psychische
Beziehungen und Eigentumsverhiltnisse ausgehandelt und weitergegeben wer-
den. Fiir Kuhn kann die psychoanalytische Theorie der Ichbildung auch als
Analyse der Funktionsweise von Ideologie verwendet werden.

Feminismus — Psychoanalyse: ein ideologietheoretischer ‘Anniherungs-
versuch’

J. Mitchell ist in ihrem auf deutsch erstmals 1976 erschienenen Buch ,,Psy-
choanalyse und Feminismus” der Vorstellung von der Psychoanalyse und
ihrem Griindervater als schlimmster aller misogynen Kopfgeburten der Wis-
senschaft sehr dezidiert entgegengetreten. Zweifellos ist es ihr Verdienst,
massive Vorurteile beseitigt und eine neue Ara der feministischen Rezep-
tion der Psychoanalyse eingeleitet zu haben.

Die erneute Aufmerksamkeit der Feministinnen fiir Theoreme der Psy-
choanalyse hingt m.E. zusammen mit einer Neueinschitzung der Rolle der
Ideologie im Geschlechterkampf. Der Prozess der Konstitution des (Ge-
schlechter-)Subjekts ist zum Hauptthema feministischer Diskussionen avan-
ciert. J. Mitchell hat den ideologischen Kern der Frauenunterdriickung in

WIDERSPRUCH 9/85 67



ihrem Buch hervorgehoben und gleichzeitig die relative Autonomie von
Ideologie postuliert. Sie spricht im Lacanschen Sinne vom Patriarchat als der
symbolischen Ordnung des ,,Gesetzes des Vaters”, das den Kulturerwerb

jedes menschlichen Individuums, seinen Eintritt in die soziale Ordnung bisher
bestimmt hat und als solches eine zwar historisch verdnderbare, in seiner
Funktionsweise aber transhistorische Struktur bildet.  Thr Konzept vom
,ewigen” Patriarchat erinnert an Althussers Ideologielehre; er unterscheidet
bekanntlich die ,,ewige” Ideologie von den besonderen — religiosen, morali-
schen, juristischen, politischen — Ideologien (Althusser 1977, S.131). Bringen
diese besonderen Formen stets Klassenpositionen zum Ausdruck — entspre-
chendes liesse sich wohl fiir die historische Vielfdltigkeit patriarchaler Ideolo-
gien belegen —, so besitzt die Ideologie ,,eine Struktur und eine Funktions-
weise . . ., die sie zu einer nicht-historischen, d.h. omnihistorischen Realitit
machen” (S.132). Althusser, um das hier kurz zusammenzufassen, hat unter
Zuhilfenahme Freudscher Begriffe den ,,Positivismus™” der ,,Deutschen
Ideologie” zuriickgewiesen. Tatsdchlich spricht Marx dort von den ,,ideologi-
schen Reflexe(n) und Echos” des menschlichen Lebensprozesses (MEW 3,
S.26). Ideologische Vorstellungen sind demnach fiir Marx etwas Realitits-
fremdes, gleichsam Nebelschwaden, die da und dort noch das Gehirn der
Menschen beléstigen, sich mit dem historisch-6konomischen Fortschritt
jedoch bald verziehen werden.

Im Anschluss an Freud, der im Traum mehr gesehen hat als ein leeres und
nichtiges Imaginires, will Althusser die machtvolle Realitit der Ideologie
(,,im Allgemeinen”) nachweisen. Wie das Freudsche Unbewusste sei auch
Ideologie ewig; bereits in ,,Pour Marx™” hat ja Althusser die Ideologie definiert
als ein die Menschen determinierendes gesellschaftliches Unbewusstes (4).
Ideologie ist mithin nicht falsches Bewusstsein iiber wahre Tatbestinde, nicht
blosse Reprisentation des Realen, sondern das eingebildete Verhiltnis der
Menschen zu ihren wirklichen Existenzbedingungen. Als ,,eingebildete™ sind
diese Verhiltnisse nichtsdestoweniger real, bzw. — wie Althusser es aus-
driickt — mit einer materiellen Existenz ausgestattet, innerhalb eines ,,Appa-
rats” und dessen Praxis konkret erfahrbar (5). Der Beweis ihrer Materialitit/
Realitit liegt in ihrer Macht, menschliche Handlungen zu determinieren
oder — um wiederum die von Althusser bevorzugte Ausdrucksweise zu wih-
len — Individuen als Subjekte anzurufen, die sich ihrerseits in einer Ordnung
von Abhingigkeitsverhiltnissen wiedererkennen und sich gemiss internali-
sierten Normen verhalten (6)

Mitchell teilt unausgesprochen die Althussersche Vorstellung der ,,Materiali-
tdt” von Ideologie. Ihrer Auffassung nach ist es gerade die Psychoanalyse,
die sich mit dieser ,;materiellen Realitdt von Vorstellungen im geschichtlichen
Lebenszusammenhang des Menschen” befasst (Mitchell 1976, S.32). Freud
hat, so Mitchell, die Wirkungsweise von Ideologie unter patriarchalen Verhilt-
nissen erkannt. In Anlehnung an seine mythologisch anmutenden Modelle
der psychischen Entwicklung kénne man das Walten des ,Gesetzes des
Vaters” im Leben und im Unbewussten” jedes einzelnen Knaben und Mid-
chens” studieren, ,,die Funktionsweise eines patriarchalen Systems begrei-
fen . . . das per definitionem die Frauen unterdriicken muss’. Den sogenann-

68 WIDERSPRUCH 9/86



ten ,,phallischen Monismus™ Freuds, der ihm als méinnliche Phantasiebildung
angekreidet wird, interpretiert Mitchell als ungewollte Erklirung des Mangels,
mit dem Weiblichkeit in der symbolischen Ordnung des Patriarchats seit jeher
behaftet ist. Werden Begriffe wie z.B. der ,,Penisneid” aus diesem Zusammen-
hang gerissen, wirken sie ,Jldcherlich” und werden ,,ideologisch gefihrlich”
(S.12). Die Rede vom Penisneid geht eben nicht ,,iber irgendein anatomisches
Organ, sondern betrifft die Vorstellungen, die der Mensch davon hat und die
er in der jeweiligen Kultur und Gesellschaftsordnung lebt. ( . . . ) Die Art
und Weise, wie wir die notwendigen Gesetze des menschlichen Zusammenle-
bens qua ‘Vorstellungen’ leben, ist weniger bewusst als vielmehr unbewusst —
die besondere Aufgabe der Psychoanalyse ist es, herauszufinden, wie wir
jenes kulturelle Erbe von Vorstellungen und Gesetzen . . . durch das Unbe-
wusste erwerben, oder — anders ausgedriickt —: das Unbewusste ist die Art
und Weise, wie wir diese Gesetze erwerben.” (Mitchell, a.a.0.)

Wer erwirbt wie? , Weibliches Unbewusstes’” und ,,verdringte Weiblichkeit”

Die Frage nach dem unbewussten Erwerb dieser Gesetze durch die Frau ist
einer der Hauptankniipfungspunkte neuerer feministischer Freud-Kritik.
Dadurch,dass sie die Rolle des Unbewussten geschlechtsspezifisch reflektiert,
dh. auf der Basis psychoanalytischer Erkenntnisse selbst arbeitet, unter-
scheidet sie sich im wesentlichen von frilherer feministischer Freud-Kritik,
L. Irigaray z.B. geht davon aus, dass die Frauen nicht nur ein Unbewuss-
tes haben, sondern zu einem gewissen Teil auch das Unbewusste sind. Als
zensiertes, verdriangtes Anderes, als Gegenpol zu Rationalitit und Bewusst-
heit, wird Unbewusstes in dhnlicher Weise auf den Begriff gebracht wie Weib-
lichkeit innerhalb der ,,médnnlichen Reprisentationslogik”. Damit bleibt das
Unbewusste einer Logik verpflichtet, die ihre ,,Vorrite” aus ,jeglicher Form
des ‘Anderen’: dem Wilden, dem Kind, dem Verriickten, der Frau” schopft
(Irigaray, 1977, S.14). Deshalb Irigarays Frage: Was fiir ein Unbewusstes
kdme den Frauen zu, wenn diese Logik einmal durchbrochen ist? Gibe es
tiberhaupt noch ein Unbewusstes? Um der Logik der Ausgrenzung nicht
erneut zum Opfer zu fallen, gibt Irigaray keine Antwort auf die Frage nach
einem ,,weiblichen Unbewussten” (Weisshaupt, 1984). Sie hilt lediglich fest,
dass in der psychoanalytischen Theorie ein Problem ,,besonders verkannt,
kaum umrissen worden ist, nimlich das Verhiltnis der Frau zur Mutter und
das Verhiltnis der Frauen untereinander” (a.a.0.). Das Unbewusste der Frau
kennt im Freudschen Weiblichkeitsmodell keine eigenen Entwicklungsgesetze,
die Ausbildung eines eigenen Symbolischen bleibt ihr verwehrt. ,Der weib-
liche Odipuskomplex ist im Endeffekt das Eintreten der Frau in ein Werte-
system, das nicht das ihre ist” (S.22). Da der Phallus die einzige Referenz
bleibt, miissen Frauen ihre , Weiblichkeit”” in einer Maskerade ,mimen”
(und dabei versuchen, etwas von ihren Wiinschen und ihrer Lust zu retten).
Sie sind gezwungen, Frauen — und dazu noch normale — zu werden, wihrend
der Mann von vornherein Mann ist (das kleine Méddchen ist zuerst ,,wie ein
kleiner Mann”, dann ,kastriert” und in der Anerkennung ihres Defekts
schliesslich ,,normale Frau”, als Mutter eines/ihres Mannes/Sohnes).

WIDERSPRUCH 9/85 69



Freud hat, so Irigaray, als ,Mann der Wissenschaft” die Wahrheit jeder
Wissenschaft, die Logik jedes Diskurses, die ,,sexuelle Indifferenz” enthiillt.
Der phallische Monismus herrscht ,,in den imagindren und symbolischen Pro-
zessen . . . die das gesellschaftliche und kulturelle Funktionieren regulieren”
(Irigaray, 1976, S.25ff). Um diesen Zustand zu verdndern, um eine Partizi-
pation der Frauen an symbolischen und gesellschaftlichen Prozessen zu er-
moglichen, will Irigaray nicht zu ,.einer vorkritischen Haltung gegeniiber der
Psychoanalyse” zuriickkehren, sondern ,jhre noch wirkungslosen Implika-
tionen” entfalten (S.28). Es geht darum, ,,die philosophische Ordnung des
Diskurses”, die herrschende Begrifflichkeit, die sich vom ‘Anderen’ nihrt,
aufzuldsen, einen neuen Zugang zum Symbolischen, die ,,Syntax’ des Weib-
lichen, zu schaffen. Freud hat diese Ordnung zwar durch das Aufdecken der
Wirkungen des Unbewussten im Bewusstsein und der Sprache der Subjekte
erschiittert, ist ihr aber, ,,was die Differenz der Geschlechter angeht, para-
doxerweise unterworfen geblieben”. Mit seiner Behauptung, ,,dass das ‘Ménn-
liche’ das Modell der Sexualitit sei, dass jede Repridsentation des Wunsches
nicht umhinkénne, an diesem sich zu eichen, diesem sich zu unterwerfen . . .
enthiillt Freud die Voraussetzungen des Schauplatzes der Reprisentation: die
sexuelle Indifferenz, die sie stiitzt, sichert ihre Kohirenz und Geschlossenheit.
Indirekt schligt er also deren Analyse vor. Die mogliche Artikulation der
Beziehung zwischen der unbewussten Okonomie und der Differenz der
Geschlechter aber ist von ihm nicht realisiert worden. Eine theoretische
Schwiche, die ihrerseits den Schauplatz des Unbewussten beschrinken
kann.” (S.28)

Auch R. Schlesier ist den Spuren ,,verdrangter Weiblichkeit™ im Freudschen
Modell der psychosexuellen Entwicklung nachgegangen. Sie versteht die
Psychoanalyse als ein heute weiterzufilhrendes Aufklirungsunternehmen,
welches aber — wie die Freudsche Weiblichkeitskonstruktion zeigt — einer
unvermeidlichen ,Dialektik von Entmythologisierung und Remythologi-
sierung” gehorcht (Schlesier, 1981, S.165). In psychoanalytischen Termini
gesprochen: die Psychoanalyse selbst ist nicht ,,verdringungsfrei’’, ihr An-
spruch, die Entwicklung der Geschlechtsidentitdt aufzukldren, ist auf halbem
Wege stehen geblieben und scheitert am Kastrationsmodell der Weiblichkeit.
Freud hat diesen Begriff der infantilen Mythenbildung, einem kindlichen
Versuch von Aufklirung und Konfliktbewiltigung, abgewonnen. Er hat den
Kastrationsgedanken zwar als ,,Mythenbildung”, in der sich ,,Phantasie und
Realitit, Irrtum und Wahrheit vereinen” erkannt und als Versuch, die Tatsa-
che der Existenz zweier Geschlechter zu verarbeiten, interpretiert (S.166).
Diese kindliche Kastrationsphantasie wurde aber nicht weiter zum Gegen-
stand der Analyse gemacht, Freud befragte die ,,in diesem Modell zum Aus-
druck kommenden Negationen . . . nicht danach, ob sie als Anerkennung des
Verdringten zu verstehen seien” (S.167). Penisneid und Kastrationsangst
schienen Freud so selbstverstindlich, dass er es unterliess, ,,sie im Zusammen-
hang mit der Verdringung kindlicher Inzestwiinsche zu untersuchen. Jene
Negationen erschienen ihm durch die Anatomie ‘schicksalshaft praformiert;
ihre reprdsentative Funktion blieb in Freuds Theorie unanalysiert” (a.a.0.).
Das eingestandenermassen ,Liicken- und Schattenhafte”, das ¢, Rétsel”,

70 WIDERSPRUCH 9/85



mit dem Freud sich plagt, wird in der Behauptung des ,,Defekts” weiblicher
Sexualitit unreflektiert wiederholt. Fiir Schlesier steht damit die Glaub-
wiirdigkeit der Psychoanalyse auf dem Spiel. Die unaufgeklirte ‘Ratselhaf-
tigkeit’ der Frau, das Stehenbleiben Freuds beim Diktum ,,Anatomie ist
Schicksal” wird zum Schicksal der psychoanalytischen Weiblichkeitskonstruk-
tion selbst, in der sich Aufkldrung und Verdringung von Mdoglichkeiten weib-
licher Bewusstseinsbildung iiberlagern.

Schlesier formuliert in treffender Weise das Paradox verdringter Weiblich-
keit bei Freud: weibliche Sexualitit scheint ,,nur dann zu existieren und dann
zugleich noch nicht zu existieren, wenn der Wunsch nach dem Penis — in ir-
gendeiner seiner Umwandlungsformen oder direkt — die Frau dirigiert. Darin
besteht die auf dem Boden seiner Theorie unldsbare Aporie der Freudschen
Weiblichkeitskonstruktion® (S.147). Schlesiers Kritik zeigt in iiberzeugender
Weise, wie mit den Mitteln der Psychoanalyse selbst die Freudsche Weiblich-
keitstheorie demontiert werden kann, ohne dass auf die Bedeutung des un-
bewussten Erwerbs von Geschlechtsidentitit verzichtet werden muss.

Ich gehe davon aus, dass gerade der Feminismus, auf die soziale Relevanz
des Unbewussten, auf seine Beziehung zum Problem von Macht und Herr-
schaft erneut aufmerksam gemacht hat. Feministinnen sollten deshalb nicht
davor zuriickschrecken, psychoanalytische Erkenntnisse in die Aufarbeitung
von Machtbeziehungen- und Strategien miteinzubeziehen. Ichidentitit,
Sexualitdit und Geschlechtsidentitdt sind keine fixen anthropologischen
Konstanten, auf welche wir, nach Aufhebung einer durch dussere Einfliisse
bedingten ‘Entfremdung’ rekurrieren konnten, sondern miihsam errungene,
aber wirksam verankerte, zu einem grossen Teil unbewusst gelebte Verhilt-
nisse, praktische Prozesse. Diese frihe Erkenntnis Freuds, welche die biir-
gerlich-ideologische Vorstellung eines mit einem einheitlichen Bewusstsein
ausgestatteten (Geschlechter-)Subjekts radikal in Frage stellt, kann femini-
stische Theorie und Ideologiekritik sich zunutze machen, will sie idealistische
Riickfille in wie auch immer geartete ‘weibliche’ Paradiese und Identitdtsan-
gebote vermeiden. Die feministische Rezeption der Psychoanalyse hat sich
zwar seit jeher als heikles Unterfangen erwiesen. R. Schlesier u.a. zeigen aber,
dass sich Feministinnen kritisch und mit der gebotenen Vorsicht psycho-
analytische Erkenntnisse aneignen konnen. Die Erfahrung, dass Analysen
der Unterdriickung, die nur auf der Ebene des Bewusstseins operieren, an
einem wesentlichen Teil der heutigen Alltagsrealitit der Frauen, an ihrer
psychischen und sexuellen Entwicklung vorbeireden, mag ausschlaggebend
fir die Neubewertung der Psychoanalyse in feministischer Theorie gewesen
sein.

Was Frauen hier und heute tun (das gleiche gilt sicherlich auch fiir Mdnn-
ner), lisst sich nicht funktionalistisch auf externe Faktoren beschrinken.
Widerstand gegen gesellschaftliche Machtverhiltnisse, Zwang und Gewalt
werden erst moglich, wenn uns nicht innere Zwinge in fataler Wiederholung
daran hindern. Das ,hysterische Flend”, wie es Freud beschrieben hat, ist
zwar in seinen damaligen Erscheinungsformen heute kaum mehr anzutref-
fen. Sein Versuch aber, dieses ,,Elend in gemeines Ungliick zu verwandeln”
damit sich die Betroffenen dagegen ,,besser zur Wehr setzen kénnen” (Freud,
1895, GW I, S.312) hat nichts an Aktualitit verloren.

WIDERSPRUCH 9/85 71



ANMERKUNGEN

1) Vgl. z.B. M. Erdheim, Die gesellschaftliche Produktion von Unbewusstheit. 1982;
Das Unbehagen in der Psychoanalyse, Hrsg. H.M. Lohmann, Frankfurt, Paris 1983;
vgl. auch C. Schelbert in WOZ Nr. 1-2, 11.1.85 und P. Parin in TA-Magazin Nr. 14
6.4.85 Hexenjagd im Geistigen. Ebenso aufschlussreich waren die darauffolgenden
Leserbriefe. '

2) Dies gilt etwa fiir amerikanische Autorinnen und deren Einschdtzung der Psycho-
analyse als ideologischem Phanomen der viktorianischen Epoche. vgl. Mitchell,
S.3671ff.

3) Vgl. vor allem die Arbeiten von Luce Irigaray: Das Geschlecht, das nicht eins ist.
Berlin, 1979. Und: Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts. Frankfurt, 1980

4) Nicht im Sinne eines ‘kollektiven’ Unbewussten. Angesprochen ist die gesellschaft-
liche Bedeutung des Unbewussten, seine Verflechtung mit Herrschaftsverhaltnissen
(vgl. z.B. Erdheims Analyse der ,einfrierenden’’ Funktion des Unbewussten).

5) Das einfachste und wohl sehr aktuelle Beispiel, das Althusser diesbeziiglich gibt,
bezieht sich auf die christliche Ideologie, deren Materialitat in rituellen, den ganzen
Korper einschliessenden Handlungen gut fassbar ist.

6) Val. Althusser 1976, S.32: ,,Il ne suffit pas de savoir que la famille occidentale est
patriarcale et exogamique (structure de la parenté), — il faut aussi éclucider les
formations idéologiques qui gouvernent la conjugalité, la paternite, la maternité et
I'enfance: qu'est-ce que ‘étre époux’, ‘etre mere’, ‘étre enfant’ (und ‘étre femme,
'etre homme’ miissten wir beifiigen, S.B.)? Sur ces formations idéologiques spéci-
fiques, tout un travail de recherche reste encore a4 accomplir”’.

LITERATUR

Althusser, Louis: Positions. Paris 1976

ders.: Ideologie und ideologische Staatsapparate. Hamburg/Westberlin 1977

Barret, Michele: Das unterstellte Geschlecht. Umrisse eines materialistischen Feminis-
mus. Berlin 1983

Erdheim, Mario: Die gesellschaftliche Produktion von Unbewusstheit. Frankfurt/M.
1982

Dreyfus, H./Rabinow, P.: Michel Foucault. Un parcours philosophique. Paris 1984

Foucault, Michel: Sexualitat und Wahrheit. Frankfurt/M. 1977

Gorlich, B./Lorenzer, A./Schmidt, A.: Der Stachel Freud. Frankfurt/M. 1980

Hagemann-White, Carol: Frauenbewegung und Psychoanalyse. Frankfurt/M. 1979

Irigaray, Luce: Waren, Korper, Sprache. Der ver-riickte Diskurs der Frauen. Berlin 1976

dies.: Speculum. Spiegel des andern Geschlechts. Frankfurt/M. 1980

dies.: Unbewusstes, Frauen, Psychoanalyse. Berlin 1977

Kuhn, Annette/ Wolpe, AnnMarie (Ed.s): Feminism and materialism. London 1978

Martin, Biddy: Weiblichkeit als kulturelle Konstruktion. In: Argument 138/1983

Mitchell, Juliet: Psychoanalyse und Feminismus. Frankfurt/M. 1976

Psychoanalyse der weiblichen Sexualitat. Herausgegeben von Janine Chasseguet-Smirgel.
Frankfurt/M, 1981

Schlesier, Renate: Konstruktionen der Weiblichkeit bei Sigmund Freud. Frankfurt/M.
1981

Weisshaupt, Brigitte: Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung von Frauen. In: Wider-
spruch, Heft 8/1984

72 WIDERSPRUCH 9/85



	Psychoanalyse, Feminismus und Ideologiekritik : Bemerkungen zur feministischen Freud-Rezeption und Freud-Kritik

