
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 5 (1985)

Heft: 9

Artikel: Psychoökologie

Autor: Modena, Emilio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651807

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emilio Modena

Psychoökologie

Versuch einer Synthese von psychoanalytischen und ökologischen Über-
legungen

Als ich auf Einladung eines Wiener Kollegen für eine Buchpublikation mit
dem Arbeitstitel „Psychoanalyse der ökologischen Bewegung" (Böhlau-
Verlag) einen Aufsatz schreiben sollte, stellten sich mir als Marxisten zwei
grundsätzliche Fragen. Zunächst eine methodologische nach dem Verhältnis
von Psychoanalyse und Politik: Der Abgrenzung vom Psychologismus, der
seit Freuds kulturtheoretischen Schriften erfahrungsgemäss bei analytischen
„Grenzüberschreitungen" — abgesehen vom Biologismus — die Hauptgefahr
darstellt. Zweitens eine inhaltliche: Wo sind echte Berührungspunkte zwi-
sehen ökologischen und psychoanalytischen Gesichtspunkten gegeben unter
Berücksichtigung des für mich entscheidenden Konzeptes vom „Primat der
Praxis"?

Weil mir die zentrale Problematik der Ökologie, das widersprüchliche
Verhältnis des Menschen zur Natur, genügend erkannt zu sein scheint, will
ich im folgenden die Fragestellung auf die innere Natur des Menschen ein-

grenzen, um von meiner Berufspraxis aus einen unmittelbareren Beitrag
leisten zu können (1). Denn das Verhältnis des Menschen zu seiner inneren
Natur ist zwar auch im Verlaufe der Sozialisation gesellschaftlich vermittelt,
stellt sich nach Abschluss der Sozialisation aber als ein primär psychologi-
sches dar. So gesehen lautet die Frage, wie Menschen in der politischen
Praxis mit sich selbst umgehen, oder besser: wie sie mit sich und untereinan-
der umgehen könnten oder sollten im Hinblick auf eine Optimierung ihrer
Politik. Diese Betrachtungsweise nenne ich „Psychoökologie". Die Einführung
eines psychoökologischen Gesichtspunktes in der linken Politik bedeutet
für mich die Konkretisierung der Diskussion um den „subjektiven Faktor",
den Ausgangspunkt der Kontroverse zwischen Marxismus und Psychoanaly-
se (2).

Von einer überich-gesteuerten zu einer ich-gerechten Politik

Die 68er-Bewegung lebte als typisch intellektuelle Formation von zwei
Zielsetzungen: Aus der anti-autoritären Kritik ging die Forderung nach
Demokratisierung von Bildung, Wissenschaft und Kultur hervor, aus der
Analyse des Internationalismus das Anliegen einer Solidarisierung mit der
Dritten Welt. Während der erstgenannte Beweggrund den eigenen, realen
Interessen vieler Studenten und auch anderer Jugendlicher entsprach - hier
wurden auch die meisten Erfolge verzeichnet — war die internationale Soli-
darität mit den Befreiungsbewegungen Ausdruck einer politischen Moral.
Nach dem Scheitern der Studenten in der offenen Konfrontation mit dem
Staatsapparat radikalisierte sich ihr linker Flügel und engagierte sich in riva-
lisierenden Parteiaufbau-Organisationen. Diesen kam mit dem Schritt über
die Universität hinaus allerdings ihre soziale Basis abhanden. So richtig der
WIDEHSPHUCH 9/Ö5 33



Grundsatzentscheid aller K-Gruppen an und für sich war, nach der Sozial-

demokratisierung der KPs eine revolutionäre Organisation neu zu schaf-

fen, so sehr wurden sie in kürzester Zeit zu blossen Stellvertreter-Organisa-
tionen, zu isolierten Kadergruppen, die (ausser für ihren eigenen Führungs-
anspruch) nur noch für andere kämpften. Losgelöst von der Reflexion über
die eigenen Bedingungen und Bedürfnisse blieb ihre Politik von da an einseitig
überich-haft, stand unter einseitig moralischem Zwang. Entsprechend nahm
sich die moralische Zwängerei innerhalb der Gruppen aus. Es wurden abso-
luter Einsatz und absolute Parteidisziplin verlangt, als ob man sich vor einer
unmittelbar bevorstehenden Bürgerkriegssituation befunden hätte. Im Ge-

gensatz aber zu manchen religiösen Sekten, die oft ein ebenso hohes Engage-
ment von ihren Mitgliedern abverlangen, wurde nur genommen und nichts
gegeben (ausser der gewiss auch antidepressiv wirksamen Gratifikation der
Grössenphantasie, ein „Revolutionär" zu sein).

Es war die Frauenbewegung bzw. das Aufbegehren radikaler Genossinnen,
worin zuerst mit der einseitig überich-gesteuerten Politik der Parteiaufbau-
Organisationen gebrochen wurde. Die Frauen hatten es ja als geschlechts-
spezifisch real diskriminierte soziale Gruppe aus ihrer persönlichen Betrof-
fenheit heraus leichter als die Männer, zu den eigenen und ureigensten Anlie-
gen zurückzufinden. Ihre breite und langanhaltende politische Wirkung hängt
meines Erachtens gerade mit ihrer Ich-Orientierung zusammen: Sexualität
und Gleichberechtigung (im Kampf gegen die Vorherrschaft des Patriar-
chats) waren denn auch ihre Hauptthemen. Von da her möchte ich die These
formulieren:
Nur eine ich-gerechte Politik hat Aussicht auf längerdauernden Erfolg.

Ich will damit nicht etwa einer amoralischen Haltung das Wort reden,
sondern für den politischen Bereich, worin sich Arbeit und Leidenschaft
verknüpfen, dieselbe Vorherrschaft des Ich über das Überich fordern, die ich
in den Analysen vieler Patienten als grundlegende Bedingung für das seeli-
sehe Wohlbefinden gefunden habe. Vorherrschaft des Ichs heisst, dass es

ihm gelungen ist, zwischen den Ansprüchen des Es — der Triebe — und denen
des Überichs (den Anforderungen der Moral) ein Gleichgewicht herzustel-
len: Nur dann kann sich die individuelle Phantasie und Widerstandskraft
der Subjekte voll auf die äussere Realität, auf die Gesellschaft konzentrie-
ren (3). Von einer ich-gerechten Politik würde ich dann reden, wenn die

politische Praxis drei existentiellen menschlichen Bedürfnissen Rechnung
trägt: den libidfnösen, aggressiven und transzendenten. Obschon sich die
damit verbundenen Probleme überschneiden, will ich versuchen, sie kurz
nacheinander zu skizzieren.

Libido

Ich habe oft in politisch orientierten Gruppen und Parteien die Bildung
zweier Tendenzen feststellen können. Während die eine möglichst zweckdien-
lieh alle verfügbaren persönlichen Kräfte instrumenteil zur Erreichung des

gemeinsamen Zieles einsetzen möchte, im übrigen aber an den anderen Mit-
gliedern (als Personen) nicht besonders interessiert ist, will die andere Ten-
denz vor allem die zwischenmenschlichen Beziehungen pflegen, so dass für

34 WIDERSPRUCH 9/8S



sie die politische Zielsetzung eher zweitrangig wird. Welche Tendenz im
Einzelfall die grössere Berechtigung hat, kann hier nicht weiter untersucht
werden; es hängt zu sehr von der konkreten Situation ab. Im allgemeinen
kommt es meiner Meinung nach aber doch entscheidend darauf an, für wel-
che Dauer sich eine Gruppe konstituiert hat. Soll die gemeinsame politische
Arbeit lange andauern (und parteiähnliche oder gar revolutionäre Organisa-
tionen sind auf einen langen und unbestimmten Zeitraum hin angelegt),
dann kommt allerdings der persönlichen Beziehung unter den Mitgliedern
grösste Bedeutung zu. Nur sich einander affektiv zuneigende und vorwiegend
libidinös statt aggressiv verbundene Menschen können über längere Zeit
sinnvoll miteinander auskommen, einander verstehen und zusammenarbei-
ten. Die — auch für mich offene — Frage ist, wie ein solches zärtliches
Gemeinschaftsgefühl herzustellen sei, welches die affektive Voraussetzung
zu solidarischem Handeln ist. Sicher müsste der Aussprache über
sexuelle Interessen und Spannungen genügend Raum gegeben werden und, wo
Liebesbeziehungen unter den Teilnehmern bestehen oder neu entstehen,
müssten diese wieder in den Gruppenprozess eingebracht und im Kollektiv
aufgehoben werden können. Vielleicht gerade dadurch, dass die anderen
Gelegenheit bekommen, ihre Eifersucht zu äussern — wobei ich mir dessen

bewusst bin, dass das Ideal der freien Liebe unter den gegenwärtigen gesell-
schaftlichen Verhältnissen auch unter Revolutionären eine Utopie bleiben
wird.

Der Abbau von Spannungen, der an einer „Psycho-Sitzung" erfolgen kann,
könnte sich in der übrigen Arbeit fühlbar auswirken. Ich denke dabei aller-
dings nicht an die Institutionalisierung einer Supervision mit gruppendy-
namisch ausgebildeten Fachleuten; dies würde die Spontaneität der Gruppe
untergraben und unnötige Abhängigkeiten schaffen (4). Nur in besonderen

Situationen, wo nicht mehr auflösbare Spannungen aufgetreten sind, könnte
man auf den Einsatz von Psychologen im Sinne einer kurzdauernden „Kri-
senintervention" (ein paar Sitzungen) zurückgreifen. Es müsste sich dann aber

um politisch engagierte Psychologen handeln, die sich ihrerseits mit dem
gemeinsamen Ziel identifiziert haben. (Übrigens könnten solche ,JPolit-
Psychologen" daran gehen, ihre Supervisions-Erfahrungen auszutauschen —

das wäre wahrlich eine sinnvolle Form „politischer Psychologie"!)

Aggression

linke politische Gruppierungen sind hierzulande immer Kampfbündnis-
se, die sich gegen bestehende Unrechtsverhältnisse und für innovative, manch-
mal radikale soziale Veränderungen stark machen. Sie leben also definitions-
gemäss von einer aggressiven Zielsetzung. Von ihrer Konfliktlage in den herr-
sehenden Verhältnissen her werden sie eine umso grössere gesellschaftliche
Realitätswahrnehmung haben, je besser und geschickter es ihnen gelingt,
ihre Aggressionen zu artikulieren. Voraussetzung dazu ist es, sie zulassen und
bewusst erleben zu können. Nur ein möglichst ungehemmter, dJi. freier Zu-
gang zur eigenen Aggressivität erlaubt es uns, uns einerseits stolz und leiden-
schaftlich für die eigenen Ziele einzusetzen und sie anderseits differenziert

WIDERSPRUCH 9/85 35



zu vertreten, von der offenen Wut auf einen z.B. sadistischen Klassenfeind
bis zum leisen Ärger etwa über einen schwach gewordenen Genossen.

Um Missverständnissen vorzubeugen, muss angesichts des gesellschaft-
liehen Tabus, das beim Thema Aggression herrscht, angeführt werden, was
ich darunter verstehe. Ich will dabei nicht auf die bis heute ungelöste wissen-
schaftliche Streitfrage näher eintreten, ob es sich bei der Aggression um einen

angeborenen Trieb handelt, oder ob alle Aggression im Verlauf der Sozialisa-

tion aus Frustrationen anderer Lebensbedürfnisse hervorgeht (5). So oder so

ist Aggression eine lebensnotwendige Kraft, die allen Menschen seit der frühen
Kindheit in kleinerem oder grösserem Ausmass zur Verfügung steht, ich
könnte auch sagen: die sie antreibt. Schon der Säugling ergreift die Mutter-
brüst. Mit fortschreitender Reifung des Bewegungsapparates werden der

eigene Körper und die belebte und unbelebte Umwelt erforscht und in Besitz

genommen. Wer den Geschmack einer Birne kennenlernen will, muss hinein-
beissen, etc. Dieses „Voranschreiten" (vom lat. ad-gredo, ich schreite voran)
in der natürlichen und menschlichen Umwelt gestaltet sich wegen deren

Widerständigkeit zu einer lebenslangen Auseinandersetzung. Bezeichnender-
weise lernt das Kind im zweiten Lebensjahr als eines der ersten Wörter das

Nein, noch vor dem Ja — eine Reaktion auf die ständigen Verbote bei seiner
ersten Erkundung der Umwelt (6). Aber erst durch ein übertriebenes Mass an
Versagung durch die Erziehungspersonen in der frühen Kindheit und später
durch die autoritären Zwänge der Schule und der „technologischen Gewalt"
der Arbeitswelt wird aus der aggressiven Lebenskraft mit ihrem kreativ-revo-
lutionären Potential zerstörerische Aggression. Destruktion und Sadismus sind
Sozialisationsfolgen — soviel steht fest!

Da abgesehen von besonderen aggressiven Fixierungen, wie bei sado-
masochistischen Perversionen, alle Menschen in dieser Gesellschaft in klei-
nerem oder grösserem Ausmass destruktive und sadistische Gefühle in sich

tragen, sollten sie in der politischen Diskussion auch ausgesprochen werden
können. Verdrängte (oder sonstwie abgewehrte, d.h. unbewusst gehaltene)
Aggression rächt sich: Sie wird entweder gegen das eigene Ich gewendet
und führt zu depressiven Gefühlen und psychosomatischen Beschwerden
(und bei langer Dauer zu den entsprechenden Krankheiten), oder sie wird
nach aussen, von sich selbst weg auf Sündenböcke verschoben, was zur
Trübung der Realitätswahrnehmung führt, zur Bildung steriler Feindbilder.

Soll sich das politische Potential der Linken möglichst entfalten, so muss
sie ein unverkrampftes, offenes Verhältnis zur Aggression finden. Da wir in
einer durch und durch gewaltförmigen Gesellschaft leben, die auf der Aus-
beutung der Arbeit und der neokolonialen Unterdrückung der Dritten Welt
beruht, können Veränderungen nur mit Gegengewalt erreicht werden. Analog
zur Theorie des Friedensforschers Johann Galtung von der „strukturellen
Gewalt" (nicht nur der direkte, personale Angriff ist Gewalt, sondern auch
die verdeckte in Gesetzen und Verkehrsformen institutionalisierte Gewalt
(7))muss meines Erachtens in der Linken ganz offen über „strukturelle Ge-

gengewalt" diskutiert werden. Darunter verstehe ich einen verantwortungsbe-
wussten und gezielten, strategisch und taktisch wohlüberlegten Einsatz des

verfügbaren eigenen Aggressionspotentials gegen die Macht des „stummen

36 WIDERSPRUCH 9/85



Zwanges" (Marx) und alle Formen der kapitalistischen Gewaltsverhältnisse.
Ich meine: Unter real-demokratischen Verhältnissen wird man sich in der

Regel an die Legalität halten können und alle Rechtsmittel ausschöpfen.
Wo die Spielregeln der bürgerlichen Demokratie versagen — wie kürzlich in
Hainburg — wird man sich auch zu illegalen Aktionen gezwungen sehen und
das ganze Repertoire des „passiven Widerstandes", des „zivilen Ungehorsams"
durchspielen müssen. Wo sich jedoch der kapitalistische Staat zur offenen,
bewaffneten Aggression gegen die Opposition rüstet (wie immer wieder im
Faschismus), wird man sich rechtzeitig auch mit den Problemen eines bewaff-
neten Widerstandes zu befassen haben. Wer vom sogenannten „gewaltfreien
Widerstand" redet, erliegt meines Erachtens einer falschen Begriffsbildung.
Wer zum Beispiel eine Strasse durch einen Sitzstreik blockiert, ist nicht
gewaltfrei, sondern hindert andere an der Durchfahrt: das ist ein Stück
Einschränkung der Freiheit des anderen, also ein Akt der Aggression. Die
Frage ist nicht, ob es sich um Gewalt handelt oder nicht (8), sondern in
welchem Masse welche Gewalt gegen welche andere Gewalt ethisch legiti-
miert ist. Selbstverständlich kann es in einer Klassengesellschaft darüber kein
allgemeines Einverständnis geben; immerhin kennt sogar das bürgerliche Ge-
setzbuch die Institution des Notrechtes. Wir müssen leider zunehmend unter
dem Druck des „Rechtsgüternotstands" von Leben, Freiheit, Würde und
Natur handeln.

Transzendenz

Die meisten Menschen haben im Ausgleich zu ich-bezogenen Interessen
auch Bedürfnisse nach Gemeinschaft, dIi. nach Geborgenheit und Zugehörig-
keit in der Gruppe. Ich denke, dass ein Stück symbiotischer Libido aus der
frühen Mutter-Kind-Beziehung, aus der Zeit des „extrauterinen Frühjahrs"
des Menschen (K. Lorenz), wo sich das Kind noch nicht als eigenständiges
Wesen erlebt, sondern mit der Mutter lustvoll verschmilzt, in der weiteren
Entwicklung nicht nur auf Paarbeziehungen übertragen wird, sondern auch
auf die Familiengruppe und später auf die Gleichaltrigen-Gruppe (Peer
Group) und den F reundeskreis übergeht. Auch nach geglückter Individuation
(9) kann kaum jemand völlig autistisch leben. Es bleibt die Notwendigkeit
zu gegenseitiger Identifikation und Bestätigung bestehen, nach Wärme und
Sicherheit. Sobald der Heranwachsende zudem ein Todesbewusstsein ent-
wickelt hat, werden diese Bedürfnisse nach Zugehörigkeit und Aufgehoben-
sein in der Gruppe noch zusätzlich durch die Todesangst verstärkt. Das Indi-
viduum kann nur in der Erinnerung der anderen Menschen — in seinen Kin-
dern und durch seine Werke — eine Weile über den physischen Tod hinaus
„überleben".

Im Gegensatz zu anderen Kulturen, wie z.B. die von den Parins und Mor-
genthaler (10) untersuchten westafrikanischen Dogons, verfügen wir West-
europäer über kein „Gruppen-Ich" mehr als innerpsychische Struktur, die von
innen heraus das Zusammeleben in der Gruppe regeln und garantieren würde.

Gleichwohl ist da eine Sehnsucht nach einem die Ich-Grenzen übergreifenden
Erleben. Der grosse Zulauf, den manche Sekten verzeichnen können, hat

WIDERSPRUCH 9/85 37



gerade auch damit zu tun. Davon abgesehen haben die grossen Religionen
und der kirchliche Machtapparat seit jeher diese Gefühle gepflegt und durch
entsprechende Rituale gestült. Wir Linken sollten diesen materiellen Kern
der Religiosität, der weder von Marx noch von Freud in seinem Wesen

wirklich verstanden worden ist, nicht weiter übersehen.
Marx schreibt in der Einleitung "Zur Kritik der Hegeischen Rechtsphilo-

sophie":
„Die Religion ist der Seufzer der bedrängten Kreatur, das Gemüt einer
herzlosen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustände ist. Sie ist das Opium
des Volks. Die Aufhebung der Religion als desillusorischen Glücks des

Volkes ist die Forderung seines wirklichen Glücks..." (11).
In dieser Analyse, der ich mich grundsätzlich anschliessen würde, übersieht
Marx meines Erachtens die prinzipielle Unaufhebbarkeit transzendenter
Bedürfnisse, die zur Essenz des Menschlichen (als eines von seiner Biologie
her vergesellschafteten Wesens) gehören, also nicht von der jeweiligen Verfas-

sung der (Klassen-)Gesellschaft abhängen. Aufgehoben werden kann aller-
dings die religiöse Verkennung der Transzendenz als eines Göttlichen durch
ihre bewusste Aneignung in der zwischenmenschlichen Praxis der Individuen.
Auch Freud scheut den Gang „zu den Müttern". In seiner einschlägigen Ar-
beit über die Religion, „Die Zukunft einer Illusion" (1927), beschäftigt
er sich nicht mit den „tiefsten Quellen des religiösen Gefühls", was er nach
einem Briefwechsel mit Romain Rolland (der ihn auf das „ozeanische Ge-
fühl" aufmerksam machte) zu Beginn seiner späteren Schrift „Das Unbehagen
in der Kultur" (1930) nachholt. Hier ist er zwar bereit „anzuerkennen, es

gebe bei vielen Menschen ein 'ozeanisches' Gefühl, und geneigt, es „auf eine
frühe Phase des Ich-Gefühls zurückzuführen .". Er bestreitet aber aus sei-

ner patriarchalen Einstellung heraus die Ableitung der religiösen Bedürfnis-
se aus den frühesten kindlichen Erfahrungen — „ein ähnlich starkes Bedürf-
nis aus der Kindheit wie das nach dem Vaterschutz wüsste ich nicht anzuge-
ben es mag noch anderes dahinter stecken, aber das verhüllt einstweilen
der Nebel" — und er vermutet, das ozeanische Gefühl könnte ,nachträglich
in Beziehungen zur Religion geraten" sein. (12)

Alle Kulturen haben durch Rituale, zum Teil unter Zuhilfenahme von
Drogen, für die Befriedigung transzendenter, mit anderen Worten „mysti-
scher" Bedürfnisse gesorgt. Ich habe kein Rezept zur Hand, was wir in unse-
ren atheistischen Organisationen etwa dem gemeinsamen Beten der Gläubi-

gen entgegensetzen könnten. Vielleicht Musik und Gesang? Gut eingeübte
Sprechchöre? Rauschende Feste? Kiffen?

Erotische Utopie

Einer der Gründe für die gegenwärtige Schwäche der linken Bewegung
insgesamt ist ihre Parzellierung und Orientierungslosigkeit. Die neuen sozia-
len Bewegungen sind jeweils nur auf einem engen gesellschaftlichen Sektor
aktiv und zuständig, die linken Parteien wenig glaubwürdig. Eine totalisie-
rende Sicht eines neuen, echt freiheitlichen und gemeinschaftlichen (eben:
sozialistischen) Gemeinwesens, die man dem bürgerlichen Zentralstaat ent-
gegensetzen könnte, fehlt.

3g WIDERSPRUCH 9/85



Ohne eine glaubhafte „konkrete Utopie" im Kopf leidet eine Bewegung
gewissermassen an Identitätsschwäche, was zum Motivationsschwund führt,
ganz ähnlich einem adoleszenten Jugendlichen, der nicht weiss, in welche
Richtung er gehen möchte und mal dies, mal jenes ausprobiert. Von daher
erscheint mir die Entwicklung utopischer Entwürfe auf allen Gebieten von
ausschlaggebender Bedeutung. Ich will zum Schluss unter politpsychologi-
schem Gesichtspunkt einen ersten, vorläufigen Versuch wagen.

Triebtheoretisch gesehen ist die bürgerliche Konsumgesellschaft durch
eine weitgehende Fixierung der Massen auf anales Erleben (Besitzstreben
und Abgrenzung von den anderen) charakterisiert (13). Ich erlebe es zum
Beispiel immer wieder im Bekanntenkreis oder bei Patienten, dass depressive
Verstimmungen oder Leere-Gefühle durch einen Einkaufsbummel vorüber-
gehend „erledigt" werden. Ohne umgekehrt in einen sterilen Asketismus zu
verfallen, wird die Linke sich in einer sozialistischen Politik wohl weniger am
materiellen Konsum und Besitz orientieren müssen, dafür aber mehr an phal-
lisch-genitalen Interessen (sexuelle und Liebesbeziehungen, kommunikative
Bedürfnisse wie Spiel, Fest). Sublimationsmöglichkeiten wie Kunst, Sport
und Wissenschaft müssten konsequent demokratisiert werden. Nur wenn wir
solche Interessen leidenschaftlich und offensiv vertreten, haben wir den

Befriedigungsstrategien des Kapitals wirklich etwas entgegenzusetzen. Ich
meine: Wer nicht über eine konkrete Utopie verfügt, bleibt im ungewissen,
wofür er kämpft, er weiss höchstens wogegen. (Für den Wald zu kämpfen, hat
einen nostalgisch-defensiven Anstrich und wirkt — trotz seiner enormen Be-

deutung — in der Tendenz kaum systemverändernd.)
Ausgehend von der Überlegung, dass die Auflösung der traditionellen Fa-

milienstruktur in allen Industrienationen unaufhaltsam voranschreitet und der
massive Einsatz von Mikroprozessoren und Industrierobotern alle Arbeits-
prozesse derart umwälzt, dass wir in naher Zukunft bei Massenarbeitslosig-
keit und mit einer eigentlichen „Freizeitgesellschaft" konfrontiert sein wer-
den, könnte eine „erotische Utopie" neue emanzipatorische Kräfte freisetzen.

In Utopia

Von der ersten Klasse der Primarschule an gibt es in Utopia das Hauptfach
„Lebenskunde", in dem die Kinder nicht nur über Anatomie und Physiologie
der Sexualorgane, sondern auch über die Psychologie der Liebe und über das

Gesamtgebiet der Sexualität und der Erotik unterrichtet werden, denn Lie-
ben ist dort ebenso wichtig und grundlegend wie Rechnen und Schreiben.
Der Staat stellt Jugendlichen von der Pubertät an Jugendwohnhäuser zur Ver-
fügung, wo man nach freier Wahl in kleinen Gruppen zusammenlebt. In die-
sen Gruppen herrscht ein freier sexueller Umgang, wobei anderseits jeder
Zwang verpönt ist. Wenn Probleme auftauchen, stehen ein wirksamer psycho-
logischer Beratungsdienst und Vermittlungsstellen für andere Wohngruppen
zur Verfügung. Entsprechend der Jugendlichkeit der Leute wird ja von vorne-
herein mit häufigen Wechseln gerechnet. Die Menschen bleiben in diesen
Jugendwohngruppen so lange, bis sie ihre sexuellen Vorlieben und Abneigun-
gen genau kennengelernt haben. Da die Utopiker nicht zwischen Sex und
Gefühl abspalten, sind die sexuellen Abenteuer zugleich Erkundungen in die

WIDERSPRUCH 9/85 39



Psychologie der anderen Menschen. So ist meistens mit 20 bis 22 Jahren eine
erste Reife erreicht. Nun wählen die Menschen frei, wie sie weiter leben
möchten: allein, zu zweit, zu dritt oder wieder in grösseren Gruppen. Eine
effiziente staatliche Wohnungsvermittlung unterstützt sie dabei. Die Verhält-
nisse, die jetzt eingegangen werden, haben einen stabileren Charakter. Diejeni-
gen, die zusammen wohnen, haben untereinander zärtliche Beziehungen;
man kann, muss jedoch nicht miteinander schlafen. Wichtiger ist das allge-
meine Interesse aneinander und die solidarische Unterstützung der Wohnpart-
ner.

Da auch Zweier-Beziehungen durchaus möglich sind, sind weder homo-
noch hetero-sexuelle Paare gegenüber den Alleinwohnenden oder den Wohn-
gemeinschaften benachteiligt. Die ganze Stadt ist ferner von einem Netz
von Begegnungs- oder Eroszentren überzogen, wo je nachdem Gelegenheit zu
kultureller, sportlicher oder einfach geselliger Betätigung geboten wird. Hier
trifft man sich nach der Arbeit, isst und trinkt, besucht Sauna und Bad, spielt
miteinander und kann sich jederzeit in Separatzimmer zurückziehen, wo sich
zwei oder mehr Leute lieben können. In diesen Zentren sorgen speziell ausge-
bildete Animatoren — Männer und Frauen — für eine freundliche und spieleri-
sehe Atmosphäre. Sie helfen auch Schüchternen oder Handicapierten bei der
Suche nach Partnern. Für aggressiv Gestimmte gibt es spezielle Aggressions-
räume, wo man miteinander ringen oder gegeneinander boxen kann. Auch
gibt es dort raffinierte Spielautomaten, wo sadistische Phantasien ausagiert
werden können.

Mindestens einmal monatlich werden in jedem Quartier Feste organisiert,
damit sich die Leute kennen und heben lernen können. Die Festkomitees
werden von der Bevölkerung jährlich gewählt. Aus diesen Quartierfest-Komi-
tees werden dann alle vier Jahre die Mitglieder der Gemeindeverwaltung und
Regierung gewählt. Zwischen den einzelnen Festkomitees besteht natürlich
eine grosse Rivalität, denn ein Fest in Utopia ist eine sehr ernste Sache. Das
Ziel der orgastischen Verbrüderung und Verschwesterung der Bevölkerung
kann ja auf ganz verschiedene Arten erreicht werden, sei es unter vorwiegen-
der Zuhilfenahme von künstlerischen Mitteln wie Gesang und Musik, Kunst-
happenings, Theater, Dichtung, Tanzvorführungen oder aber durch die
gemeinsame Einnahme von berauschenden Drogen wie Alkohol, Haschisch,
Psilocybin etc. Über die Wirkung und Perfektionierung der einzelnen trans-
zendentalen Techniken wird an der Universität geforscht, ein Forschungs-
zweig, der grosszügig vom Ministerium für „Fest und Ekstase" unterstützt
wird, während ein anderes Ministerium, jenes für „Transkulturelle Erotik"
in ständigem Erfahrungsaustausch mit den entsprechenden ausländischen Stel-
len steht...

ANMERKUNGEN

1) Persönlich knüpfe ich dabei an einen kurzen Artikel im Widerspruch 5/1983 über
„Subjektivität und Klassenkampf" an sowie an die im Rahmen der „Stiftung für
Psychotherapie und Psychoanalyse" in der Arbeitsgruppe „Arbeiterbewusstsein"
geleistete Arbeit. Eine erste Mitteilung darüber erscheint demnächst in der Zeit-
schritt 'Psychologie und Gesellschaftskritik': Projekt Arbeiterbewusstsein der 'Stif-
tung für Psychotherapie und Psychoanalyse' — vorläufige Bemerkungen zu einem

40 WIDERSPRUCH 9/85



Versuch alternativer wissenschaftlicher Arbeit. Ebenso knüpfe ich an an meinen Auf-
satz über "Narzissmus und Gesellschaft", in welchem ich unter anderem die Bedeu-

tung eines „gesunden Narzissmus" in der politischen Bewegung am Beispiel der
Zürcher Jugendbewegung von 1980 unterstrichen habe. Er wird demnächst in der
Zeitschrift 'Psychoanalyse' veröffentlicht. Die „erotische Utopie" am Schluss
habe ich einem kürzlich gehaltenen Vortrag entnommen: „Macht Liebe statt
Krieg! — der lachende Thanatos oder von der Unfähigkeit zu lieben in unserer Zeit",
gehalten am 19.2.1985 im Rahmen der Berner Friedenswoche (unter dem Motto
„Von einer Kriegskultur zu einer Friedenskultur — Die verändernde Kraft der
Liebe"). Aus Platzgründen fehlt im vorliegenden Vorabdruck der ganze Abschnitt
'Zur Verhütung der Reproduktion der Herrschaft in der revolutionären Organisa-
tion'.

2) Vgl. den Sammelband „Marxismus Psychoanalyse Sexpol", herausgegeben von
Hans-Peter Gente, Frankfurt a.M. 1970, und meine eigene Arbeit „Marxismus,
Psychoanalyse, Freudismus 1975 mit einem Nachwort 1980", 'Psychoanalyse',
Heft 3/1980

3) Vgl. die Freudsche Erkenntnis am Schluss der 'Studien über Hysterie', Frankfurt
a.M. 1970, „Sie werden sich überzeugen, dass viel damit gewonnen ist, wenn es uns
gelingt, Ihr hysterisches Elend in gemeines Unglück zu verwandeln. Gegen das
letztere werden Sie sich mit einem wieder genesenden Seelenleben besser zur Wehr
setzen können."

4) Vgl. K. Horn: Gruppendynamik und der subjektive Faktor. Repressive Entsubli-
mierung und politisierende Praxis. Frankfurt, 1973

5) Vgl. mein Nachwort im gemeinsam mit P. Passett herausgegebenen Buch „Krieg und
Frieden aus psychoanalytischer Sicht", Basel/Frankfurt a.M. 1983

6) Vgl. R.A. Spitz: Nein und Ja. Die Ursprünge der menschlichen Kommunikation.
Stuttgart 1970 (englisch New York 1957). Und P. Parin/F. Morgenthaler: Ist die
Verinnerlichung der Aggression für die soziale Anpassung notwendig? In: A. Mit-
scherlich: Bis hier und nicht weiter. München 1969

7) Vgl. J. Galtung: Strukturelle Gewalt. Beiträge zur friedlichen Konfliktforschung.
Reinbek 1975

8) Vgl. J.P. Garbade: Gewalt ist, was der König nicht mehr duldet. Eine Analyse des
Gewaltbegriffs im schweizerischen Strafrecht. In: Widerspruch 7/1984

9) Vgl. dazu M.S. Mahler et al.: Die psychische Geburt des Menschen — Symbiose und
Individuation. Frankfurt a.M. 1978 (englisch New York 1975) und A.J. Bauleo:
Ideologia, Gruppo e Famiglia. Mailand 1978

10) P. Parin/F. Morgenthaler/G. Parin-Matthèy: Die Weissen denken zuviel. Zürich 1963
11) K. Marx: Zur Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie. In: Die Frühschriften.

Herausgegeben von S. Landshut, Stuttgart 1953
12) S. Freud, Gesammelte Werke XIV.
13) Vgl. H. Marcuse: Triebstruktur und Gesellschaft. Frankfurt 1968 und E. Fromm:

Haben oder Sein. 1976

*

WIDERSPRUCH 9/85 41


	Psychoökologie

