
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 4 (1984)

Heft: 8

Artikel: Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung von Frauen

Autor: Weisshaupt, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brigitte Weisshaupt

Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung von Frauen

Die Frauenbewegung weist Gruppierungen auf, die stark die den Frauen zuge-
sprochene Emotionalität bewusst für sich in Anspruch nehmen und sie gegen
die Kälte des Verstandes — der dann der männliche genannt wird — ausspie-
len. Die Macht des Bauches soll die Herrschaft der Ratio brechen.

Nichts gegen die Emotionalität. Den Bestrebungen, einen zu Gefühl und
Empfinden fähigen Menschen zu verwirklichen, wird heute kaum jemand
entgegenstehen. Nur, wo Emotionalität einseitig hochgespielt, und dagegen
Vernunft verächtlich gemacht wird, muss sich auch eine Frau fragen, ob
eine solche Strategie — wenn es denn überhaupt eine ist — im Ernst zur
erstrebten SelbsbeStimmung führen kann. Mir scheint Selbstbestimmung ohne
Vernunft weder denkbar noch praktikabel. Ist mir also als Frau an Selbst-

bestimmung gelegen, muss ich den notwendigen Zusammenhang zwischen
Selbstbestimmung und Vernunft aufweisen. Von daher lässt sich dann auch
wieder Emotionalität in ihrer zu fordernden Verwirklichung begreifen.

Bevor ich näher darauf eingehe, möchte ich zunächst noch ein Wort über das

Philosophieren, Denken und Leben von Frauen in der Gegenwart unserer
komplexen historischen Situation sagen. Wir Frauen sind nicht allein auf der
Welt, wir stehen nicht am Anfang und haben keine eigene Sprache und Be-

grifflichkeit. Wenn wir diesen Ausgangspunkt nicht akzeptieren, stellen wir
uns neben die Wirklichkeit, die, wie immer patriarchalisch bestimmt, auch
uns etwas angeht. Wir können uns zwar ab jetzt eine eigene Sprache und Be-

grifflichkeit erarbeiten, wir können auch die uns verborgene Geschichte der

Entwicklung des „weiblichen Wesens" aufdecken, aber wir sollten bei all
diesen Aktivitäten, die uns helfen sollen, das verdeckte 'Wesen' der Frau zu
entdecken, auf dem gegenwärtigen Stand des Bewusstseins einsetzen. Wir kön-
nen nicht die ganzen geistesgeschichtlichen, wirtschaftlichen und wissen-
schaftlichen Entwicklungen einfach ausser acht lassen, nur weil sie von Män-
nern bestimmt wurden. Die Termini, in welchen die Befreiung und Entfal-
tung des Menschen gedacht wurden, sind Termini, auf die sich zum Teil auch
die Frauenbewegung stützt, wie jede progressive Bewegung, die auf eine
Verbesserung der Zustände und auf eine Entfaltung menschlicher Freiheiten
aus ist. Wir nehmen diese Sprache und die mit ihr vermittelten Inhalte da auf,
wo wir heute stehen und versuchen mit ihnen das zu denken, was heute für
die Frauen gedacht werden muss. Dann mag es sich erweisen, dass Form und
Inhalt dieser Begrifflichkeit sich am 'Gegenstand' verwandeln, und dass sich
schliesslich auch die Wissenschaften und das Leben aufgrund des Mitwirkens
von Frauen verändern. Das wäre dann aber eine Veränderung, die

mit der Wirklichkeit stattfindet und nicht ausserhalb in einem eingebildeten
Raum fraulicher Selbsttätigkeit. (1)

98 WIDERSPRUCH 8/84



Selbstverstehen und Identität

In der abstrakten Erörterung der Identität ist die Frau mitgemeint; das heisst,
die theoretische Erörterung ist zunächst nicht so konkret, dass die Differenz
der Geschlechter miteinbezogen wird. Dass sich die Probleme der Identitäts-
bildung beim „Menschen" wesentlich als Annäherung an die Probleme der

Identitätsbildung beim Mann erweisen, ist nahehegend und darf nicht ausser
acht gelassen werden.
Ich gehe also davon aus, dass Selbstbestimmung ohne Vernunft nicht mög-
lieh ist. Fragen wir nach der Bildung einer Identität von Frauen, so geht es

darum, wie sich die Frauen selbst bestimmen. Eine solche Selbstbestimmung
muss als reflektiertes Selbstverhältnis verstanden werden. (2) Dabei können
wir noch die Differenz zwischen Selbstverstehen und Selbstbestimmung
sichtbar machen. Im Rahmen dessen, wie ich mich selbst verstehen kann,
kann ich mich auch selbst bestimmen. Selbstbestimmung ist ein freies willent-
liches Handeln, bezogen auf mich selbst und auf die Welt.

Selbstbestimmung ist, da sie als Erfahrung in einem Erfahrungsumfeld und als

Geschehen des Begreifens in einem Sprachumfeld statthat, keine ausschliess-

liehe Tätigkeit eines einzelnen Subjekts, sondern verläuft innerhalb eines in-
tersubjektiven Kontextes, Ein Verhalten zu sich selbst gänzlich ausserhalb
eines mitbestimmenden intersubjektiven Kommunikations- und Interaktions-
kontextes wird es nicht geben können. (3) Selbstbestimmung muss daher
innerhalb dieses sozialen Umfeldes betrachtet werden. Prinzipiell unterschei-
det sich hier das Werden des Selbstseins der Frau nicht von jenem des Mannes;
aber faktisch wird natürlich die durch männliche Normenschaffenskompetenz
definierte soziale Mitwelt für den Selbstwerdungsprozess von Frauen beson-
ders zum Problem. Genau hier wird die Frage relevant, in welchem sozialen

Erfahrungs- und Diskurskontext der Selbstbestimmungsprozess von Frauen
statthat.
Selbstbewusstsein, Selbstbestimmung und in dieser Form personale Identität
sind Termini der neuzeitlichen Philosophie, deren Ausfaltung im Anschluss
an die Aufklärung insbesondere der deutsche Idealismus unternommen hat.
Sie stehen im Zusammenhang mit der Entfaltung der Subjektivität, d.h.
einer selbstbewusstseinszentrierten Explikation des Ich. Hierbei geht es um
ein Ich, das wesentlich als Geist und Vernunft bestimmt ist. Mit dem Begriff
Selbstbewusstsein ist philosophisch ein Bewusstsein gemeint, das jemand von
sich selbst hat. Selbstbewusstsein im Sinne von „Bewusstsein von sich" ist
ein philosophischer Kunstausdruck, der sich von der alltagssprachlichen Ver-
wendung des Wortes — etwa in der Wendung: „Sie handelt selbstbewusst" —

unterscheidet.
Die Identität des 'Ich' bezeichnet die Kompetenz sprach- und handlungsfä-
higer Subjekte, bestimmten Konsistenzforderungen zu genügen. Diese Kompe-
tenz bildet sich in sozialen Interaktionen. „Identität wird durch Vergeseil-
schaftung erzeugt, dJi. dadurch, dass sich der Heranwachsende über die

Aneignung symbolischer Allgemeinheiten in ein bestimmtes soziales System
erst einmal integriert, während sie später durch Ihdividuierung, d.h. gerade

WIDERSPRUCH 8/84 99



durch eine wachsende bzw. kritische Unabhängigkeit gegenüber sozialen
Systemen gesichert und entfaltet wird." (4)
Schliessen wir an diese von Habermas rezipierte Darstellung der kommuni-
kativen und interaktiven Identitätsgenesis an, so lässt sich die Problematik
gegenwärtiger Identitätsbildung herausheben, welche noch durch den Nicht-
einbezug der Geschlechterdifferenz überhöht wird. (5)

Auf dem Hintergrund des Rasters genereller Identitätsgenese müssen nun
die Defizienzen bezüglich des Selbstseinkönnens von Frauen sichtbar ge-
macht werden. Wenn der interaktive Kontext zur Entstehung des Selbst-
seins von Frauen als unzureichend, verfälschend und diskriminierend ver-
standen wird, weil dieser Kontext durch inhaltlich bestimmte männliche
Normenverwaltung diktiert ist, muss wohl nach einem inhaltlich anders
bestimmten Kontext gesucht werden. Und falls es keinen solchen anderen
Kontext gibt, muss er wohl, damit die Identität der Frauen möglich wird,
erst geschaffen werden.

Sprach- und Selbstlosigkeit

Bücken wir zuerst auf die kommunikativen Prozesse, so erweist sich dafür
die Sprachunfähigkeit der Frauen in hohem Masse als Hindernis. Gerade in
der Frauenbewegung zeigt sich häufig die Sprachlosigkeit und das mangelnde
Artikulationsvermögen als elementare Schwäche, die allzuleicht durch auf-

oktroyierte Herrschaftssprache zu übertölpeln ist. Die Frauen müssen spre-
chen lernen, um ihr wachsendes Unbehagen äussern zu können. Sie wol-
len aber ihre Sprache sprechen lernen. Wo dies nicht geschieht, wird sich
weiterhin die sublim ansetzende „Sprache der Herrschenden" durchsetzen. Es
ist dies nicht eine Form von Herrschaft, die auf handgreiflich durchgesetzter
physischer Übermacht beruht, in der Frauen am ehesten noch ein konkretes
Gegenüber hätten, mit dem sie sich negativ identifizieren und daraus Kraft
zum Widerstand ziehen könnten, sondern es ist eine symbolisch vermittelte
Form von Herrschaft, die durch das Symbolsystem der Sprache hindurch
sich ausbreitet. Diese Herrschaft beginnt mit dem Wort und füllt schliesslich
die ganze Sphäre des gesellschaftlichen Lebens; sie breitet sich in Rollenan-
Weisungen, Geboten und Verboten und in Institutionen als struktureüe
Gewalt aus.
Viele Feministinnen sprechen von einem „Kolonialismus", unter dem die
meisten Frauen in patriarchalischen Gesellschaften leben. (6) Damit ist nicht
nur die faktische Unterdrückung, sondern auch die genuine Veränderung und
Beeinträchtigung des Bewusstseins der Frauen gemeint.
Nicht nur sind viele Frauen äusserlich die Sklavinnen und Instrumente der
Männer, sie haben auch vollkommen deren Auffassungen und Ideen internaü-
siert. Anstelle eines eigenen Bewusstseins leben sie mit einem 'implantierten'
Bewusstsein, und dieses wird in der Regel auf einem niedrigen selbstunkriti-
sehen Niveau gehalten. Dorothee Solle und andere sprechen von „künstli-
eher Verdummung". In einer solchen Situation ist die Möglichkeit von Selbst-

bestimmung verschwindend gering oder überhaupt nicht vorhanden. Die

100 WIDERSPRUCH 8/84



fremdbestimmten Frauen scheinen zum Teil durchaus zufrieden zu sein; viel-
leicht leiden sie aber auch, stumm, tun jedenfalls ihre häuslichen oder die
ihnen zugeordneten Dienstleistungspflichten und sehen darin Aufgabe und
Erfüllung des "Frauseins." Sie leben eingeschlossen im Familien- oder kleinen
Sozialbereich und bleiben ausgeschlossen von all den weitgreifenden selbst-

verwirklichungsrelevanten Lebensmöglichkeiten, die in der Regel das männ-
liehe Dasein bietet. Das Erfahrungsfeld der Frauen bleibt eng. Viele Erfah-

rangen, welche die männliche Autonomiegenesis bereithält, können von
ihnen nicht gemacht werden, und viele Eigenschaften, die das freie Selbst
charakterisieren, können von ihnen gar nicht gewonnen oder konditioniert
werden. Sie bleiben eingeschränkt und beschränkt auf ihre gesellschaftlich-
normativ festgelegten angeblich „weiblichen" oder „femininen" Eigenschaf-
ten, ohne zum Beispiel zu realisieren, dass Feminität „im Grande ein männ-
liches Attribut ist", eine den Frauen von den Männern zudiktierte Qualifi-
kation. (7)
Dies lässt sich auch an einer anderen Qualifikation verdeutlichen: Immer wie-
der wurde von der Selbstlosigkeit der Frauen gesprochen, solange, bis diese

sich Selbstlosigkeit selber als Tugend zurechneten. Das macht sie auch für die
sozialen und Pflegeberufe so prädestiniert. Dass „Selbstlosigkeit" auch anders
verstanden werden kann, nämlich ausserhalb dieser „affirmativen Ideologie",
und dass sie dann, als anthropologische Kategorie, eine negative Bestimmung
ist, die expressis verbis den Mangel an Selbstbewusstsein ausdrückt, wird
verschleiert. Die Frauen werden — durch kategoriale Umdeutung, bzw.
Aushöhlung des Begriffs, zur Selbstlosigkeit verführt. Selbstlosigkeit kann
auch anders akzentuiert werden.

Die Frau kann dann selbstlos sein, wenn sie kein eigenes Selbst entwickeln
konnte, bzw. wenn ihr Selbst an seiner Entwicklung gehindert wird, wenn sie

also eine bewusstlose Existenz führt oder wenn sie durch bewusstes Absehen

vom eigenen Selbst sich in den Dienst eines anderen Selbst, bzw. in den von
Normen und Institutionen stellt. Im letzteren Fall ist das eigene Selbst jedoch
die Voraussetzung für selbstloses Handeln. Aber auch hier gibt es die perver-
tierte Form von Selbstlosigkeit, nämlich als Absehen von sich im Sinne von
Selbstverleugnung. Dies bedeutet ein Verdrängen der eigenen Selbstansprüche
unter Druck oder aus Opportunität. Frauen sind lange Zeit zur „Selbstherab-
Setzung" erzogen und in die „Mystik der Selbstaufopferung" hineingedrängt
worden. (8) Machen sich Frauen dieses Geschehen nicht bewusst, so bleiben
sie in eine falsche, weil ausschliesslich ihnen zugesprochene und fremd-
bestimmte Identität gebannt.

Demontage der männlichen „Weiblichkeit"

Die französische Philosophin Luce Irigaray geht in ihrer Kritik von Sprache
und Begrifflichkeit bei der Bestimmung weiblicher Identität sehr weit, viel-
leicht bis an die Grenzen eines heute möglichen Diskurses. Weil ich diese

Kritik auch auf meine Erörterung der Identitätsproblematik beziehen möchte,
will ich sie in Grundzügen darstellen.
Schon die Frage, was „das Weibliche", was die Identität der Frau sei, sollte

WIDERSPRUCH 8/84 101



Irigarays Meinung nach abgewiesen werden. In den bisherigen Bestimmungen
des Weiblichen hätten wir den männlichen Diskurs vor uns. Es ginge gar nicht
darum, dagegen einen anderen „Begriff des Weiblichen" auszuarbeiten. Zu

sagen, dass die Weiblichkeit ein Begriff ist, hiesse bereits, „sich in ein männ-
liches Repräsentationssystem vereinnahmen zu lassen, innerhalb dessen die
Frauen in einer Ökonomie der Repräsentation gefangen sind, die im Grunde
nur der Selbstaffektion des männlichen Subjekts dient": (9) Den bisherigen
Begriff der Weiblichkeit in Frage stellen heisst also noch nicht, einen anderen

Begriff der Weiblichkeit ausarbeiten wollen. Im Rahmen des psychoanalyti-
sehen Modells erweitert Irigaray ihre Kritik aber auch auf das „Unbewusste".
Sie fragt: „Kommt der Frau auch ein anderes Unbewusstes zu?" Sie weist
zuerst darauf hin, dass die gängige Beschreibung des Unbewussten diesem
Merkmale und Eigenschaften zuspricht, die auch auf die Frau als Wirklichkeit
und Person angewendet werden. Der weibliche Charakter wird gewissermassen
mit den Merkmalen und der Organisation des Unbewussten identifiziert:
das Unbewusste widerspricht nicht, es ist nicht mit sich identisch, es verdich-

tet, es hat kein Verhältnis zum normalen Zeitablauf usw.

Wenn die Eigenschaften des Unbewussten teilweise zur Beschreibung der
weiblichen Wirklichkeit, des weiblichen Symbolischen verwendet werden, so
ist zu fragen, was für ein Unbewusstes dann die Frau hat. Das „Unbewusste"
gibt es im Rahmen des männlichen Diskurses. Wenn die Wirklichkeit, die
Ökonomie des Weiblichen in Richtung der genannten Merkmale gelesen wird,
gibt es dann dazu ein anderes Unbewusstes der Frau, das nicht in den Rahmen
des männlichen Diskurses fällt? Mit andern Worten: würde ein weibliches
Symbolisches ebenso funktionieren, dass es einen „Ort für Verdrängtes"
schaffen würde und wo wäre dieser Ort zu suchen? Bzw. wird angesichts der«

zu enthüllenden weiblichen Wirklichkeit das Unbewusste nicht überflüssig?
Mit der Thematisierung des Unbewussten erweitert folglich Luce Irigaray
die Kritik am Begrifflichen auf das von diesem Begrifflichen her bisher zu-
gänglich gemachte Andere des Begrifflichen.
Auch das Nicht-Begriffliche unterliegt der Herrschaft des Begrifflichen. Iri-
garay schreibt: „Wenn das Unbewusste heute zum Teil, zu einem guten Teil
sogar das zensierte, das verdrängte Weibliche der Geschichte ist, das Zensier-
te/Verdrängte der Logik des Bewusstsein, ist das Unbewusste nicht im
Grunde genommen immer noch eine Eigentümlichkeit des Diskurses und, in
welcher Weise auch immer Freud die diskursive Logik angreife, gehört das

Unbewusste nicht immer noch mit jener Logik zum gleichen System?" (S.14)
Es ist also jene Logik des Systems, die selbst im Unbewussten und in jeder
Form des „Anderen": im Wilden, im Kind, im Verrückten, in der Frau immer
noch Vorräte für den Diskurs findet. Damit ist wieder das philosophische
Thema des Begreifens gestellt. Welches ist der Bezug zwischen dem Entdecken
und der begrifflichen Fassung dieses Anderen, dieses vom philosophischen
Diskurs erkannten — verkannten Anderen (Unbewussten)? „Findet der philo-
sophische Diskurs dadurch nicht einen Weg, sie (die Frau) als Ausseneiter an-
zuerkennen, als ausserhalb stehend, aber als Aussenstehende, über die er noch
etwas sagen kann, die er als Objekt, als Thema nehmen kann, wobei er aber

102 WIDERSPRUCH 8/84



gleichzeitig im Verdrängten etwas von ihrer Differenz aufrechterhält?"
(S.14) Angesprochen ist hier, dass die Frau zur Aussenseiterin gemacht wird,
dass sie als solche zum Objekt gemacht wird für den Zugriff des Diskurses;
und angesprochen ist, dass in diesem Tun die Frau als Selbständige, als Sub-

jekt, verdrängt wird; aber genau durch dieses Verdrängen bleibt die Differenz
der wirklichen Frau zur objektivierten Aussenseiterinnenposition, in die der
männliche Diskurs sie verweist, bewahrt. In dieser Differenz liegt das mög-
liehe Selbstsein der Frau. Hieraufkommt es an.
Eine Antwort auf die Frage, was diese Differenz nun genauer sei, müsste nach
Irigaray noch ins Leere gehen, denn sie würde voraussetzen, „dass das Weib-
liehe von der heutigen Ökonomie des Unbewussten abhängt". Diese Voraus-
Setzung darf aber, unterwegs zum Weiblichen, nicht einfach gemacht wer-
den. Das Weibliche bleibt weiterhin unbekannt.
Aber nicht nur „das Weibliche" bleibt unbekannt, solange das Männliche
alles sagt und definiert, (S.17) sondern gerade weil das Männliche alles sagt
und definiert, können wir auch nicht wissen, was das „Männliche" ist. „So-
lange sich die Logik des Diskurses auf der Geschlechterdifferenz, der Unter-
werfung eines Geschlechts unter das andere, der Unterordnung eines Ge-
schlechts unter das andere aufrichtet, wie kann man wissen, was darin dem
Männlichen zukäme?" (S.17) Auch das Männliche bleibt also unbekannt.
Welch verblüffende Einsicht. Es kommt noch hinzu, dass wir nach Irigaray
im Grunde genommen auch nicht wissen, „was der männliche Diskurs ist."
(S.17) Er grenzt sich gegen nichts ab, wie kann er da begrenzt, dh. definiert
werden? Solange der Anspmch auf Wissen ein künstlich halbierter, männli-
eher Anspruch bleibt, und die Frauen dieses Wissen nicht mitformen, werden
wir über Mann und Frau kein wahrhaftiges Wissen erlangen.
Meine Darstellung des Ansatzes von Luce Irigaray zur Auffindung des Selbst-
seins der Frau sollte dokumentieren, wie sehr das philosophische Fragen nach
der Frau am Anfang steht. Wenn hier die französische Philosophin hinter die
bekannten Theorien zur Konstitution des Selbstbewusstseins zurückfragt,
heisst das noch nicht, dass sie ohne sie auskommt. Aber indem sie diese im
Hinblick auf das Andere, das sie sucht, relativiert, werden diese bestehenden
Theorien selbst geöffnet und verwandelt. Unruhe und Hoffnung liegt in
diesem Denken von Frauen.

Die Frau — „ewige Ironie des Gemeinwesens"

Sich im herrschenden Diskurs mit den Begriffen und Erkenntnissen dieses

Diskurses, aber in Differenz zu ihm, über die Identitäts- und Selbstbewusst-
seinsfragen der Frau zu äussern, wird bei den meisten Frauenforscherinnen als

elementare Schwierigkeit sichtbar. Dies trifft auch auf Julia Kristeva (10) zu,
deren Zugang zur Identitätsproblematik von Frauen sich zum Teil von marxi-
stischen Prämissen herleitet. Das Thema der weiblichen Identität kann nach
Kristeva auf zweifache Weise entschlüsselt werden. Identität kann einmal
begriffen werden als „eine Form innerhalb der Steuerung der ökonomischen
Rationalität". Das heisst, dass im Zuge der Emanzipation der Frauen sich
weibliche Arbeitskräfte freisetzen lassen, die die Wirtschaft braucht, dass

WIDERSPRUCH 8/84 103



diese Kräfte aber bei Nichtgebrauch auch wieder zurückgesetzt werden kön-
nen. Innerhalb dieser Ökonomie werden sowohl die Familienstrukturen und
ihre Veränderungen gesteuert als auch die gesellschaftliche und private Moral.
Weibliche Identität wird da gemäss einem obligaten und opportunen gesell-
schaftlichen, sozio-ökonomischen Kontext gedeutet und formal und inhalt-
lieh bestimmt. Mit dem Thema der weiblichen Identität werde eine Achse
des Zusammenhalts und der Entwicklung in der Gesellschaft berührt, meint
Kristeva, welche die Reproduktionsverhältnisse und dasjenige betreffe, was
damit für die Frau über das Unbewusste verläuft. Die Frau wird über das

Unbewusste gesteuert und durchschaut den Verblendungszusammenhang
nicht.
Neben einem solchen herrschaftsideologischen Verständnis der Identität
deutet Kristeva aber noch einen anderen Aspekt an. Sie schreibt: „Quer durch
biologische und physiologische Besonderheiten lässt sich die Identität der
Frau als Wirkung im Symbolischen, als symbolischer Effekt entziffern. Diese
Identität meint die Art und Weise, wie sich das Subjekt innerhalb des gesell-
schaftlichen Zusammenhangs, der Macht, der Sprache erfährt". (S.37) Über
diese Erfahrungen kann nach Kristeva das Frauenproblem analysiert wer-
den: zum einen als „Effekt Frau" und zum anderen als „Funktion der Mut-
ter". Der „Effekt Frau" ist für sie in unserer Gesellschaft durch ein beson-
deres Verhältnis zur Macht, und damit zugleich auch zur Sprache und zur
Macht der Sprache zu charakterisieren. Dieses besondere Verhältnis be-
steht darin, weder Macht noch Sprache zu besitzen; es besteht in einer Art
stummer Unterstützung, darin, wie eine Arbeiterin hinter den Kulissen zu
fungieren, eine Art Zwischenglied zu sein, das selbst nicht in Erscheinung
tritt. Dieses nicht in Erscheinung tretende stumme Funktionieren nennt
Kristeva im Blick auf den Bereich der Sprache ein semiotisches. Das Semioti-
sehe unterscheidet sie vom Symbolischen. Das Symbolische bezeichnet im
Anschluss an Lacan die Ordnung der objektivierenden Sprache, die symbo-
lische Ordnung. Das Semiotische liegt vor der Produktion von Zeichen, Dar-
Stellung und Repräsentanz, vor der Aneignung von Sprache, das ist, vor der
Fähigkeit, Bedeutung und Sinn herzustellen.
In der gesellschaftlichen Situation, in der sich der „Effekt Frau" als stum-
me Unterstützung von Macht- und Sprachsystem darstellt, in der Situation
der Unterwerfung, bleiben der von Macht und Sprache Ausgeschlossenen
nun zwei Schicksale: Sie kann, meint Kristeva, 1. „eine Art Negativität, eine

Beunruhigung darstellen, die die Macht bis zum Punkt ihrer Infragestellung
treibt". (S.39) Es sei dies die klassische Position der Hysterikerin, die in
der Lage sei, „als revolutionäres Symptom im positiven Sinne auszubrechen".
Das andere Schicksal stellt sich 2. so dar, dass die Frau die Macht bis zur
Identifikation mit ihr beansprucht, um dann ihren Platz einzunehmen. In
diesen feministischen Forderungen nach der Identifikation mit der Macht
sieht Kristeva das feministische Anliegen sich in sein Gegenteil verkehren;
dies folgendermassen: mittels der feministischen Gegenmacht wird nicht die
Macht geteilt, vielmehr werden die Risse der offiziellen Macht abgedichtet.
Es zeigt sich „das gelobte Land einer endlich nur aus Frauen bestehenden har-
monischen Gesellschaft, die des Rätsels Lösung für die imaginäre Gesellschaft

104 WIDERSPRUCH 8/84



ohne Widersprüche sein soll". (S.40) Aber, so sagt Kristeva, „dieser fantasma-
tischen Gemeinschaft steht häufig eine archaische Mutter mit väterlichen
Attributen vor". (S.40) Die feministische Bewegung boykottiert sich hier
auf fatale Weise selber. Als feministische Gegenmacht füllt sie das an Macht
auf, was bisher dem Machtzugriff entzogen war. Sie hilft, die Risse der offi-
ziehen Macht abzudichten. Darin geht sie auf und verliert sich damit als Ge-

genmacht. Sie totalisiert nur die Macht. Bestimmte Formen sozialistisch-
utopischer Gesellschaften sieht Kristeva nach diesem Modell gedacht. In
ihnen steuert ein geschlechtlich unbestimmtes Wesen, aber letztlich doch
mit väterlichen Attributen, den Zusammenhalt.
Ein Zusammengehen linker utopischer Traditionen mit den Zielen der Frauen
lässt sich nach Kristeva aber nur entwerfen, wenn das andere Geschlecht eben
nicht als das Andere vereinnahmt wird. Darum sind letzten Endes, so meint
sie, auch diese Art Anerkennungen der „Besonderheit", der „Kreativität" der
Frau, in Wirklichkeit „Angleichungen dieser Besonderheit, dieser Kreativität
an Strukturen und Identitäten, wie sie in den paternalistischen bzw. mono-
theistischen Gesellschaften üblich sind". Hier wird die 'Besonderheit' „Frau"
eben doch nicht anerkannt, sie wird vielmehr eingeordnet, geglättet, und dann
spricht 'man' nicht mehr davon. „Dagegen könnte die Frauenbewegung",
meint Kristeva, „würde sie sich als 'ewige Ironie des Gemeinwesens' (Hegel)
begreifen, permanenter Widerstand gegenüber dem Bestehenden sein: Humor,
Lachen, Selbstkritik, auch gegenüber dem Feminismus .". (S.40)

Die zwei Gefahren, die die Frau bedrohen, liegen also einerseits in der Re-
gression auf das Präödipale, auf die archaische Mutter und damit in der Illu-
sion einer Gesellschaft ohne Widersprüche; anderseits in der Identifika-
tion mit der männlichen Macht, die die Frau besitzen, bzw. teilen will, in
der dann aber die Widerspruchsposition des andern Geschlechts aufgegeben
wird.
Wie können Frauen diesem Dilemma entgehen und „sich finden"? Kristeva
meint, dass dem 'Semiotischen' der fraulichen Realität Ausdruck verliehen
werden muss. Das 'Vorsprachliche' und 'Aussersprachliche' soll in die Spra-
che gehoben werden, aber in eine solche, die nicht der herrschende männ-
liehe Diskurs ist. „Neues hervorbringen bedeutet weder die Wiederholung
des patriarchalen Diskurses noch Regression zur archaischen Mutter. Neues

hervorbringen setzt voraus, dass das Subjekt, das könnte die Frau sein, ihre
ganze (unbewusste) libidinös-archaische Struktur auf sich nimmt und diese
Struktur in den Akt der Symbolisierung einbringt." (S.44)
„Könnte dies dazu führen", fragt sich Kristeva dann selber, „den symboli-
sehen Kode einer Gesellschaft zu verändern, dJi. also, eine neue Sprache zu
erfinden?" (S.46) Jedenfalls ist die Frau noch unterwegs zu ihrer Sprache,
in der sie den Durchgang durch ihre Sozialisation für sich auszudrücken ver-
sucht. „Der Widerspruch zwischen der symbolischen Instanz und dem Trieb-
anspruch einer archaischen Mutter ist immer da." (S.47) Dieser Widerspruch
sei aber überhaupt der Schmelztiegel der Produktion von Neuem — auch
beim Mann. „Wenn die Verdrängungen analysiert sind, die uns zu Töchtern
des Vaters machen, zu Ehefrauen und Müttern, dann sind wir aufgrund dieses

WIDERSPRUCH 8/84 105



spezifischen Verhältnisses zur Mutter, dieser intensiven Hass-Liebe, zu Grenz-
erfahrungen aufgerufen". (S.47) Aber die Frauen sind auf Grund des „spezi-
fischen Verhältnisses zur Mutter" sehr zerbrechlich, zerbrechlicher als die
Männer. Die Identifikation mit den fetischisierten Objekten der männlichen
Diskurs- und Karrierewelt sind nur eine lächerliche Stütze angesichts der
Gewalt des genannten Verhältnisses und der daraus resultierenden tiefgrei-
fenden Frustration. Die Frauen treten den Weg in „Grenzerfahrungen" somit
schlecht gerüstet an.
Das Problem der Identität der Frau in der Behandlung durch Kristeva er-
scheint nicht in radikaler Negation des herrschenden Diskurses. Vielmehr lässt
es sich ihrer, wie meiner Meinung nach, nur gewinnen, indem die herrschende
Sprachebene in die Auseinandersetzung miteinbezogen bleibt. Kristeva warnt
sogar davor, die kulturelle Produktion, zu der natürlich am Anfang die Pro-
duktion von Sprache gehört, ausschliesslich zu sexualisieren, zu sagen, „dies
ist weiblich, dies ist männlich". Die Frage ist für sie vielmehr, wie „sich die
ökonomischen Bedingungen und die libidinösen Bedingungen schaffen"
lassen, „die es den Frauen ermöglichen, die gesellschaftliche Unterdrückung
und die sexuelle Verdrängung zu analysieren und dialektisch zu vermitteln,
so dass jede ihre Besonderheiten, ihre Unterschiedlichkeit in der Einzigartig-
keit, die Zufälle und Notwendigkeiten von Natur, Familie und Gesellschaft
ihnen verleihen, einbringen kann. Dass es eine Allgemeinheit der Existenzbe-
dingungen von Frauen gibt, sollte nur ein Hebel sein, der es jeder erlaubt,
ihre Eigentümlichkeit auszudrücken. Und dieses Ausdrucken ist nicht mehr
„Mann" als „Frau"; es lässt sich nicht verallgemeinern, es ist spezifisch un-
vergleichbar; und nur als solches etwas Neues, ein eventueller Beitrag zu einer
luziden, sich ihrer Zwänge bewussten Zivilisation ohne neue Totalitarismen".
(S.47)

Mögliches Selbstsein von Frauen

Wenn wir also die Problematik einer weiblichen Identität oder der Identität
von Frauen betrachten, wird uns innerhalb der allgemeinen Existenzbedingun-
gen von Frauen, die auch die Sprachbedingungen sind, sowohl der spezifische
Ausdruck allgemeiner fraulicher Existenzbedingungen interessieren müssen,
wie auch der bestimmte Ausdruck der jeweiligen individuellen Frau. Von-
einander trennen lässt sich dies beides nicht, da es, sich bedingend, ineinan-
dergehört.
Diese Dialektik, die auf und ab zwischen den allgemeineren Existenzbedin-
gungen moderner menschlicher Identitätsbildung und den konkreten Bedin-
gungen des einzelnen Individuums Frau verläuft, wird in den von mir hier
behandelten Theorieansätzen von Frauen dargestellt und zugleich zu durch-
brechen versucht. Es ist hier immer der Kampf gegen das herrschende sym-
bolische Universum zu kämpfen, aber auch gegen sein semiotisches Vorfeld,
das im psychoanalytischen Modell, aber auch gegen es, von Frauen gedacht
wird.
Ihr Interesse an sich selbst ist für Frauen auch Interesse an der Welt und ihren
Problemen. Ihr Selbstbegreifen wird auch die Explikation der Welt verwan-

106 WIDERSPRUCH 8/34



dein und frauliches Eingreifen in sie ermöglichen. Insofern Frauen einen Weg
aus ihrer traditionellen Position der Unterdrückung anstreben, müssen sie

ein Bewusstsein dieser Position erreichen. Dieses Bewusstsein wird ein Selbst-
bewusstsein über Faktizität und 'Wesen' einer spezifischen „Sklaverei" sein.
Dieses Bewusstsein wird sich ändern, und zwar mit jedem Schritt in der
Analyse und Kritik, und in der Antizipation konkreter Möglichkeiten. Diese

Veränderung wiederum, die letztlich eine Veränderung bestehender Praxis
intendiert, wird nicht einfach vollziehbar und abschliessbar sein, sondern sie

wird andauern. Methoden und Inhalte der Kritik werden sich ändern, wie die

jeweiligen Ziele. Insgesamt ist also ein flexibles, sich von der Sache (der Frau)
leitenlassendes, sich ständig veränderndes aber kontinuierliches Bewusstsein
die Aufgabe. Voreilige Fixierungen, voreilige Dogmatik würden den begon-
nenen Weg verkommen lassen und Erreichtes dem Vergessen ausliefern. Die
kritische Analyse bestehender Unrechtsverhältnisse bedeutet für das Bewusst-
sein die Arbeit beständiger und genauer Negation. Diese ist weder leicht zu
tragen noch zu ertragen, will doch gerade auch das Bewusstsein hin und wie-
der einmal „Resultate" vorweisen können, also Positionen und Positives
setzen können. Die beständige Negation verlangt aber dem Denken ab, sich
nicht unmittelbar zu beruhigen.
Die Frage ist hier nun noch, ob eine autonome Ich-Identität die allein ange-
strebte Position sein soll. Autonomie bedeutet ja immer auch einen Zwangs-
Charakter, in erster Linie den Zwang des Bewusstseins (des autonomen Ich)
über die „innere Natur" des Menschen. Aber ist das fraglos anzustreben?
Kaum. Wir haben inzwischen gelernt, dass das Bewusstsein seine genetische
Herkunft in Natur hat und von dieser auch in gewisser Weise abhängig bleibt.
D.h.: das Ich als bewusstes Ich ist ein abhängiges, ein dependentes Ich. Das

bedeutet aber, dass die innere Natur nicht umstandslos der Ich-Autonomie
unterworfen werden sollte, sondern dass die innere Natur durch ein gerade
von ihr abhängiges Ich hindurch eine Möglichkeit erhielte, sich zu äussern,
besonders auch auf der symbolischen Ebene (11).
Die Vorstellung, dass die „innere Natur" in die Sprache entbunden und so

einen „freien Zugang" zu Interpretationsmöglichkeiten gewinnen soll, eröff-
net eine utopische Perspektive ftir genau diese innere Natur. Die Frage in

unserem Zusammenhang ist dabei, ob sich diese utopische Perspektive auch
für die innere Natur von Frauen ergibt. Zunächst ist der gewünschte freie Zu-

gang zu den Interpretationsmöglichkeiten der kulturellen Überlieferung als

männlicher Zugang zu der ebenfalls männlichen Überlieferung zu vermuten.
Eine kulturelle Überlieferung der Frauen oder eine solche, in der Frauen

nachprüfbar mitgemeint sind, ist zuerst dem Vergessen zu entringen. Sie wird
sich in der Regel als eine negative und trostlose Überlieferung erweisen. Zu
dieser muss dann jeweils eine bessere Möglichkeit gedacht, phantasiert oder
geträumt werden. Diese könnte die Vorstellungskraft und die Handlungsfä-
higkeit von Frauen so motivieren, dass sie jetzt und für die Zukunft das

Bessere zu ihrer schlimmen Geschichte praktisch wollen und gestalten, und
nun daraus Möglichkeiten gewinnen, in eine Kommunikation mit der eige-
nen inneren Natur zu gelangen, um deren Ansprüche ins Symbolische zu
entbinden. Was sich hier andeutet, nennt Jürgen Habermas das „Modell einer

WIDERSPRUCH 8/84 107



ungezwungenen Ich-Identität". Es ist ein utopisches Modell.

Dieses utopische ,,Modell einer ungezwungenen Ich-Identität" kann für Frau-
en auf dem Wege konkreter, destruierender und konstruktiver Analysen, wie
sie z.B. bei Irigaray und Kristeva vollzogen werden, zum Entwurf und Ziel
eines möglichen Selbstseins von Frauen sich herausbilden.

ANMERKUNGEN

1) Die folgenden Überlegungen sind eine überarbeitete und gekürzte Fassung des Vor-
trags: „Du kannst mir nicht die Träume nehmen", gehalten am Februar 1984 an
der Universität Zürich. Druck in: FRAU — Realität und Utopie. Hrsg. Christa
Köppel/Ruth Sommerauer. Verlag der Fachvereine Zürich 1984.

2) Tugendhat E., Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Frankfurt a.M. 1979.
S.241.

3) Tugendhat E., a.a.O., S.246.
4) Habermas J., Moralentwicklung und Ich-Identität. In: Zur Rekonstruktion des

Historischen Materialismus. Frankfurt a.M. 1976, S.68.
5) Vgl. Carol Gilligan: Die andere Stimme. München 1984. Gilligan zeigt eindrücklich,

dass die Untersuchungen zur Entwicklung des moralischen Bewusstseins bei Piaget
und Kohlberg nicht „objektiv" genannt werden können, da alle empirischen Beo-
bachtungen an männlichen 'Probanden' durchgeführt wurden. Gilligans eigene
Forderungen, die sie über 10 Jahre führte, zeigen, dass sich bei Frauen unter heuti-
gen gesellschaftlichen Bedingungen eine 'andere' Ethik ausbildet als bei Männern.
Gilligans Theorie der Entwicklungsstufen des moralischen Bewusstseins bedeuten
eine entscheidende Korrektur aller bisherigen Ansätze, angefangen bei Freud bis
hin zu Piaget, Kohlberg und Habermas.

6) Solle D., u.a., Gott und ihre Freunde. In: Feminismus — Inspektion der Herren-
kultur. ed. L.F. Pusch, Frankfurt a.M. 1983, S.200.

7) Daly M., Gyn/Ökologie, München 1981, S.92. Horkheimer M./Adorno Th.W.
Adorno, Dialektik der Aufklärung. Frankfurt a.M. 1971, S.64ff.

8) Daly M., a.a.O., S.396f.
9) Irigaray L., Unbewusstes/Frauen/Psychoanalyse. Berlin 1977, S.13. Zur gleichen

Thematik vgl. auch Irigaray L., Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts. Frank-
furt a.M. 1980. (ff. a.a.O. zit. nach Seitenzahlen)

10) Kristeva J., Une(s) femme(s). Interview von Eliane Boucquey. In: Essen vom Baum
der Erkenntnis. Weibliche Praxis gegen Kultur. Berlin 1977, S.37-48. Zum folgen-
den vgl. auch Kristeva J., Die Revolution der poetischen Sprache. Frankfurt a.M.
1978, S.32ff. (ff. a.a.O. zit. nach Seitenzahlen)

11) Habermas J., Moralentwicklung und Ich-Identität. In: Zur Rekonstruktion des
Historischen Materialismus, Frankfurt a.M. 1976, S.88. Diesen Gedanken hat
Habermas am Schluss seines Aufsatzes behandelt und folgendermassen formuliert:
„Das bedeutet aber, dass die innere Natur nicht in ihrer jeweils vorgefundenen kul-
turellen Präformation den Ansprüchen der Ich-Autonomie unterworfen wird, son-
dem durch ein dependentes Ich hindurch einen freien Zugang zu den Interpréta-
tionsmöglichkeiten der kulturellen Überlieferung erhält."

*

108 WIDERSPRUCH 8/84


	Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung von Frauen

