
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 4 (1984)

Heft: 7

Artikel: Kriegssprache

Autor: Hochstrasser, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz Hochstrasser

Kriegssprache

Wir hörten oft, seit 1945 gebe es Frieden. Das stimmt aber nicht: wir leben
im „Kriegfrieden", in Zeiten,wo Frieden und Krieg ineinander verfliessen.Der
Krieg ist zwar im Frieden versteckt, aber dennoch allgegenwärtig. Als Beispiel
dafür weist Reimer Gronemeyer (S. 76) auf Autobahnen hin, die als Lande-
bahnen für Kriegsflugzeuge dienen werden, auf Waldstrassen, die zu Raketen-
silos führen. Das sind Beispiele aus der Welt der Dinge — wenden wir uns der

Sprache zu. Bei genauerem Hinhören und Hinsehen entdecken wir, wie viele

Kriegswörter wir alltäglich, in den sogenannten Friedenszeiten verwenden.
Mit Kriegswörtern meine ich ganz einfach jene Wörter, die dem Kriegs(hand)-
werk entliehen, aber nicht mehr direkt auf kriegerisch-militärische Dinge, Per-

sonen, Tätigkeiten oder Verhältnisse bezogen sind. Dennoch leben sie als krie-
gerische fort, treiben ihr Unwesen im Alltag der Menschen: diese reden und
schreiben von ihren Dingen, Mitmenschen, Tätigkeiten und Verhältnissen, als

ob es gälte, jeden Tag „Krieg zu führen" gegen die Andern, sich dem „Gene-
ral"(-Sekretär) unterzuordnen, nicht „zwischen die Fronten" zu geraten, oder
doch „mit scharfem Geschütz aufzufahren". Man sieht sofort: es handelt sich

um Bedeutungsübertragungen aus dem Bereich von Krieg und Militär in
unsern Lebensalltag. Und die Beispiele zeigen, dass solche alltäglichen Kriegs-
Wörter in bezug auf wirklichen Krieg und wirkliches Militär abstrakt wirken.
Die Abstraktion ist ihrerseits wirklich: die Menschen sprechen eine Sprache
des Krieges, den sie meist nicht selber führten. Diese Kriegssprache ist über
weite Strecken nicht durch tätige Praxis gestützt, hat nichts zu tun mit den

alltäglichen Lebens-Interessen und -Notwendigkeiten der Menschen. Auch der
über die Medien in die Stuben aus allen Teilen der Welt vermittelte Krieg
bleibt für die Zuschauerinnen und Zuschauer erfahrungsfremd, ebenfalls ab-

strakt.

Krieg dagegen, das ist hier einzuschieben,geschieht nicht als Abstraktes. Krieg ist immer
Ausdruck bestimmter gesellschaftlicher Kräfte. Eine wichtige Voraussetzung fürs Fol-
gende ist nun, dass die Kriege in unserem jüngeren Geschichts- und Kulturkreis, welche
den realen Boden für die Kriegssprache hergeben, in aller Regel Kriege im Interesse der
Herrschenden waren; das gilt auch für die geplanten Kriege, die gegenwärtig in den
„Verteidigungs"-Ministerien vorbereitet werden. Es sind dies Kriege, die auf Herrschaft
über den Gegner aus sind. Den Willen des Gegners zu bezwingen und ihm den Willen der
eigenen Kriegspartei aufzuzwingen, beschrieb schon C/ausei/v/'fz als Ziel solchen Kriegs:
Auslöschung der Autonomie des Gegners also.
In diese Voraussetzung geht ein, dass die Kriegssprache in unserm Alltag nicht genährt ist
durch Erfahrungen aus „Kriegen von unten". Weniger in den Mitteln,aber in den Zielen
unterschieden sich diese vom Krieg bürgerlicher Regimes. Ihr Motiv ist nicht, dem Geg-
ner den eigenen Willen aufzuzwingen, sondern gegen ihn den eigenen Willen für sich sei-
ber durchzusetzen: Gewinnen der eigenen Autonomie. A/efff/ZC/uge verdeutlichen dies
anhand der Bauernkriege dieses Jahrhunderts: „Sie enthalten im Ansatz ein Stück Ge-

genproduktion der Autonomie des Gegners. Sie sind Akte der Gewalt, um den Gegner
zur Herstellung seines besseren Ichs zu zwingen" (S. 839).

Die Voraussetzung erweist sich so zugleich als eine historische Eingrenzung

98 WIDERSPRUCH 7/84



des Themas. Mit Kriegssprache ist eine im folgenden näher zu bestimmende
Sprachform gemeint, die heutzutage im Alltag der Menschen innerhalb des

deutschen Sprachbereichs zu beobachten ist (die DDR klammere ich wegen
ihrer besonderen gesellschaftlichen Entwicklung, aber auch wegen meiner
ungenügenden Kenntnis der dortigen Alltagssprachgebräuche aus). Die Ein-

grenzung des Themas auf die Alltagssprache bedeutet zugleich, dass hier nicht
die Rede sein wird von der Sprache, die sich, sei es in theoretischer, histori-
scher, literarischer oder aktuell-politischer Absicht, mit dem Krieg befasst
(darüber gibt das wichtige Buch von Fritz Pasierbsky viele Aufschlüsse).

Die Bedeutungsübertragungen vom Kriegerischen ins Alltäglich-Nichtkriege-
rische sind eigen-artig. Sie bringen einfach Sinnbilder, Veranschaulichungen
hervor; die Verwandtschaft von „Baum" und „Stammbaum" ist einfach und
drängt sich ohne weiteres dem Verständnis auf. Ob aber die Bombe
mit dem „Bombenfest" in verwandtschaftlicher Beziehung steht? Die Bombe
ist ein mit Kampfladung gefüllter Körper; sie wird zur Vernichtung von Erd-
und Seezielen eingesetzt. Soweit ein Umschreibungsversuch. Wir alle wissen,
dass bei der Vernichtung von Erd- und Seezielen auch Menschen vernichtet
werden. Falls es festende Menschen waren — wäre denn dies ein Bombenfest?
So berechtigt diese folgernde Frage ist, so deutlich macht sie zugleich, dass

mit dem „Bombenfest" etwas ganz anderes gemeint ist: ein lebensfrohes,
verspieltes, ausgelassenes Beisammensein von Leuten, oder alltäglicher: eben
ein saugutes Fest. Eine Stimmung ohne Druck, ohne Zwänge und Bedrohung
wird dort anzutreffen sein. Bombe ohne Bedrohung?

Kriegssprache ist nur möglich unter Lebensverhältnissen, in denen Krieg als

spezifische Form von Gewalt bestimmend ist. Die Existenz von Kriegswörtern
widerspiegelt diesen Sachverhalt. Die Wörter selbst entziehen sich dieser Wi-

derspiegelung; sie schlüpfen in metaphorische Gewänder und stellen so ganz
anderes dar, als sie ursprünglich bezeichneten — hier die Kanone, dort die

„Sportkanone", hier die Kreuzer als raketen- und artilleriebestückte Über-

Wasserstreitkräfte, dort die „Strassenkreuzer", usw. Im Gange dieser meta-
phorischen Umkleidungen findet eine Abstraktion, ein Wegziehen vom wirk-
liehen Krieg, vom wirklichen Militär, von wirklichen Waffen statt. Dabei ge-
hen die Wörter der Bedrohung verlustig, welche die einst von ihnen bezeichne-
ten Gegenstände und Verhältnisse beinhalteten. Durch die Abstraktion wer-
den von diesen nur einzelne Aspekte ,hinübergerettet" in die Metaphern —

der Rest verwandtschaftlicher Verbindungen zu den Ursprungswörtern. Das

lässt sich leicht beobachten an Kriegswörtern, die ausgingen von Kriegsdingen
mit je besonderen Gebrauchswerten. Diese Gebrauchswerte sind es, die (teil-
weise) erhalten bleiben in den gewandelten Alltagsbedeutungen, so etwa bei
der Rakete die Schnelligkeit („er kam wie eine Rakete hereingeschossen"),
bei der Bombe die (Spreng)Kraft (ein Sänger als „Stimmungsbombe"), beim
Kaliber die Masszahl (mit „grobem Kaliber" antreten). Solche Bilder sind
nicht bedrohlich. Selbst wenn in der Alltagssprache „geschossen" wird, fällt
kein Mensch tot hin. Was fällt, ist die unmittelbare Bedrohung.

WIDERSPRUCH 7/84 99



Kriegssprache — Skandalöse Sprache

In seinem Erziehungstrakt an den jungen Gennariello zieht Pasolini über die
christdemokratischen Machthaber Italiens her; sie blieben nicht nur an der
Macht, sondern sie würden auch noch reden. „Und gerade ihre Sprache ist
nun der eigentliche Skandal" (S. 135).
Skandal bedeutet Ärgernis. Mehr als darum geht es hierum die Unerträglich-
keit des Skandals: Kriegssprache ist menschenverachtend. Das ist eine Ankla-
ge. Sie ist getragen von der Überzeugung, dass eine neue Gesellschaft nur Be-
stand haben wird, wenn die Menschen sich gegenseitig achten und sich so ge-
genseitig ihre Selbstverwirklichung ermöglichen. Die Kriegssprache spiegelt —

zwar vermittelt — gegenwärtige Gewaltverhältnisse wider; sie tritt aber zu die-
sen hinzu und gewinnt eine eigene, durchaus gewalttätige Dynamik, indem sie

das äussere staatliche Gewaltmonopol zurückbringt in die Menschen hinein.
Hier ist der Ort, wo sie ihr Unwesen treibt. Sie ist nicht die Sprache, welche
den Entwurf einer neuen Gesellschaft begreifen, welche über allenfalls auch

gewaltsame Veränderung der bestehenden Gesellschaft nachdenken will. Um-
gekehrt: sie verharrt im Heutigen, nimmt Einsitz in den Menschen und Ein-
fluss auf ihr Verhältnis untereinander. Kriegssprache gehört so zu den „Ord-
nungssystemen zur Erzeugung von Feindseligkeit" ("Peter Brückner, S. 115).

Kriegssprache entsprachlicht Sprache. Diese taugt für vieles nicht mehr. Wo
sonst die Metapher dazu dient, Sprache und damit Kommunikation zwischen
Menschen mit Bildern zu schmücken, geht sie in der Kriegssprache in die Öde.
Sie verarmt, trocknet aus. Sie trägt nicht dazu bei, Konflikte auszutragen;
selbst wo dies in der Wirklichkeit ansatzweise gelänge, zeigt die Kriegssprache
das Bild, in welchem mit kratzender Feder die „Aufweichung der Fronten"
eingeritzt ist. Oder: die Metapher unterstützt nicht das Anliegen, Verständnis
und Wohwollen für ein Kind auszudrücken, das in seiner Entwicklung langsa-

mer als andere voranschreitet — ein „Spätzünder" sei jenes, knarrt sie.

Skandalös ist die Kriegssprache auch deshalb, weil sie lügnerisch daherkommt.
Lüge hier nicht als Verstoss gegen ein moralisches Gebot, sondern als Versteh
lung von Wirklichkeit. Die Kriegssprache schafft es, „Schlechtes" in „Gutes"
zu verkehren — Merkmale des Krieges oder der Krieger werden freundlich,
wenn nicht sogar lustvoll. Mit einem Anflug von Respekt wird man etwa auf
einen „gewiegten Taktiker" hingewiesen, der es wohl verstand, zum geeigne-
ten Zeitpunkt aus der „Defensive" in die „Offensive" überzugehen.

Das alles sei Moral, mag jemand einwenden. Nicht als Einwand, aber als Fest-
Stellung kann ich den Satz akzeptieren — und höre schon das Surren im Wes-

pennest, in das die Forderung nach einer linken Debatte über Moral hineinge-
rät. Dennoch: hier meint Moral nicht das Dingfestmachen der Verantwor-
tung(slosigkeit) anderer, sondern: sich selbst in Verantwortung setzen. Unse-
re Verantwortung, das ist zu unterstellen, nährt sich aus der Vorstellung einer
besseren Zukunft,leitet sich her aus einer gesellschaftlichen Utopie. In diesem
Sinne werden Ereignisse, die ausserhalb von Verantwortung stehen, zum

100 W/DEÄSPfiLTCH 7/S4



Skandal. Und die Kriegssprache ist einer davon.

Zur moralisch geleiteten Klage über die Kriegssprache müssen Fragen über de-

ren Ort und Funktion im gesellschaftlichen Lebenszusammenhang hinzutre-
ten. Als ob ich um sie herumginge, versuche ich drei Hinsichten zu beschrei-
ben — Aspekte von Kriegssprache also, die hier herausgehoben werden, in
Wirklichkeit aber ineinander übergehen.

Erste Einsicht: Die Kriegssprache verdinglicht

Die Sprache dient der Widerspiegelung der Wirklichkeit. Ist diese durch gesell-
schaftlich bedingte Entfremdung zunehmend verdinglicht, so schlägt sich dies
auch in der Sprache nieder. Ein Beispiel, das sich auf unmittelbar militärisch-
politische Gefüge bezieht, bestätigt dies: so treten „in unserer Vorstellung die
handelnden Menschen immer mehr hinter abstrakte Systeme und am Ende
hinter die Technik zurück. Wir sagen: Russland bedroht Amerika oder umge-
kehrt. Oder die SS 20 bedrohen Westeuropa, dagegen die Pershing II Mittel-
russland" (Richter, S. 36 f.).

Es verwundert also auch nicht, wenn die alltägliche Kriegssprache verdinglicht.
Was als Verarmung der kommunikativen Qualität der Sprache schon ausge-
macht wurde, gewinnt hier genauere Umrisse. Verdinglichung erweist sich als

„Verfühldinglichung" und „Entfühlung" zugleich; dies als zwei Seiten ein und
desselben Musters. Gefühle oder Gefühlsäusserungen werden zu (kriegeri-
sehen) Dingen. Mit einer Mischung von Belustigung, Ekel und Respekt geraten
schwergewichtige Menschen zu „schweren Kalibern" (ursprünglich bezeichnet
das Kaliber den Innendurchmesser des Laufs einer Feuerwaffe). Oder das La-
chen von Menschen erstarrt zur Lach„salve". Natürlich ist hier wie dort Ge-
fühl mit im Schwange, doch die Kriegssprache schafft es, dies Gefühl zuspit-
zend zugleich zu verfestigen; es schwingt nicht mehr, sondern steht da wie ein
Ding.

Die Kehrseite ist die „Entfühlung", sinnfällig dort, wo gleich ganze Menschen
unters Kriegsgerät gelangen. Eugen Meier war, als ich noch zur Schule ging,
ein Fussballspieler bei den Young Boys Bern. Er war bekannt für seine präzi-
sen Weit-Schüsse, mit denen er viele Tore „schoss". Es wurde Brauch, nur
noch vom „Bomber-Geeni" zu reden. Oder: eindrücklich und breit beschreibt
Roland Barthes das Gemachte an den Auftritten des Sektenpastors Billy Gra-
ham. Jener Beschreibung entspricht, dass im Alltag der Prediger als "Maschi-
nengewehr Gottes" apostrophiert wird.

Zwei Beispiele, die von einzelnen Männern handelten — die Frauen hingegen
sind alle der Möglichkeit nach „Sexbomben". Entfühlung als Be-Herrschung
der Frauen wie Objektdinge, als Verkrüppelung zum technisch-dinglichen
Vorgang zwecks männlichen Lustgewinns;letzteres ist nicht nur auf „richtige"
Vergewaltigung, sondern auch auf Voyeurismus und sprachliche Aufgeilung
bezogen. Wir finden hier eine alltägliche Erscheinungsform des Zusammen-

C/CH 7/84 101



hangs von Militarismus und Sexismus wieder (einen lehrreichen Bericht hier-
zu hat der Fachbereich Frauen des Bildungswerkes für Friedensarbeit heraus-
gegeben).

Zweite Hinsicht: Die Kriegssprache ist ideologisch

Man sagt halt so: „Papierkrieg" anstelle Bürokratie, „Kapitulation" zum Auf-
geben von Plänen, „Gewehr-bei-Fuss-stehen" zum Abwarten des weiteren
Verlaufs, „straffes-Regiment-führen" zu einer autoritären Befehlshaberei,
usw. Man sagt halt so, das heisst, man redet kriegerisch, ohne dies eigens zu
bedenken, ohne böse Absicht. Also automatischer Gebrauch der Kriegsspra-
che.

Es handelt sich hier um den Gebrauch jener besonderen Alltagssprache, die sich vieler
Kriegswörter bedient. Mit dem ,.Gebrauch der Kriegswörter" ist ein thematischer Kreis
berührt, der in dieser Zeitschrift bereits in Diskussion stand, floöert We/Vr? unterstellt in
seinem Aufsatz über Sprache und Ideologie, dass Wörter neutrale Zeichen seien. Folge-
richtig fährt er fort, dass den Wörtern ihr ideologischer Gehalt erst durch (ideologischen)
Gebrauch zukomme. Die konkrete Untersuchung besonderer Sprachformen, hier der
Kriegssprache, macht demgegenüber deutlich, dass Heims Aussage nicht grundsätzlich
gelten kann. Kriegswörter sind keine neutralen Zeichen. Sie sind durch ihre gesellschaft-
lich-historische Entstehung zu verhältnismässig eindeutigem Gebrauch bestimmt. Dieser
trägt kommunikativen, ebenfalls gesellschaftlich-historisch bestimmten Bedürfnissen und
Notwendigkeiten Rechnung; er ist nicht beliebig.

Auf Heims Aufsatz schrieb Drs flosenöe/g eine Replik. Im Unterschied zu ihm bin ich in
Folgerung des oben Gesagten der Auffassung, dass sich Ideologiekritik als Sprachkritik
durchaus betreiben lässt. Als Ansatzpunkt für dieses Unterfangen eignet sich das Gefühl,
dass mit der Wendung „man sagt halt so" irgendetwas beschönigt werde. Dies Gefühl
als Ahnung, dass es sich bei dem Beschönigten um etwas eigentlich Unschönes handelt.

Das lapidar hingestellte „Unschöne" hat seinen Kern darin, dass wir „leben in
der Differenz: von Leben und Tod, Rationalität und Irrationalität, Bildung
und Unbildung, Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit, Genuss und Mühsal, Ge-
sundheit und Krankheit, Glück und Leiden, Gut und Böse, Selbstbestimmung
und Entfremdung, Vertrautem und Fremdem, Realem und Imaginärem"
(M, Gronemeyer, S. 19). Die gesellschaftliche Entwicklung zu solcher Lebens-

haltung ist hier nicht darzustellen — wichtig scheint mir aber, dass dies der
Grundgehalt der Kriegssprache ist: sie fasst unsere Verhältnisse als übergrei-
fende Anwendungen des Freund-Feind-Verhältnisses, sieht die Menschen

grundsätzlich in wechselseitiger Gegnerschaft oder zumindest Unterordnung.

Der Grundsatz wechselseitiger Gegnerschaft bzw. Unterordnung der Men-
sehen gibt — ich hoffe, dass darüber nicht gestritten zu werden braucht — kei-
nen anthropologischen Sinn. Wäre er gültig, so hätte sich die Menschheit nicht
im geschichtlichen Massstab entwickeln können; sie hätte längst getan, was in
diesen Zeiten erstmals technisch möglich ist, nämlich sich selbst ausgerottet.
Hierin liegt das Ideologische der Kriegssprache : sie bringt Gewaltsam-Kriegeri-
sches an die Oberfläche, deckt es aber nicht als solches auf, sondern deckt die

heraufgespülte Gewalt in der metaphorischen Abstraktion gleichzeitig zu.
Krieg und Gewalt unterlegt sie als eine naturgleiche Konstante, die in ihrer
102 H'/DEßSFJ? L-Ctf 7/S4



Sturheit den menschlichen Möglichkeiten gesellschaftlicher Lebensentwick-
lung widerspricht.

Diese Möglichkeiten schliessen ein, dass sich geschichtlich Macht- und damit
Gewaltverhältnisse herausbilden. Es gehört zum Ideologischen, dass es immer
auch Richtiges abbildet — was die Sache nur fataler macht. Krieg ist immer
Angriff; selbst die Konzepte der Verteidigung enthalten diesen als wesentli-
ches Element. Mit der Übernahme in die Alltagssprache wird der Krieg ge-
wohnlich. Er verkehrt sich in der bestehenden gewalttätigen Lebenswelt
mitunter zur scheinbar nützlichen Sache. Die Redeweisen vom „offensiven
Politiker", von der „Verteidigungslinie, die zu halten" sei, von den wackeren
Leuten draussen „an der Front" bezeugen es.

Dabei geschieht Sonderbares. Die Kriegssprache, unfähig zur unmittelbaren
Mitteilung der Menschen untereinander, gewinnt erneut eine Mittlerfunktion.
Als verdinglichte Sprache wird sie den Menschen äusserlich; sie verdichtet sich
zu einem eigenen System, das ihnen entgegentritt. Heim (S. 46) ist wörtlich
zu nehmen, wenn er von „einer Apparatur ideologischer Sinn- und Bedeu-

tungsgehalte" schreibt — diese Verdichtung ist es, welche die Kriegssprache
unabhängig von ihrem Gebrauch direkter Ideologiekritik zugänglich macht.
Die „neue" Mittlerfunktion der Kriegssprache besteht nun darin, dass sie als

Ausdruck von Gewaltigem die Möglichkeit des Eindrucks, der Beeinflussung
mittels der Sprache herstellt. Ich schrieb oben, der Krieg wird gewöhnlich.
Die Kriegssprache ist die Mittlerin des Prozesses, in dem wir uns immer wie-
der an das Kriegerische gewöhnen. Dass wir bereits gewöhnt sind an Kriege,
lässt sich an alltäglichen Diskussionen über den Krieg nachweisen: in Abhe-

bung zum befürchteten Atomkrieg wird der „normale Krieg" wie etwa die
beiden Weltkriege unterschieden (in diesen beiden normalen Kriegen starben
65 Millionen Menschen); als ich mit jemandem über das Wort „Harnisch" re-
dete, bekam ich zu hören, dieses stamme aus Zeiten „romantischer Kriege".
Auch oder gerade wenn die Gewöhnung zur individuellen Verleugnungshilfe
wird, wie dies Richter (S. 105) anmerkt, gerade dann erweist sich die Kriegs-
Sprache als Ideologie eingebettet in die gesellschaftlichen Interessen- und
Machtverhältnisse. Um die Sache auf den harten Boden zurückzuholen: wäh-
rend der Niederschrift dieser Zeilen kreuzen US-Kriegsschiffe vor Nicaragua
auf.

Dritte Hinsicht : Kriegssprache ist Militarisierung des Alltags

Diese Hinsicht folgt einer simplen Formel: indem wir alletage in Begriffen von
Krieg und Militär reden, ist unsere Sprache bereits militarisiert. Dass diese Mi-
litarisierung funktioniert, hat verschiedene Gründe. Wir müssen an uns selber

feststellen, dass von den Einzelnen her der von aussen wirkenden Müitarisie-
rung eine subjektive Bereitschaft entgegengebracht wird. Diese kann sich auf-
grund der jeweiligen Lebensumstände innerhalb der individuellen Lebensläufe
herausbilden, kann aber auch aktuellen Bedingungen geschuldet sein. So

denkt Klaus Ottomeyer, „dass es im Kapitalismus eine strukturelle Überforde-

W/DERSPRUCH 7/84 103



rung und Krise von Identität gibt, die sich in bestimmten historischen Phasen

und Situationen verschärft" (S. 251). Und weiter: „Subjektive Militarisierung
ermöglicht eine Schein-Stabilisierung von Identität, eine Schein-Aneig-

nung von aus der Kontrolle geratenen gegenständlichen Umwelten" (S. 255).
Subjektive Militarisierung bringt also (kurzfristigen) Gewinn. Diesem Gewinn
stehen Kosten gegenüber. Militarisierung bedeutet einerseits militärische Über-

stülpung von Zivilbereichen (z.B. die seinerzeitigen Flugplatzbewachungen in
Kloten und Genf durch Soldaten; Gedanken„spiele" über einen Militäreinsatz
in künftigen Auseinandersetzungen um das AKWKaiseraugst).Anderseits, und
in unserem Zusammenhang wichtiger, heisst Militarisierung auch Einbezug
aussermilitärischer Bereiche in Krieg und Kriegsvorbereitung. Dieser Einbezug
geschieht nicht immer freiwillig, und selbst dort, wo er doch freiwillig ge-

schieht, wird selbstbestimmte Kooperation verunmöglicht, werden Zutrauen,
Sensibilität und Zärtlichkeit verschüttet. Die Einbezogenen werden auch per-
sönlich zunehmend gerüstet und gepanzert. Sicher wäre es falsch, die Militari-
sierung der Menschen ausschliesslich auf die alltägliche Kriegssprache zurück-
führen zu wollen. Was aber hier festgehalten werden kann, ist zweierlei. Die

Kriegssprache trägt zur Militarisierung der Menschen bei: sie bereitet in ihnen
den inneren Kriegfrieden auf oder verstärkt ihn. Und Kriegssprache ist eine

Form von Unterdrückung und damit Gewalttätigkeit. Sie bringt also zugleich
hervor, was sie verdeckt und vermittelt widerspiegelt.

Wenden wir uns nochmals kurz den Kosten zu. Die Kosten der einen Seite bil-
den den Gewinn der andern. Jugendliche machten den Zusammenhang an ei-

ner Hausmauer deutlich: „Wer nicht mehr verwundbar ist, wird verwendbar."
Wer verwendet, wer hat also Interesse an der Militarisierung der Einzelnen?
Diese Interessenten wären sicher aufzuspüren ; sie würden sich zugleich als In-
teressenten für Kriegssprachideologie entpuppen. Ich mache nur den Hinweis,
dass dort, wo die Sprache gezielt verändert wird, die Interessen (und Interes-
senten) deutlich zutagetreten: „Ich habe 21 Personen behandelt. Die Exeku-
tion ging glatt vonstatten" - alle, Nazis und Nichtnazis wussten, was gemeint
war. Oder: die früheren Kriegsminister heissen heute Verteidigungsminister,
und 1984 werden sie, wenn Orwell auch in diesem Punkt rechtbekommt,
Friedensminister heissen. Unverblümt und entsprechend sachlich heisst es im
Armeeleitbild 82 des EMD: „Wo Strukturen neu geschaffen oder abgeändert
werden müssen, ist die Identität Friedensstruktur-Kriegsstruktur anzustreben"
(S. 10).

Wir als Sprechende

Wir als linke Sprechende: da rücken Fragen zum Marxismus ins Blickfeld. Der Marxismus,
der auf den ersten Blick eine kriegerische Sprache verwendet, als Sprachskandal? Dazu
zwei Anmerkungen:
Erstens: Der Marxismus ist keine Sprachform, derer sich die Menschen in ihrem alltägli-
chen Reden bedienen. Er ist eine Theorie, ein gezieltes Durchdenken und Auf-den-Be-
griff-Bringen gesellschaftlicher Verhältnisse. Er fasst diese Verhältnisse in ihrer Entwick-
lung, die bestimmt ist durch Widersprüche, durch grundlegende Interessengegensätze von
Bevölkerungsschichten und -Klassen. Die Verkehrsformen zwischen diesen Gruppierun-
gen werden als gewalttätige sichtbar — Klassenkampf als Stichwort. Im Marxismus als

104 W7DEKSPRC/CH 7/S4



Theorie sind die Gewaltverhältnisse bewusst zur theoretischen Abbildung gebracht. Soll
diese Abbildung wirklichkeitsangemessen ausfallen, hat sie sich solcher sprachlicher Mit-
tel zu bedienen, welche Gewalt (und damit auch Krieg) als das ausdrücken, was sie ist —

,,Krieg" und ,,Kampf" sagen, wo Krieg und Kampf ist.
Zweitens: die marxistische Gesellschaftstheorie ist ihrerseits selbst Produkt der Verhält-
nisse, in denen sie sich entwickelt. In der bestehenden bürgerlichen Gesellschaft ist ein
leitendes kulturelles Muster das „Leben in der Differenz". Es fusst auf der Aussperrung
des Todes aus dem Leben. Mit den Gegensätzen, die diese Differenz ausmachen, „wird
umgegangen wie mit dem Gegensatz zwischen Leben und Tod. Wir betrachten das Wesen
als die Summe jeweils des Positiven der Gegensatzpaare, dem sozusagen als ständige Be-

drohung dieses Wesens das Un-Wesen, die reine Negation gegenübersteht" (/W. Grone-
meyer, S. 20). Aus dieser Sicht ist Aufrüstung und letztlich Krieg ein Mittel, die Diffe-
renz aufrechtzuerhalten: auch der imperialistische Krieg wird in Gang gebracht, um an-

geblich die Sicherheit der Bevölkerung zu gewährleisten oder zu erhöhen, umgekehrt um
die Unsicherheit als „Negatives" abzuspalten, in die Nicht-Existenz zu bringen. Bezüg-
lieh marxistischer Theorie drängt nun die Frage, wieweit auch sie durch „Differenz-
denken" in Beschränkung gerät, wenn sie sich der aktuellen Welt-Kriegs-Lage stellen will.
Dass diese Lage seit Ende des zweiten Weltkriegs eine neue Qualität erreicht hat, ist da-
bei vorausgesetzt.

Wir als Sprechende? Unsere sprachliche Alltagspraxis ist weniger „rein" als die
Theorie, sie unterhegt vielen zusätzlichen Einflüssen. So wird es auch nicht
die einfache Antwort auf die Frage geben, wie mit der Kriegssprache umzuge-
hen sei. Ich denke beispielsweise nicht, dass wir mittels simpler (Kriegs-)
Sprachverweigerung uns aufs Glatteis einer Sprachpathologie neuen Typs be-
geben sollten. Umgekehrt scheint auch Sprachtherapie nicht das Mittel der
Wahl; selbst dort bestünde nicht von vornherein ein Gewalt-frei-Raum (vgl.
Hochstrasser). Die Forderung könnte vielmehr lauten: der Umgang mit der
Kriegssprache sollte zum bewussten Umgang mit der Sprache werden. Denn
es ist zu bedenken, „dass wir immer in der Gefahr sind, einen Teil unseres
Selbstverständnisses (und damit auch Selb st-Ausdrucks, F.H.) aus den Händen
unserer Gegner in Empfang zu nehmen" (Brückner, S. 140). Bezüglich der
Kriegssprache war von ihrem ideologischen Charakter, von ihrer verdinglichen-
den und militarisierenden Funktion die Rede. Bewusstsein darüber schafft
schon erste Sperrigkeit. Der Empfang aus den Händen unserer Gegner wird ge-
stört. Erfahrungen, die ich in Gesprächen über Kriegssprache gewonnen habe,
bestätigen dies : viele Leute wurden nachdenklich und erzählten später, dass
sie aufmerksamer und bewusster auf ihre alltäglichen Sprachformen, vor allem
auf das, was in der Kriegssprache zum Ausdruck gelangt, zu achten begonnen
hatten.

Bleibt die Frage nach der aktiven Veränderung der Alltagssprache. Deren „Pa-

zifizierung" taugt nichts, wenn damit die einfache Umkehrung von Militarisie-

rung gemeint ist. Auf die Sprache bezogen hiesse dies, auch dort „friedlich", un-
kriegerisch zu reden oder zu schreiben, wo Unfriede und Krieg bestimmend sind.
Wie die Kriegssprache verlöre auch eine so pazifizierte Sprache ihren Sinn als

Sprache: grundlegende gesellschaftliche und private Verhältnisse blieben der
Mittelbarkeit entzogen. Diese Form pazifizierter Sprache hätte als Kehrseite
der Kriegssprache mit dieser gemeinsam: stumme Sprache zu sein. Auch sie

wäre ideologisch bzw. ist es dort, wo sie schon angewendet wird: Kriegsflug-

zeuge werden zu „Tigern", Kriegspanzer zu „Leoparden", Erstschlagwaffen
zahlen die Regierungen aus dem „Verteidigungs"etat.
H'/DEESPEl/CH 7/84 105



Damit die Sprache redend wird, damit die Redenden wissender und sensibler
werden, ist eine „Entmischung" der Sprache anzustreben. Hans-Eckehard
Bahr schreibt in seinen Thesen „für eine Friedens-Politik von unten: „Heute
nun stehen wir erstmals vor der Aufgabe, auch die militärischen Denksysteme
zu zivilisieren" (S. 58). Im Zuammenhang der Kriegssprache wäre bescheide-

ner und zugleich realistischer die Aufgabe zu bewältigen, die zivilen Denk-
und damit Sprachsysteme zu entmilitarisieren.

Ich fasse für uns als Sprechende zusammen: wir leben im Widerstreit von Be-
stehendem und der Utopie — diese ist nicht möglich ohne die Grundlage des

Bestehenden, sie bedingen und negieren sich wechselseitig. Das gilt genauso
für die Art, sich gemeinsam fortzubewegen, zu politisieren also in der Band-
breite von pragmatischem Abwägen hier bis zum Probieren gemeinsamer,
hoffnungsvoller Lebensentwürfe dort. Dasselbe auch für die Sprache: es kann
nicht dämm gehen, die — unsere — Sprache einseitig zu pazifizieren, zu ver-
friedlichen. Denn sie bleibt das Mittel, um u.a. gegenwärtige gesellschaftliche
Gewaltverhältnisse zu widerspiegeln. Sie soll aber auch unser Mittel sein kön-
nen, solche Verhältnisse zur Sprache zu bringen, in denen keine Menschen
mehr andere Menschen (materiell oder immateriell) ausbeuten. Auch sprach-
lieh ist so die widersprüchliche Einheit von Friedfertigkeit und Kämpfertum
immer wieder neu herzustellen.

LITERATUR

Bahr, H.E.: 1982, Thesen: Für eine Friedens-Politik von unten, in: Gronemeyer, 7 M. u.

R„ 57-60.
Barthes, R. : 1982, Mythen des Alltags, Frankfurt M.
Brückner, P.: 1979, Über die Gewalt, Berlin.
Eberhard, F.: 1983, Sprachmanipulation, in: „Psychologische Mobilmachung", Forum

für Verhaltenstherapie und Psychosoziale Praxis 4, 211-216.
EMD: 1982, Armeeleitbild und Ausbauschritt 1984-87, Bern.
Fachbereich Frauen des Bildungswerkes für Friedensarbeit (Hg.): 1983, Gewalterfahrun-

gen von Frauen im Alltag. Zusammenhänge zwischen Sexismus und Militarismus,
Bonn (Bestellungen: Berliner Platz 33, D 53 Bonn 1).

Gronemeyer, M. : 1982, Sicherheit und Verletzlichkeit. Plädoyer für eine neue Abhängig-
keit. In: Gronemeyer, M., Gronemeyer, R., 13-25.

Gronemeyer, M., Gronemeyer, R. (Hg.): 1982, Frieden vor Ort. Ausbrechen — Verant-
wortlich werden. Frankfurt M.

Gronemeyer, R.: 1982, Friedensstarre. Es ist nicht möglich, zu desertieren. In: Grone-
meyer, M., Gronemeyer, R., 73-91.

Heim, R.: 1982, Sprache und Ideologie: Ideologie als Sprach- und Sinnkritik, in: Wider-
Spruch 4, 44-55.

Hochstrasser, F.: 1983, Therapie — friedlich? In: Hochstrasser, F., Galliker, M. (Hg.):
Spielen als Sprachförderung, Luzern, 15-22.

Negt, 0., Kluge, A. : 1981, Geschichte und Eigensinn, Frankfurt M.
Ottomeyer, K.: 1982, Militarisierung der Subjekte und des Alltagslebens, in: Das Argu-

ment 132,246-255.
Pasolini, P.O.: 1980, Gennariello, in: Freibeuter 3, 125-141.
Pasierbsky, F. : 1983, Krieg und Frieden in der Sprache, Frankfurt M.
Richter, H.E.: 1982, Zur Psychologie des Friedens, Reinbek.
Rosenberg, U.: 1983, Zeichen, Sprache, Ideologie. Replik auf R. Heim, in: Widerspruch

5, 106-110.

106 W/DEÄSPRUCH 7/8-/


	Kriegssprache

