
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 4 (1984)

Heft: 7

Artikel: Vom Totalitarismus im technischen Faktum : das Trauma des
Industriezeitalters

Autor: Anders, Günther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651545

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Günther Anders

Vom Totalitarismus im technischen Faktum*

Das Trauma des Industriezeitalters (1)

Die Maschinen, mit denen sie tagein, tagaus ihr Leben zu verbringen haben.
Denen sie tagein, tagaus zu dienen haben. Deren tägliche Sklaven sie sind. De-
nen gilt ihr Ressentiment. Denen ihr Hass.
Das klingt unglaubhaft. Das klingt so, als knirschte an allen Ecken und Enden
unserer Welt der Sand in den Maschinen und als flögen überall die Maschinen
in die Luft. Davon kann keine Rede sein. Tatsächlich ist die Sandmenge in
den heutigen Maschinen minimal, direkte Ausbrüche von Maschinenstürmerei
gibt es nirgendwo.
Direkte gewiss nicht. Aber das habe ich auch nicht behauptet. Was ich unter-
stelle, ist vielmehr, dass den Arbeitenden, solange sie an ihren Maschinen ar-

beiten, ihre eigene Wut unbekannt, gewissermassen verdrängt, bleibt und sich
aufstaut bis zu dem Augenblicke, in dem sie die Arbeitshallen verlassen;dass
ihr Ressentiment dann aber, und zwar sofort, ausbreche und an anderen spe-
ziehen, allein zu diesem Zwecke erfundenen und aufgestellten Maschinen,
eben an den Pachinkos, abreagiert werde.
Wie gesagt, der Antimaschinen-Affekt ist denjenigen, die an diesem kranken,
unbekannt. Dass er diesen unbekannt bleibe, ist unerlässlich. Denn wüssten
die Maschinenhasser über ihren Hass Bescheid und gäben sie diesem nach —

das würde die Grundlagen der gesamten Produktion unterminieren, also die

Subversivität, die Sabotage schlechthin darstellen. Die Kenntnis des Ressenti-
ments muss also prophylaktisch mundtot gemacht, die Sabotage verhindert
werden.
Im Vergleich mit dieser Verhinderung der Verhinderung wird die „Sabotage"
im üblichen Sinne (also die der Maschinen durch uns) zum Sekundärphäno-
men. —

Bewerkstelligt wird sie durch „Psychotechnik" im breitesten Sinne, also da-

durch, dass man unsere Seele bearbeitet. Technisch gesprochen dadurch, dass

man den blossen Gedanken, dieser Affekt sei auch nur möglich, verpönt. Oder
richtiger (da selbst der Ausdruck „verpönen" zu kraftlos bleibt) dadurch, dass

man ihn tabuiert. —

In der Tat ist dieser Affekt bei Arbeitern ebenso tabu wie bei Arbeitgebern.
Im Zeichen dieses Tabus sind die zwei Lager Alliierte, die durch dick und
dünn zusammenmarschieren. Und nicht weniger solidarisch sind in dieser Be-

Ziehung Westen und Osten. So gewiss wie jeder amerikanische Unternehmer,
der vor die Alternative gestellt wäre, zwischen der Anstellung eines eingestan-
denen Maschinenstürmers und der eines Kommunisten zu wählen, für den
Kommunisten entscheiden würde, so gewiss würde umgekehrt jeder sowjet-
russische Betrieb, vor ein analoges Entweder-Oder gestellt, den kapitalisti-
sehen Kandidaten dem offen maschinenstürmerischen vorziehen. Das heisst:
Das auf Technik bezogene Tabu ist klassen- und systemneutral. Es ist ungleich
machtvoller als alle diejenigen Tabus, die sich aus den hüben und drüben ver-

6 W/D£RSPRt/CH 7/34



schiecienen politischen und wirtschaftlichen Herrschaftsformen oder ,,Philoso-
phien" ergeben. Es ist global. Es ist das Tabu von heute. Und was dabei tabu-
iert wird, ist — wir betonen das noch einmal — nirgendwo nur der eventuelle
maschinenstürmerische Akt. Die Verbotskraft reicht grundsätzlich tiefer: Ver-
boten ist immer bereits der blosse Gedanke, dass es Maschinen-Ressentiment
überhaupt geben könnte. Damit weist sich das heutige Tabu auch als „echt"
aus, d.h.: als eines, das jenen Tabuierungen, die wir aus früheren Gesehschaf-
ten kennen, struktureh entspricht. Denn auch in diesen war es ja stets schon
der Gedanke gewesen, der unterdrückt wurde: z.B. der Gedanke, dass es im
Menschen (gar in jedem) Libido-Ziele oder -Varianten, die die Grundlage der
Familien- oder Clanstruktur erschüttern könnte, überhaupt geben könnten. So

etwas „gibt es nicht", weil ,glicht sein kann, was nicht sein darf". Perfekte
Tabuierungen bestehenmithinnichtnur in Verpönung, sondern in Ableugnung,
und zwar in der denkbar radikalsten. Das heisst: nicht nur in der Weigerung
des Verstandes, Tatsachen anzuerkennen, sondern auch in der Weigerung der
Sinne, Tatsachen überhaupt wahrzunehmen (2).
Und dies ist nun, wie mir scheint, die Situation, in der wir uns heute befrn-
den. Das Tabu unseres Zeitalters funktioniert perfekt, d.h.: Es gibt nieman-
den (wie gesagt : weder im Osten noch im Westen, weder unter Arbeitern noch
unter Arbeitgebern), dessen Blick frei und selbständig genug wäre, um das Ma-
schinen-Ressentiment zu erkennen.
Denjenigen, der von der Existenz des Maschinen-Ressentiments überzeugt ist,
den macht die Blindheit zuweilen geradezu fassungslos. Denn die Fakten, die
dieses Ressentiment bestätigen (oder die ohne Unterstellung dieses Ressenti-
ments undurchsichtig bleiben) sind ja jedermann bekannt, ja sie akkumulieren
von Tag zu Tag und auch das wieder in globalem Ausmass. Da gibt es z.B. die

überall, auch jenseits des „Vorhangs", ausbrechenden, oft in wirkliche Rebel-
lion ausartenden Halbstarkenkrawalle. Dass diesen Wut und Rachelust auf der
Stirne geschrieben steht, wird von niemandem geleugnet. Die Frage, wogegen
die Jugendlichen eigentlich rebellieren, und an wem sie sich eigentlich in
ihrem Zerstörungsfuror rächen wollen, ist auch wiederholt gestellt worden.
Aber die plausible Antwort: dass die Zerstörungswut aus den Arbeitsstunden,
in denen sie sich nicht austoben darf, in die Mussestunden verlagert und nun,
statt an den Arbeitsmaschinen, an falschen und zufälligen, von der Mussewelt
zur Verfügung gestellten, völlig unschuldigen Ersatzobjekten gekühlt werde,
diese plausible Antwort ist niemals gegeben worden (3).
Aber die Tatsache der Halbstarken-Krawalle ist natürlich nur ein Beispiel un-
ter anderen, wenn auch deren auffälligstes. Denn es gibt heute — und ich spre-
che nicht etwa nur vom Kriege — ein gewaltiges Ansteigen positiver Zerstö-
rungslust (4), von der Indolenz gegen Zerstörung ganz zu schweigen. Diese ist
heute ja, zum Beispiel als Gleichgültigkeit gegenüber der Totalvernichtung
durch einen eventuellen Atomkrieg, eine beinahe universelle Erscheinung.
Ohne die Unterstellung einer allgemein schwelenden Rachelust wäre diese In-
dolenz schwer begreiflich. Und vollends unbegreiflich wären jene blasierten
„Und-wenn-schon-Apokalyptiker", die sich darin gefallen, die Drohung mit
einem „und warum nicht?" abzutun. Auf die Frage, wem dieser ihr Affekt
denn gelte, müsste die Antwort wohl lauten; „Der ganzen Maschinerie." Das

W/DERSPRl/CH 7/54 7



heisst: Der Maschine der heutigen Weit, in deren Gang sie hineingezwungen
sind, und der zu entrinnen sie alle Hoffnung aufgegeben haben. Vermutlich
sind sie von der Tatsache, dass auch diese Maschine ihrer selbst nicht total
sicher ist und dass sie sich unter Umständen in einer allgemeinen Maschinen-

dämmerung selbst in die Luft sprengen könnte, fasziniert. Jedenfalls erfüllt
sie dieser Gedanke mit so ungeheuer antizipatorischer Schadenfreude, dass

daneben die Angst davor, auch mit draufzugehen, nicht zählt.

Effectus transcendit causam

Aber warum? Aus welchem Grunde sollte der heutige Mensch die Maschine
hassen?

Antwort: Weil er von ihr betrogen ist.
Diese Anklage klingt selbst antiquiert. In der Tat ist sie ja wiederholt erhoben
worden, zum Beispiel von den Heimarbeitern des 19. Jahrhunderts, die, durch
die Maschine ausgebootet, ihr Existenzminimum verloren hatten. Oder von
jenen „vorwissenschaftlichen" Sozialisten, die sich, als Nichteigentümer der
Maschinen, um die Frucht der Arbeit betrogen sahen. Zum grössten Teil sind
diese Vorwürfe heute natürlich überholt. Während es Heimarbeiter, mindestens
mit Maschinenarbeit konkurrierende, nicht mehr gibt, ist der Lebensstandard
der Fabrikarbeiter ins Märchenhafte gestiegen. Und nicht weniger antiquiert
wäre natürlich der Vorwurf, der zur Maschinenarbeit Verurteilte werde um
seine physische Gesundheit betrogen. Im Vergleich zu dem Anstrengungs-
Quantum, das, solange es menschliche Arbeit gegeben hat, in Land-, Bau- oder
Strassenarbeit investiert worden ist, auch heute noch investiert wird, ist Ma-
schinenarbeit leichte Arbeit. Wo sich die Maschine darauf beschränkt, Steu-

erungs- und Kon trollgriffe zu verlangen, ist die erforderte physische Investi-
tion kaum mehr der Rede wert. Um im vollautomatischen Betrieb schrumpft
sie geradezu zu Null zusammen, so dass es nun umgekehrt das Fehlen physi-
scher Anstrengung ist, die Ähnlichkeit der Arbeit mit Nichtstun und Musse,
was zum Problem wird (5).
Damit sind wir aber in der Nachbarschaft desjenigen Betrugs, um den es sich
hier handelt. Betrogen ist der an der Maschine arbeitende Zeitgenosse nämlich
weder um seine physische Gesundheit - die ist weniger gefährdet als die sei-

ner vormaschinell arbeitenden Vorfahren — noch um seine physische Weiter-
existenz — die wird heute mit massiveren Mitteln bedroht; noch um den Lohn
für das von ihm Gemachte — der ist heute höher als der gestrige oder vorge-
strige Arbeitslohn. Betrogen ist er vielmehr um sein Machen selbst. Was heisst
das?

Dass, was er heute, um zu leben, zu tun hat und tut, also seine Arbeit, kein
„Machen" mehr ist. Und das bedeutet wiederum, wenn man die Wesensdefi-

nition des Menschen als „homo faber" ernstnimmt: dass er um dasjenige be-

trogen ist, was sein Wesen ausmacht.
Auch das klingt befremdlich. „Machen", so wird man einwenden, „bedeutet
schliesslich .Produzieren'. Und .produziert' wird heute mehr als früher. Sogar
unendlich mehr als früher."
Richtig. Ökonomisch unbestreitbar.

8 H'JDisRSPRl/CH 7/84



Aber nur ökonomisch. Behavioristisch nicht.
Und diese Unterscheidung bedeutet wiederum: Die Tatsache, dass bei Maschi-
nenarbeit „Gemachtes", und sogar in unabsehbaren Mengen, abfällt, die ist
noch kein Beweis dafür, dass die Tätigkeit, die diese Produkte zur Welt bringt
(oder richtiger: ohne die diese Produkte nicht zur Welt kämen) ihrem Typus
nach wirkliches „facere", wirkliches „Machen" darstelle. Wahr ist vielmehr
das Gegenteil. Denn es gibt nichts, was für die heutige Produktionssituation
charakteristischer wäre, als die [/mkehrung der Proportionen von Ökonomi-
schem und Behavioristischem. Diese Umkehrung ist geradezu die Regel. Je

mehr Gemachtes es heute nämlich gibt, um so weniger davon ist, im wahren
Sinne des Wortes, „gemacht". Beziehungsweise: Je geringer unter den heute
Tätigen die Zahl derer ist, die, im eigentlichen Sinne des Wortes, etwas „ma-
chen", um so grösser ist der Ertrag des „Gemachten". — In der Tat ist die
klassische Formel „causa aequat effectum". („der Effekt entspricht der Ur-
sache") noch niemals so unwahr gewesen wie heute. Heute gilt vielmehr:
„Effectus transcendit causam." Was bedeutet diese Formel?

Sie bedeutet: Der Effekt (Das Arbeitsprodukt bzw. dessen Leistung) überholt
die angebliche „causa" (die Arbeit des Arbeiters), und zwar nicht nur
seiner Grössenordnung, sondern auch seiner Art nach. Das „Gefälle" zwischen
causa und effectus ist so gross, dass (nunmehr psychologisch gesprochen) der
Kausierende (also der Arbeitende) den Effekt seines Tuns gar nicht mehr als

seinen erkennt, sich also mit „seinem" Produkt nicht mehr identifiziert.
Aber diese erste Erläuterung der Behauptung: „Effectus transcendit causam"
reicht nicht. Denn sie lässt ja noch die Möglichkeit offen, dass der „Kausie-
rende" (also der Arbeitende) eine solche Identifizierung ursprünglich versuche,
dass dieser sein Versuch nur eben scheitere. Aber auch davon kann keine
Rede sein. Nicht nur um die Identifizierung ist er nämlich betrogen, sondern
auch um das Scheitern seiner Identifizierung. Denn er denkt schon gar nicht
mehr daran, zu versuchen, den Effekt (also das Schlussprodukt) als Leitbild
seiner Tätigkeit zu verwenden.
Aber auch diese zweite Erläuterung unserer These „effectus transcendit cau-
sam" reicht nicht. Denn in ihr scheint ja noch unterstellt, dass der Arbeiten-
de, wenn er es nur wollte, versuchen könnte, die Identifizierung durchzufüh-

ren; dass er es nur nicht wolle. Aber auch davon kann keine Rede sein. Nicht
nur um die Lust, den Versuch zu unternehmen, ist er nämlich betrogen, son-
dern um die Fähigkeit. Wahr ist vielmehr, dass er den Versuch, den Effekt als

Leitbild zu verwenden, schon gar nicht mehr unternehmen kann; dass er (et-
wa wenn ihm nahegelegt würde, sich während seiner Arbeit das Endprodukt
als Leitbild vor Augen zu halten) gar nicht mehr wüsste, wie er es bewerkstel-
ligen sollte, diese Leitbild-Vorstellung mit seiner effektiven Tätigkeit zu kom-
binieren. Und selbst diese dritte Erläuterung reicht noch nicht. Denn in ihr
scheint noch unterstellt, dass der Arbeitende die Identifizierung durchführen
dürfte, wenn er es nur könnte. Aber auch das kommt nicht in Betracht. Nicht
nur um die Lust und Fähigkeit ist er nämlich betrogen, sondern auch um das

Recht, die Identifizierung durchzuführen. Wahr ist also: Da der Identifizie-
rungsversuch, gleich ob er gelänge oder misslänge, die Arbeit stören, also auf

WLDERSPRt/CW 7/84 9



Sabotage hinauslaufen würde, ist es dem Arbeiter nicht erlaubt, den Effekt als

Leitbild seiner Arbeit zu verwenden.

In anderen Worten: Jenes „prometheische Gefälle", das ich in meiner ersten
Einführung des Begriffs (6) vornehmlich an der Differenz zwischen „Vorstel-
len" und ,,Herstellen" exemplifiziert hatte, das verwirklicht sich, da das

Herstellen mit dem Hergestellten nichts mehr zu tun hat, bereits innerhalb
des Herstellungsvorgangs selbst. Und damit wäre, wie mir scheint, meine
These zur Evidenz gebracht. Denn wo dieser Betrug aufgehoben (also un-
möglich gemacht oder verboten) ist, da kann von „machen" natürlich keine
Rede mehr sein.

Tun Machen, Machen Tun. Das Bedienen

Vollends deutlich wird unsere These, wenn wir für einen Augenblick aus der
Dimension des „Machens" in die des „Handelns" hinüberspringen. Denn dort
liegen die Verhältnisse ganz entsprechend. Das heisst: Sowenig es noch „Ma-
chen" gibt, sowenig gibt es noch „Handeln".
Die Behauptung z.B., dass der Hiroshima-Pilot, als er auf seinem Knopf drück-
te, „gehandelt" habe, klingt ungenau (7). Aber vielleicht könnte man, da die
physische Anstrengung, die ihm sein „Tun" hätte bestätigen können, ganz ge-
ringfügig war, sogar behaupten, er habe nichts getan. Jedenfalls war diese

Anstrengung so minimal, dass er das Gefühl gehabt haben mag, nichts getan
zu haben. Und gesehen hat er, da der Rauchpilz, den er wahrgenommen hat,
mit den Verbrannten nicht identisch ist, den Effekt seines „Tuns" ja gleich-
falls nicht. — Nichtsdestoweniger befördert er mit Hilfe dieses seines „Nichts-
tuns", gewissermassen in einer „annihilatio ex nihilo", zweihundertausend
Menschen aus dem Leben in den Tod. — Angenommen, dieser unselige Mann
sässe uns gegenüber. Was hätten wir ihn zu fragen? Offenbar nicht „Hast du es

getan?" Denn dass er es gewesen war, das würden wir und er ja wissen. Son-

dem: „Hast du es getan?" Was bedeuten würde: „Kann, was da mit deiner
Hilfe vor sich gegangen ist, überhaupt noch als Tun bezeichnet und dir zuge-
rechnet werden?" Was er wohl mit den Worten: „Nein, .getan' habe ich ei-

gentlich nichts, höchstens habe ich nur ,mitgetan'", verneinen würde. Und
das zu Recht. Denn die Worte „Tun" oder „Handeln" wären ja wirklich
schon deshalb unangemessen, weil er den Effekt seines „Tuns" nicht nur
nicht gemeint hatte und diesen nicht nur (auf Grund der Limitiertheit seines

Vorstellungsvermögens) nicht hätte meinen können; sondern weil es ihm noch
nicht einmal erlaubt gewesen war, diesen zu meinen oder auch nur meinen zu
können. Die „Moral von der Geschichte" besteht also darin, dass er daran ge-

hindert wurde, die Bewerkstelligung der Aktion, für die er verwendet wurde,
wirklich aufzufassen und an deren Moral oder Unmoral teilzunehmen. Sogar

von der Teilnahme an der Unmoral der Aktion war er ausgeschlossen, sogar
das Recht auf schlechtes Gewissen war ihm genommen, nicht einmal unver-
antwortlich durfte er sich fühlen ; durfte er sich fühlen können.
In anderen Worten: Die Tatsache, dass Ursache und Wirkung auseinandergeris-

10 W7DERSPRUCH 7/«4



sen sind, die Diremption zwischen „causa" und „effectus", die wir im heuti-
gen Machen festgestellt haben, die hegt auch hier vor. Wenn ich im ersten
Bande die Vermutung ausgesprochen habe (8), dass die traditionellen Ethi-
ken heute hinfällig werden, so aus diesem Grunde. Also deshalb, weil in ihnen
die Wirklichkeit von „Handlungen" unterstellt worden war und auch heute
noch unterstellt wird, obwohl es sich bei dem, was heute „getan" wird, min-
destens bei denjenigen Tätigkeiten, die moralisch heute zählen, nicht mehr
um „Handlungen" im eigentlichen Sinne handelt und nicht mehr um Täter,
die ein „Recht auf Verantwortlichkeit" hätten.
Machen ist also nicht mehr Machen, und Handeln nicht mehr Handeln. Dass

diese zwei Degenerationen gleichzeitig eingetreten sind, das ist natürlich kein
Zufall. Vielmehr liegt hier ein einziges Ereignis vor: beide Tätigkeitsformen,
sind demselben Feinde zum Opfer gefallen, nämlich einer dritten Tätigkeits-
form, die nun, unbekümmert um alle früheren Differenzierungen, die Praxis
im ganzen für sich monopolisiert hat: dem „Bedienen".
Wenn wir etwas hellhöriger wären, dann würden wir wohl täglich darüber
staunen, dass wir dasjenige Wort, mit dem wir gestern die Leistungen von
Dienstleuten belegt hatten, nunmehr zur Bezeichnung der heutigen Arbeit
verwenden — nur dass heute eben an die Stelle jener „Herrschaften", denen
die Bedienung gestern gegolten hatte, inzwischen die zur Herrschaft gelang-
ten Maschinen getreten sind. Aber hellhörig sind wir eben nur höchst selten,
und kaum je empfinden wir Vokabel-Argwohn, wenn wir das Wort „Ma-
schinenbedienung" in den Mund nehmen.
Viel befremdlicher wirkt dagegen für die meisten die Behauptung, dass, was
für das „Arbeiten" (bzw. das „Machen") gilt, auch für das „Tun" (bzw. das

„Handeln") gilt: dass also auch Handeln durch die Aktionsform „Bedienen"
abgelöst worden ist.

Meine These lautet also, dass die Differenz zwischen den Phasen „Machen"
und „Tun" aufgehoben ist.
Heute ist diese „Aufhebung" vollends deutlich geworden, denn in unserer,
der „push button"-Epoche, würde ja nun auch der letzte Effekt durch einen
Knopfdruck hergestellt werden. Und da dieser Knopfdruck irgendwo im Hin-
terland, also ferne der Aktionsbühne oder des Kriegsschauplatzes vor sich ge-
hen würde, würde sich dieser (Knopfdruck) von dem in normalen Herstellungs-
prozessen üblichen button Pushing in nichts unterscheiden, würde er mit
„Handeln" ebensowenig zu tun haben wie andere maschinelle Bedienungsgrif-
fe. Im Prinzip, in dem, was die Tätigkeitsart betrifft, gibt es zwischen der
Durchstanzung eines Eisenblechs und der Verwüstung einer auf einem ande-

ren Kontinent gelegenen Stadt keinen Unterschied mehr.
Soziologisch bedeutet das, dass die zwei Typen „Machender" und „Handeln-
der" (oder „Arbeiter" und „Soldat"), da beider Tätigkeiten in eine einzige
eingemündet sind, zu einem einzigen Typus zusammengewachsen sind. Stra-

tegisch, dass (da der den letzten Effekt auslösende Knopfdruck genauso in der
Etappe stattfinden wird wie bisher das Herstellen von Waffen) — alle Kriegs-
handlungen in der Etappe „produziert" und ausgelöst werden werden; wo-
durch natürlich (was ja schon im letzten Weltkriege begonnen hat) die Etappe

WIDERSPRUCH 7/84 11



aufhört, Etappe zu sein und zur Front wird. Alle diese Unterscheidungen sind
also aufgehoben.

Wen es — und gewiss mit Recht — aufregt, dass in totalitären Staaten die Ar-
beiter zuweilen quasi-militärischen oder sogar unverblümt militärischen Or-

ganisationen unterworfen werden, den sollte es nicht weniger aufregen, dass

in nicht-totalitären Staaten eine Pendant-Entwicklung vor sich geht: dass sich
nämlich das Militär in eine Arbeiterarmee verwandelt, und dass diese Entwick-
lung, obwohl in umgekehrter Richtung ablaufend, zum gleichen Ergebnis
führt: dass also die Differenz von Arbeiter und Militär auch hier gelöscht
wird. Man braucht sich nur an die Vernichtungslager, in denen die Liquidie-
rung von Menschen als Arbeit durchgeführt wurde, zu erinnern, um einzuse-
hen, dass die Verschleifung dieser Differenz zu den charakteristischsten Zü-

gen des Totalitarismus gehört. Zu glauben, dass solcher Totalitarismus durch
„rein politische Mittel" gebremst oder unterbunden werden könnte, ist naiv.
Denn letztlich besteht die Wurzel dieses Totalitarismus in einem technischen
Faktum, eben in der Tatsache, dass „Machen" und „Handeln" gleicherweise
durch „Bedienen" ersetzt und aufgehoben werden; nein, bereits aufgehoben
sind. —

Das geköpfte Machen

Wer sich eines Instruments, etwa einer Zange bedient, der bedient nicht die
Zange. Im Gegenteil: er beherrscht sie, da er sie ja zu seinem Werkzweck, dem

ergon, das er im Auge hat, einsetzt. Er beherrscht sie beinahe im selben Sinne
wie seine eigenen „Werkzeuge": die Organe; wenn auch als deren Verlänge-
rangen, Verfeinerungen oder Verstärkungen. Damit ist nicht gesagt, dass man
sich nicht auch der Maschinen auf diese Weise „bedienen" könnte. Im Gegen-
teil: Der Produzent tut das ja, da er sie als Werkzeuge verwendet, mit deren
Hilfe er sein Ergon, die Erzeugung seiner Waren, durchführt. Da er sich aber
(selbst dann, wenn er Eigentümer eines vollautomatischen Betriebs ist) nicht
allein-laufender Maschinen bedienen kann, muss er sich gleichzeitig Arbeiten-
der bedienen. Dieser bedient er sich also, damit er sich erfolgreich seiner Ma-
schinen bedienen kann. Nicht die Arbeiter bedient er mit Maschinen, vielmehr
bedient er die Maschinen, damit er sich ihrer bedienen kann, mit Arbeitern.
Zu behaupten, dass sich diese Arbeiter der Maschinen bedienen, wäre wieder-
um unsinnig. Vielmehr dienen die Arbeiter dem erfolgreichen Dienst, den die
Maschinen leisten: Sie bedienen diese. Was die Arbeiter im Augen haben, ist
dabei nicht das Produkt, sondern der tadellose Gang der Maschine. Um diesen
aufrecht zu erhalten, mögen sie sich ihrerseits eines Instruments „bedienen".
Aber das steht auf einem anderen Blatte.
Damit ist ein Dreifaches gesagt:
1. Die Arbeit des Arbeiters ist telos-los. — Obwohl der Betrieb, in dem er ar-
beitet, ein Produktionsbetrieb ist, hat er in ihm, wie die englische Sprache,
korrekt unterscheidet, nur etwas „to do", aber nichts „to make". Das gilt von
allen Arbeitenden in dem Betrieb. Regel: Wenn ein Produktionsprozess in
zahllose Schritte dividiert, und wenn jeder Arbeitende nur in eine Etappe des

12 lV/D£ßSPRf/CH 7/S4



Machens eingeschaltet wird, dann zerfällt der Produktionsprozess nicht in
Teilproduktionen, sondern lediglich in Teiltätigkeiten; dann ist kein Machen-
der mehr ein Machender, jeder vielmehr nur ein Tuender; und nicht dann ist
das telos dieser Tätigkeiten erreicht, wenn ein Produkt fix und fertig da ist,
sondern dann, wenn so und so viel getan, wenn so und so lange gearbeitet
worden ist, also bei Feierabend. Ob dann „etwas", nämlich ein Produkt, fertig
vorhegt, das geht den Arbeitenden nichts an, das interessiert ihn auch nicht:
„man ist fertig" für heute, nicht das Produkt. —

Nun, an sich ist gegen „Tun" (im Gegensatz zum „Machen") natürlich nichts
einzuwenden. Wer gut zu lesen oder anständig Klavier zu spielen (also nur zu
„tun") versteht, der ist dem, der etwas„macht", in keiner Weise unterlegen.
Aber um ein solches echtes „Tun" handelt es sich bei der Maschinenarbeit
durchaus nicht. Während Lesen oder Klavierspielen, aristotelisch gesprochen,
èvtekéxEiai sind, also ihi tékoçund damit auch ihre Genugtuung in sich selbst

tragen, ist Maschinenarbeit gewissermassen „hv-épyeia", weil sie vom êpyov,
bzw. vom Interesse an diesem, von dessen Kenntnis ausgeschlossen ist. Ein
Grubenpferd wird nicht dadurch zum Spaziergänger, dass es geblendet seine

Arbeit tut. Das telos des Machens ist in diesen Tätigkeiten abmontiert, das

Machen ist gewissermassen „geköpft". Arbeit wird hier zum „Tun" lediglich
auf Grund dieser Verstümmelung.
Wer sich an das Krisendeutschland vor etwa dreissig Jahren erinnert, der wird
noch das Bild jener Notstandsarbeiter vor Augen haben, die Gräben auszuhe-
ben hatten, und während der Arbeit genau wussten, dass die nächste Schauf-
lerschicht die Aufgabe haben würde, die Gräben wieder hübsch säuberlich ein-
zuebnen. Kein Wunder, dass diese Arbeiter oft nur so taten, als ob sie täten,
dass sie diese ihre teloslose Tätigkeit oft in ein Spielen ausarten Hessen. — Man
wird einwenden, dieser Fall sei extrem gewesen. Gewiss. Und trotzdem darf
man heute alle Arbeiter als Kollegen dieser Notstandsarbeiter betrachten.
Denn auf welche Weise Arbeit teloslos wird: ob so, dass das telos als blosses
Manöverziel vorgespiegelt wird, wie im Falle der Notstandsarbeiter; oder so,
dass das telos die Arbeitenden nichts angeht, wie im Falle normaler Fabrikar-
beit, das läuft psychologisch beinahe auf Eines heraus. In beiden Fällen wird
Arbeit (sogar die körperÜch leichte) zur Zumutung, da sie von den zwei Ge-

nugtuungen, auf die der Mensch ein Recht hat, ausgeschlossen ist: sowohl von
der Genugtuung, die die sichtbare Entstehung des Produktes dem Produzieren-
den verschafft; wie von der Genugtuung, die das auf ein äusseres telos nicht
angewiesene echte Tun mit sich bringt. Kein Wunder, dass man heute bereits
offiziell versucht, das durch die „Köfpung des Machens" entstandene unechte
„Tun" durch Musikbegleitung und dergleichen schmackhafter zu machen, al-

so es in einer Art von Tanz zu verwandeln, um ihm den äusseren Anschein ei-

ner manifest telos-losen Beschäftigung, eben wiederum des Spiels, zu verschaf-
fen.
2. Die Arbeit ist anstrengungslos. Das klingt natürUch erst einmal erfreulich.
Aber gerade dadurch wird die Arbeit ihres Charakters vollends beraubt. Denn
die Freude an Arbeit beschränkt sich ja nicht nur auf die Freude, die der Ma-
chende am Enstehen des Produkts hat. Vielmehr besteht sie mindestens auch
in der Investition von Anstrengung, darin, dass der Machende sich ausarbeitet.
W7DERSPRI/CH 7/84 13



In der Arbeit (etwa der vollautomatisierten), deren Anstrengungsquantum auf
ein Minimum reduziert ist, vollzieht sich nun eine potenzierte Degeneration.
Denn nun besteht die Entartung nicht nur darin, dass das „Machen" zum
blossen „Tun" wird, sondern auch darin, dass das „Tun" nun zu einer Art von
„Nichtstun" verkümmert. Freilich nur zu einer „Art von". Sowenig das „ge-
köpfte Machen" als echtes „Tun" klassifiziert werden darf, so wenig darf nun
das „geköpfte Tun", etwa das des Kontrolleurs im Automationsbetrieb, als

„echte Musse" klassifiziert werden. Die Attitüde, in die er hineingerät, ist viel-
mehr eine Schein-Musse, eine verstümmelte Attitüde, ein blosser Rest. Denn
trotz der Tatsache, dass er sich nicht zu rühren braucht (ja, sich unter Um-
ständen nicht einmal rühren darf), hat ja der Automationsarbeiter noch aufs
konzentrierteste auf dem qui vive zu sein - genau so wie der Maschinenarbei-
ter doch aufs energischste tätig zu sein hat, auch wenn er kein Produkt mehr
zu machen hat. Nunmehr freilich besteht die Arbeit in bezahlter Aufmerk-
samkeit bei physischer Regungslosigkeit. Der Tuende wird zum blossen Ma-
schinenpolizisten, der, im Sessel sitzend, darauf hofft, nicht eingreifen zu
brauchen; sofern er nicht heimlich doch eine Störung erhofft, um doch noch
einmal die Chance zum Eingreifen zu haben und um zu spüren, dass er etwas
tut.
Und selbst mit dieser Schilderung der zwei Degenerationsstufen der Arbeit ist
noch nicht alles gesagt. Kehren wir von unserem avantgardistischen Automa-
tionsarbeiter zum heute noch normalen zurück: also demjenigigen, der min-
destens seine Maschine noch zu bedienen hat. Was hat er durchzuführen, um
diese Bedienung anständig zu erledigen?
3. Die „imitatio instrument!". Er hat sich nach seiner Maschine zu richten, ja
sich zu deren Diener zu machen. Diesen Ausdruck missverstehe man nicht.
„Nach etwas richten" müssen wir uns natürlich in jeder Arbeit, sogar in der
gerätelosesten. Da wir „etwas aus etwas machen" wollen, gibt es a priori eine

ganze Reihe von Bedingungen (z.B. den Stoff oder die Grenze unserer techni-
sehen Fähigkeiten), nach denen wir „uns zu richten" haben. Darüber klagen
wir nicht. Machen ist menschlich, gleich ob wir im Machen-müssen einen
Fluch oder im Machen-können ein Freiheitszeugnis sehen. Wer bereits in den
apriorischen Bedingungen des Machens, also in der Tatsache dass er, wenn
er zu machen beginnt, mit einer Welt zu rechnen hat, aus der er macht, eine

Freiheitsberaubung sieht, der beansprucht, „frei" zu sein in einem absurden

Sinne, nämlich in dem von „weltlos"; und ist einfach ein metaphysischer
Querulant. — Gleichviel, nur wenn der Arbeitende mit dem Gang seiner Ma-
schine Schritt hält, nur wenn er die „imitatio" (9) durchhält, wird seine Be-

dienung perfekt sein. Das Hegeische Modell von „Herr und Knecht" darf auf
die Beziehung Mensch-Maschine bedenkenlos übertragen werden.

* Nachdruck mit freundlicher Genehmigung von Autor und Verlag aus: Günther An-
ders, Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 2. Über die Zerstörung des Lebens im
Zeitalter der dritten industriellen Revolution. 2. unveränderte Aufl. Verlag C.H.
Beck, München 1981.
Vorliegender Titel stammt von der Redaktion.

14 W/DERSPRt/CH 7/S4



ANMERKUNGEN

1. Dieser Aufsatz ,,Die Antiquiertheit der Masse" basiert auf Tagebucheintragungen aus
Tokio 1958. Geschrieben 1961.

2. Diese Weigerungssituation ist heute allgemein, sie herrscht in konformistischen Gesell-
Schäften nicht weniger als in offen totalitären, wenn sie auch — aber das macht ihr
Wesen eben mit aus — nicht gesehen wird. Zum Wesen der Verblendung, die herge-
stellt wird, gehört eben primär, dass sie selbst nicht erkannt, auf keinen Fall aber als
Verblendung erkannt werden darf. Die Aufregung der Amerikaner über das östliche
„brain washing" ist eine konformistischen Konsumenten konform gelieferte Aufre-
gung über Herstellung von Konformismus im Gegenlager. Und die Indignation Sow-
jetrusslands über kapitalistische Meinungsmonopolisierung ist nicht weniger hypo-
kritisch. Die Tabuierungen der Anderen werden zwar gesehen, aber die Erkenntnis,
dass man selbst unter analogen Tabus lebt, bleibt immer selbst unbekannt und tabu.

3. Ergänzung dieser Deutung, s. des Verfasser „Faule Arbeit und pausenloser Konsum"
in Homo ludens, Januar 1959.

4. Im Frieden (der ja die Forsetzung des Krieges mit anderen, sogenannten „kalten",
Mitteln ist) ist diese Zerstörungslust um nichts weniger wirksam, nur wird sie durch
verschiedene Massnahmen und Umstände verdeckt. In Massenproduktionsländern, z.
B. in den Vereinigten Staaten, bleibt sie durch die Tatsache, dass sie der Produktion
nutzt, verdeckt, ja durch diese wird sie geradezu in etwas Positives umfunktioniert.
Da es nämlich im Interesse der Produktion liegt, soviel wie möglich herzustellen, ist
sie gierig darauf, dass ihre Produkte so rasch wie möglich aufgebraucht, also zerstört
werden. Dadurch wird im öffentlichen Urteil Schonungslosigkeit, also auch Zerstö-
rungslust, ehrlich gemacht und sogar zum Trend erhoben. Ja, die Produktion hat ge-
radezu neue Formen der Liquidierung produziert, eingeführt und verbindich gemacht,
um sich in Gang zu halten: Die jedes Jahr neu aufgezwungenen Mode-Diktate sind
nichts anderes als Gebote, gewisse Produkte, selbst dann, wenn diese noch „halten",
als liquidationsreif abzustossen.

5. Tatsächlich ist der Typ des Automatiosarbeiters ganz neu. Obwohl einsam wie ein
Flickschuster arbeitend, hält er doch niemals ein Produkt, geschweige denn ein eige-

nes Produkt in seiner Hand, vielmehr beobachtet er nur Signale des ohne ihn ablau-
fenden Prozesses. Und obwohl unangestrengt dasitzend wie ein Buchschreiber, avan-
eiert er dadurch nicht etwa zum geistigen Arbeiter, sondern lediglich zum Polizisten
der Maschine, zu einem Polizisten, dessen Arbeit darin besteht, darauf zu hoffen,
nichts und niemanden arretieren zu müssen.

6. „Die Antiquiertheit des Menschen", Bd. 1, S. 66ff.
7. Ich spreche hier nicht von Claude Eatherly, der ja nur das go-ahead-Signal gegeben

hat.
8. S. 290ff.
9. Einführung des Begriffes in Band I dieses Werkes, S. 36ff. Was mit „imitatio" oder

„kategorialer Angleichung" gemeint ist, kann man sich an der Analogie mit der Musik
klar machen: Wer eine Musik spielt, der nimmt die Struktur dieser Musik an; nicht nur
im (unter Dacapozwang ablaufenden) Sonatensatz herrscht zyklische Zeit, sondern
auch im Sonatenspieler. Das heisst: solang der Musizierende „in Musik" ist, ist deren
Gangart seine Gangart, in gewissem Sinne sogar deren Seinsart seine Seinsart. — Ent-
sprechend wird der Gang der Maschine zum Gang des Maschinenbedieners — nur (die-
ses „Nur" ist freilich entscheidend) dass sich hier der Mensch mit etwas Nichtmensch-
lichem auf gleiche Weise und im gleichen Grade identifizieren muss wie der Musiker
mit der (ihn nicht entmenschenden) Musik.

W/DERSPflt/CH 7/S4 15


	Vom Totalitarismus im technischen Faktum : das Trauma des Industriezeitalters

