
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 2 (1982)

Heft: 4

Artikel: II. Symposion der Internationalen Assoziation von Philosophinnen
(IAPh)

Autor: Baum, Angelika / Brander, Stefanie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II. Symposion der Internationalen Assoziation von Philosophinnen
(lAPh)

In Zürich fand vom 1.-3. Oktober das 2. Treffen von Philosophinnen aus
aller Frauen Länder statt. Es referierten Studentinnen, Assistentinnen und
Dozentinnen aus der BRD, Österreich, der Schweiz sowie je eine Referentin
aus den USA, Japan und Polen. Dass nicht nur etablierte Professorinnen
und bereits bekannte Philosophinnen zu Worte kamen, liegt nicht zuletzt
an der überaus tristen Situation der Philosophinnen im wissenschaftlichen
Hochschulbetrieb: Frauen sind dort immer noch krass untervertreten, bzw.
kaum vorhanden. Dies hat 1974 in der BRD einige Professorinnen (E. Walesca

Tieisch, Wiebke Schräder, Linda Mc Alister u.a.) veranlasst, sich zu organi-
sieren. Ziele der IAPh und Schwerpunkte des diesjährigen Symposions wur-
den folgendermassen formuliert:

„ — Neu-Sicht der Philosophischen Tradition
— Philosophische Frauenforschung
— Sprachrohr, Bühne, Helferin zu sein für alle Philosophinnen: von ihren

persönlichen unmittelbaren Denkäusserungen bis zur amtlichen Aner-
kennung und offiziellen Bezahlung im Philosophieberuf."*'

In der Auseinandersetzung mit der philosophischen Tradition ging es vor
allem um kritisches Durchleuchten der die Erkenntnis- und Wissenschafts-

theorie, aber auch die Naturrechts- und Staatsphilosophie konstituierenden
dualistischen Begriffspaare Materie - Geist, Natur — Vernunft, Rationalität —

Irrationalität, Subjekt — Objekt, die in sich den seit Plato sattsam bekannten
Primat des männlichen über das weibliche Prinzip bergen.
Wir werden im folgenden einige Referate, die uns für den gegenwärtigen
Stand der Diskussion in der Frauenbewegung besonders wichtig erscheinen,
kurz vorstellen.

Auf den sokratischen Dialog verweisend, der sich als Hebammenkunst (Mai-
eutik) versteht, versuchen Brigitte Weisshaupt (Zürich) und Margaretha Huber
(München) den Begriff der Vernunft neu zu überdenken. Gegen ein im Alltag
und Wissenschaft zur monströsen, zerstörerischen Rationalität herange-
wachsenes Vernunftprinzip postuliert Brigitte Weisshaupt eine grenzüber-
schreitende anstatt trennende, eine spekulativ-utopische Vernunft, begrif-
fen als Versöhnung. Vernunft, die als neue Phänomenologie Einzelnes und
Heterogenes sich nicht unterordnet, sondern als Teil ihres eigenen Selbst
erfährt, ohne dabei den Blick aufs Ganze, auf die Ordnung zu verlieren:
Vernunft — sich auf sokratische Herkunft besinnend — als „wissendes Nicht-
Wissen". Davon will Meg Huber allerdings nichts wissen. Sie wittert den
Primat des Einen, das Phallus, patriarchalische Ratio auch in einem versöh-
nenden, Negativität und Heterogenität gleichsam fressenden dialektischen
Vernunftbegriff. Vernunft bedeutet Trennung, Ordnung, Hierarchie per se.
Das kantische „transzendentale Subjekt" tritt allemal auf als männlicher
Ordnungshüter, die kantische Vernunft als Grenzpolizei zwischen den Be-
reichen des Transzendentalen und der Natur. Hinter der Grenze, nämlich
dort, wo bei Kant ein weiterer Mann, der Gottschöpfer hockt, vermutet

124 W/DEÄSPHUC//



Meg Huber Verbotenes, verdrängt Erfahrung einer Praxis des Anderen.
Sich auf die Psychoanalyse beziehend, die die Wirklichkeit und Eigengesetz-
lichkeit des dunklen Kontinents des „Es" aufgezeigt hat, diagnostiziert Huber
jenseits der Vernunft weisse Flecken, die, wie Krankheit, radikal andere Er-
fahrungen anzeigen und gleichsam auf eine Topographie des Weiblichen hin-
deuten. Wenn schon Vernunft, dann höchstens Pluralität erfahrungskorrespon-
dierender 'Vernünfte', die die Wirklichkeit des Mythos z.B. nicht ausschlies-
sen.
Über das Verhältnis der Philosophie zur Mythologie sprach Heide Göttner
(München).^) Sie versuchte, Denkformen im Matriarchat, der Patriarchali-
sierung und Deformation zu abstrakter männlicher Herrschaftsideologie in
der abendländischen Philosophie darzulegen. Die Weisheit, die „Hagia Sophia",
die als 'tanzende Göttin' Wissenschaft als Kunst und Kunst als praktisches
Wissen in harmonischer Ganzheit zeigt, wurde nach dem Sturz des Matriar-
chats von den Philosophen, den 'Freunden der Weisheit', gewaltsam ange-
eignet. Philosophie wird von Kunst abgetrennt, das Abstrakte verdrängt
das Bildhafte, die Epoche der Väter - dargestellt im Mythos von Zeus als

Vater der Athene — in der das Philosophieren zur Herrschaftslegitimation
verkümmert, hat begonnen. Philosophinnen, in der Antike noch zahlreich
vertreten, wie z.B. Thargelia von Milet, Aspasia, die Lehrerin Sokrates' und
Diotima, geraten in Vergessenheit. Diese Entwicklung erreicht im deutschen
Idealismus ihren Höhepunkt: parallel zur Industrialisierung gedeiht, bzw.
verkümmert Philosophie, so Heide Göttner, zum 'Glasperlenspiel' einiger
Spezialisten. In nazistischer Ersatzmythologie spiegelt sich der männliche
Geist, erhebt sich zum Weltgeist Superstar.^) Göttner rät der Frauenbewe-

gung archäologisches Forschen in der Geschichte der Unterdrückung, will
Spuren verschütteter Existenz aus der Vergangenheit für eine feministische
Utopie fruchtbar machen.
In der anschliessenden Diskussion wurde heftig darüber diskutiert, ob denn
das Modell eines Matriarchats als emanzipatorische Utopie überhaupt wün-
sehenswert oder brauchbar sei. Fallen wir mit dem Postulat einer als emanzi-
patorisch verstandenen Mystifizierung des Weiblichen nicht wieder in die
alte Polarität des Geschlechterdualimus zurück, an den angestammten Platz
des Mangels?
Gegen eine Ontologisierung des Weiblichen wendete sich auch Astrid Nettling
(Köln) in ihrem Referat 'Identität und Weiblichkeit'. Ausgehend vom theore-
tischen Ansatz der französischen Psychoanalytikerin und Feministin Luce
Irigaray^) kritisierte sie deren Ontologisierung der Patriarchatsgenese als

neue apriorische Ordnung des Weiblichen (die Frau als Differenz, das weibliche
Geschlecht als das Nichtidentische). Nettling versuchte, den ontologischen
Primat des Phallus aus einer Versteinerung gesellschaftlicher Praxis heraus

zu erklären.
Obwohl die Frau als Ware innerhalb der Totalität männlichen Begehrens de-
finiert und unter den Primat des Warenfetischismus vergesellschafteter Bedürf-
nisse gestellt wird, insistiert Irigaray, so Nettling, implizit auf einer Posi-
tivität des Weiblichen. In der Ontogenese des Weiblichen jedoch erkennt die
Referentin den Mythos einer Gegenerfindung zur Ordnung des Männlichen,

W/DERSPRt/CH 125



welche den Ausdruck geschichtlichen Leidens sanktioniert und eine Ver-
kennung geschichtlicher Praxis bedeutet.

Wie die Leidensgeschichte der Frauen in philosophischer Versteinerung, als
zentrales Moment abstrakter Begriffsbildung, erscheint, zeigt sehr eindrück-
lieh Astrid Meyer (Berlin) in ihrem Referat 'Das Verhältnis von Vernunft
und Sinnlichkeit am Bild der mittelalterlichen und modernen Hexe' am Bei-
spiel des cartesianischen 'Cogito': der cartesianischen Gewissheit von der
absoluten Autonomie der Ratio, der Abspaltung von Vernunft und Sinn-
lichkeit, ging die Geschichte der Hexenverbrennungen voraus, ein monströ-
ser Versuch, die im Körper der Frau als Ursprung allen Übels erkannte Sinn-
lichkeit zur Rettung des reinen Geistes auszurotten. An Inquisitionsprotokol-
len lässt sich ein Erkenntnisinteresse an weiblicher Sexualität eindeutig ab-
lesen. Inquisition und Erkenntnis liegen nahe beieinander: die teuflische
Sinnlichkeit muss erst bewiesen und erkannt sein, um schliesslich ausgetrie-
ben und verb(r)rannt zu werden. Im Feuer wird vorab geschieden, was bei
Descartes, philosophisch geläutert, als res extensa und res cogitans wieder
aufersteht, werden Geist und Materie brutal getrennt.
Fazit: Gegenüber Rückgriffen auf emanzipatorisch verstandene Vernunft
(sei es cartesianische Ratio, kantische Vernunft als Mündigkeit oder geschieht-
liehe Vernunft) in der Utopie ganzheitlichen Denkens, (z.B. Versöhnung von
Ratio und Gefühl, Kopf und Bauch etc.) ist Vorsicht geboten und Misstrau-
en am Platz. Die Genese der Vernunftbegriffe erweist sich als geschichtliche
Praxis. Die aufklärerische Vernunft, das Identitäts- und Subjektdenken neu-
zeitlichen Philosophierens beruht nicht zuletzt auf dem Konstruieren und
gleichzeitigen Ausschlüssen eines systemtragenden 'Anderen', einer zu be-
herrschenden inneren oder äusseren Natur, eines Objekts. Utopisches Versöh-

nungs- und Vèrmittlungsdenken (so auch das Postulat, anstelle von Frauen
und Männern nur noch von 'Menschen' zu sprechen) birgt die Gefahr ideolo-
gischen Perpetuierens gesellschaftlicher Machtverhältnisse.
Aber: Können wir uns auf ein Denken der Differenz einlassen, auf dem be-
harren, was uns von den Männern trennt und, einem politischen Slogan fol-
gend, 'aus der Unterdrückung eine Waffe machen', wo doch das Herbeizitie-
ren eines 'Wesens' der Frauen immer als Herrschaftslegitimation gedient hat?
Die philosophische Reflexion über das Subjekt 'Frau' erweist sich, hat man
den Emanzipationsgedanken im Kopf, als schwierige Gratwanderung: links
und rechts gähnende Abgründe, Zerklüftung, Gespaltensein, fehlende Ge-
schichte, angepasstes Ausgeschlossensein. Oder, um es wie Gabriele Gutzmann
(Berlin) auszudrücken: 'Wir sind verwirrt. Was sollen wir tun? Worauf können
wir uns beziehen, wenn wir 'Ich' sagen, von 'Selbstbestimmung' reden?

Eine Antwort darauf versuchte Christa Schneider (Zürich) in einem inter-
essanten Referat 'Sprachphilosophische Überlegungen und Selbstbestimmung
der Frauen' zu geben. Den Selbstbestimmungsbegriff übernimmt sie von
der phÜosophischen Tradition, weist aber darauf hin, dass dieser auf An-
wendbarkeit hinterfragt und modifiziert werden muss. Ihre sprachphilo-
sophischen Überlegungen beziehen sich auf eine Praxis des Alltags und grün-

126 WIDEHSPRI/CW



den auf dem Bewusstsein der engen Verknüpfung von Sprache und Macht.
Gegen das gängige Subjekt-Objekt-Modell, in welchem der Frau die Rolle
des Objekts oder Spiegelbildes des Mannes zukommt - mit der Konsequenz,
dass die Frau die Verhaltensmuster des Mannes übernimmt und integriert,
also in eine Identitätskrise gerät — entwirft Christa Schneider ein Subjekt-
Objekt-Modell, das es dem Subjekt erlaubt, sich über seine Zustände (Wahr-
nehmungen, Affekte, Wünsche, Meinungen, Absichten etc.) zu definieren.
Dies bedeutet für Frauen, dass sie ihr Selbstbewusstsein nicht mehr über an-
dere beziehen. Im Wissen um eigene Zustände werden Handlungsmöglich-
keiten realistisch eingeschätzt. Selbstbestimmung von Frauen muss jedoch
einer sehr komplexen Situation Rechnung tragen: die Beziehung zu ihren
Kindern einerseits, ihre Stellung zur beruflichen Umwelt andererseits müs-

sen thematisiert werden, wenn eine Theorie weiblicher Selbstbestimmung
verantwortliches Handeln von Frauen erfassen will.

Angelika Baum / Stefanie Brander

Es erscheint uns im Kontext der hier oufgeuiorfenen Dühussionspunhfe wichtig, auf
die am 27./2S. JVouemher 1982 in Bern stattfindende 4. JVafionaie .Arbeitstagung „Frau-
en und Wissenschaft" hinzuweisen. Haupffhema wird diesmal „Stärfee weiblicher Schwa-
chen oder Schwäche weiblicher Starben" sein. Ausfcun/t erteilt gerne; E. Beber <031/
61 92 79)

ANMERKUNGEN

1) Jahrbuch 1, Philosophinnen. Von Wegen ins dritte Jahrtausend. Hrsg. Manon Maren-
Griesbach, Ursula Menzer. Tamgini, Mainz 1982

2) vergl. H. Göttner-Abendroth, Die Göttin und ihr Heros/ Die tanzende Göttin, beide
Verlag *Frauenoffensive* München 80/82

3) vergl. dazu Hannelore Schröder (Amsterdem), 'Fichtes Subjekt-Objekt-Definition
im Dienst des kleinbürgerUchen Antifeminismus' (leider ausgefallenes Referat)

4) vergl. L. Irigaray, — Waren, Körper, Sprache, Merve Verlag 1976
— Unbewusstes,Frauen, Psychoanalyse, Merve Verlag 1977

W/DEKSPHl/C« 127


	II. Symposion der Internationalen Assoziation von Philosophinnen (IAPh)

