
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 2 (1982)

Heft: 3

Artikel: Diskussion : Gewalt an Frauen : Angelpunkt der Frauenfrage?

Autor: Pfiffner, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651893

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion

Brigitte Pfiffner

Gewalt an Frauen Angelpunkt der Frauenfrage?

Ursula Streckeisen hat mit ihrem Artikel „Autonomie der Frauenbewegung"
(WIDERSPRUCH Nr. 2)einen wichtigen und fruchtbaren Beitrag zur Theorie-
diskussion, die in der schweizerischen Neuen Frauenbewegung leider viel zu
wenig gepflegt wird, geleistet. Angeregt dadurch, möchte ich zu ihren Ausfüh-

rungen einige kritische Bemerkungen machen.
Wie ich in einer Rezension schrieb (1), glaubte ich, eine Hauptthese ihres Ar-
tikels darin zu sehen, dass der Angelpunkt der Frauenunterdrückung nach ra-
dikalfeministischer Ansicht die Hausarbeit sei. Sie hat mich daraufhin brief-
lieh korrigiert: Gewalt an Frauen sei Angelpunkt, nicht die Hausarbeit. In der
Hausarbeit kämen allerdings patriarchalische Aneignung und kapitalistische
Ausbeutung zusammen.

Auch wenn wir Gewalt in einem umfassenden Sinn verstehen (physische wie
Vergewaltigung, psychische wie Nicht-ernst-Nehmen von Frauen, geschlechts-
strukturelle wie Reduzierung der Frauen auf Sexualobjekt und „reine Mut-
ter") besagt diese These wenig. Gewalt ist ein anderes Wort für Ausübung von
Herrschaft. Von dieser Grundannahme gehen wir in der Frauenbewegung aus.
Neu ist die Verwendung des Begriffs Gewalt im Zusammenhang mit dem Ge-
Schlechterverhältnis. - Frauenunterdrückung hat verschiedene Gesichter. Die
Diskriminierungen beeinflussen sich und bedingen einander: Frauen erhalten
weniger Lohn, weil sie eine schlechtere Ausbildung haben. Diese wiederum
resultiert aus der — unter anderem von der Religion geprägten — gängigen An-
sieht und dem Vorurteil, Mädchen seien primär dazu bestimmt, Mutter und
Hausfrau zu werden. Mir ist es nicht möglich, Frauenunterdrückung auf eine
einzige Ursache zu reduzieren. Wahrscheinlich gibt es diese eine Ursache, die-
sen einen Angelpunkt gar nicht, denn gesellschaftliche Prozesse sind vielfältig,
widersprüchlich, langwierig. Eine ideologische Macht, welche Frauenunter-
drückung in unserem Zivilisationsbereich verfestigte, ist das Christentum, ins-
besondere die katholische Kirche. Was sie zur männlichen Herrschaftssiche-

rung beitrug, dürfte für die Erklärung von Frauenunterdrückung sehr bedeu-
tend sein, ist aber noch weitgehend unerforscht.

Hausfrauen als Leibeigene?

Die Lage der Hausfrauen mit derjenigen der feudalen Leibeigenen, wie sie

Marx bei der „Genesis der kapitalistischen Grundrente" (2) beschrieben hat,
zu vergleichen, ist auf den ersten Blick stichhaltig. Einige Unterscheidungskri-
terien, die Marx zufolge das Unterdrückungsverhältnis zwischen Herr und
104



Leibeigenem beschreiben, können zur Charakterisierung des Verhältnisses
zwischen Mann und Frau übernommen werden. Zu Recht stellen Radikalfemi-
nistinnen Analogien fest: Leibeigener und Hausfrau sind finanziell und per-
sönlich vom „Herrn" abhängig. Durch die Einheit von Arbeits- und Gefühls-
beziehung ist die Verfügbarkeit der Frau sehr gross: Liebe kennt keine Gren-
zen! Die Frau ist tatsächlich, wie Ursula Streckeisen schreibt, bürgerliche Un-
person. Ihr gesellschaftliches Prestige bezieht sie Uber ihren Ehemann, und sie
verliert es — wie in der Regel ihren Ehenamen - konsequenterweise bei ihrer
Scheidung wieder. (3)
Andererseits bezweifle ich grundsätzlich, tlass Marxsche Begriffe aus dem Be-
reich der politischen Ökonomie ausreichen, um die Eigentümlichkeiten des
Geschlechterverhältnisses theoretisch in den Griff zu kriegen. Wenn Feminis-
tinnen gar den Begriff der Klasse, wie ihn Marx prägte, um die „Klasse" der
Frauen erweitem, verkennen sie, dass Frauenunterdrückung sehr wesentlich
auch auf ausserökonomischem Gebiet stattfindet. Sie verkennen, „dass die
Geschichte der kapitalistischen Produktion eine ist, in der Frauen praktisch
immer eine Gastrolle spielten, dass der Kampf zwischen beiden Klassen tat-
sächlich als männlicher Kampf geführt wurde" (4). Die Unterdrückung inner-
halb der Lohnarbeiterfamilie und innerhalb der Arbeiterklasse hat Marx nicht
interessiert; er betrachtete diese als Einheit mit stets derselben Interessenlage.

Ursula Streckeisen hat zwar nicht (wie etwa Shulamith Firestone oder Maria-
rosa Dalla Costa) Frauenunterdrückung mit ökonomischen Begriffen erklärt ;

sie hat lediglich Vergleiche zwischen feudaler Aneignung und Aneignung der
Frauen durch die Männer gezogen. Doch auch diese Art von Bezugnahme auf
Marx ist in Frage zu stellen. Ich bin nicht so sicher, ob die Hausfrau in jedem
Fall Mehrarbeft leistet, also Mehrwert produziert. Sicher erzeugt jeder Leibei-
gene Mehrwert, sonst hätte sein Herr kein Interesse (keinen Profit) an ihm.
Auch wenn wir die Beziehungsarbeit zur domestikalen Arbeit zählen — und
dass sie dazugehört, ist heute unter Feministinnen unbestritten — steht noch
lange nicht fest, dass domestikale Arbeit Mehrwert produziert, also mehr her-

vorbringt, als zur eigenen Reproduktion nötig ist. (5) Auf welche Weise wäre
denn - wenn überhaupt - die Beziehungsarbeit messbar? Hat der Marxsche

Arbeitsbegriff nicht einen ganz anderen Charakter als die Hausarbeit? Basiert

jener klassische Arbeitsbegriff nicht darauf, dass Hausarbeit als Nichtarbeit
angesehen wird? Sie ist nicht produktiv, schafft kein Kapital .sondern repro-
duziert eben gerade die Arbeitskraft des Mannes. (6) Die Frage nach dem
Mehrwert der Hausarbeit wird m.E. auch nicht beantwortet, wenn gesagt
wird, Hausarbeit sei produktive Arbeit in dem Sinne, als sie gesellschaftliche
Arbeit darstelle und nicht nur die Hausfrau als Produzentin, sondern auch der
Besitzer der Arbeitskraft, der Ehemann, „zusätzlichen" Gewinn einstreiche.
Hausarbeit, so diese Argumentation weiter, sei produktiv für das Kapital und
für jeden Mann, der mit einer den Haushalt versorgenden Frau zusammenlebe

(7).

Wenn Feminstinnen in der Auseinandersetzung mit der „Kritik der politi-
sehen Ökonomie" eines erkannt haben, so die Tatsache, dass diese so umfas-

105



send nicht sein kann, wie sie es beansprucht. Denn einerseits wird nichtent-
löhnte, aber verbreitete und aufwendige Arbeit, die von einer Hälfte der Be-

vökerung geleistet wird, nicht beachtet. Und anderseits ist der von Marx be-
schriebene proletarische Lohnarbeiter „eine minoritäre Erscheinung während
einer bestimmten Phase des Kapitalismus und beschränkt (sich) auf einige we-
nige Gebiete der Erde. Heute gehören nur-wenige Prozent der Weltbevölke-

rung dazu, und es waren auch nie mehr" (8). Frauenunterdrückung hängt
nicht notwendigerweise mit dem kapitalistischen Gesellschaftssystem zusam-
men. Frauen werden und wurden auch in nicht-industrialisierten, nicht-kapi-
talistischen Ländern unterdrückt (Islamische Welt, mittelalterliche Hexenver-
folgung). Feministisches Bestreben, Frauen als Klasse für sich im Marxschen
Sinne zu verstehen oder die Lage der Frauen mit Marxens Begriffen zu be-

schreiben, um damit ihre Unterdrückung umfassend zu erklären, halte ich für
wenig ergiebig.
Eine andere Strömung in der Frauenbewegung — nämlich die der sozialisti-
sehen Feministinnen — ist davon weggekommen, die Unterdrückung der Frau-
en in ihren verschiedenen Erscheinungsformen mittels der Begrifflichkeit der
Kritik der politischen Ökonomie zu analysieren. Sie lehnen es ab, das Ge-
Schlechterverhältnis als Folge des kapitalistischen Systems zu betrachten. Sie
versuchen beispielsweise, eine Ebene der Frauenunterdrückung mithilfe von
Ansätzen aus der kritischen Psychologie zu erklären, und gehen der Frage
nach, weshalb Frauen in ihre Unterdrückung einwilligen. (9) Sozialistische
Feministinnen entfernen sich — mindestens was die Analyse des Geschlechter-
Verhältnisses angeht — von Marx, indem sie nach Gründen der Frauenunter-
drückung auch im ausserökonomischen Bereich forschen; Radikalfeministin-
nen hingegen ziehen die Kritik der politischen Ökonomie zur Erklärung des

Geschlechterverhältnisses heran, bzw. entwickeln das Marxsche Konzept weiter
mit dem Resultat, dass die Benachteiligung der Frauen als vorwiegend ökono-
misches Problem betrachtet wird (vgl. C. von Werlhof).

Autonomer Kampf

Wie Ursula Streckeisen darlegt, ist „Autonomie" als Begriff in der Neuen
(schweizerischen) Frauenbewegung für verschiedene Strategien verwendet
worden. Vorerst handelte es sich um ein unklares Sichabsetzen von den män-
nerdominierten Parteien und Bewegungen, dann um die organisatorische Un-
abhängigkeit und eine eigene inhaltlich-politische Prioritätensetzung, die darin
besteht, dass diejenigen Themen zu politischen Forderungen erhoben werden,
welche die Frauen unmittelbar betreffen und beschäftigen (anstelle derjenigen,
die in den Programmen von Parlamenten, Parteien usw. figurieren). Demge-
genüber würde ich stärker herausstreichen, dass Autonomie der Frauenbewe-

gung das Bewusstsein ihrer Trägerinnen ausdrückt, als Frauen zur gleichen So-

zialkategorie gehören, eine gemeinsame Interessengruppe darzustellen. Und
als in dieser Hinsicht Betroffene müssen wir uns eigenständig eine Verände-

rung und Verbesserung unserer Stellung erkämpfen. (Die SP-Frauen des Kan-
tons Zürich haben anfang März dieses Jahres ausgerechnet diesen Antrag -
autonome Befreiung — an ihrem Frauenparteitag gestrichen). Arbeiterbewe-

106



gung und Frauenbewegung haben, wie Ursula Streckeisen zu Recht schlussfol-
gert, sowohl gleiche wie auch sich widerstrebende Interessen, weshalb ein Zu-
sammengehen nur punktuellen Charakter haben kann.

Depolitisierende Frauenprojekte

Repräsentieren die in den letzten Jahren geschaffenen Frauenprojekte die De-
Politisierungstendenz der Neuen Frauenbewegung? Es sind vor allem die Pro-
jekte .Häuser für geschlagene Frauen' - neuerdings auch das zürcherische Not-
telefon für vergewaltigte Frauen - gewesen und sind es heute noch, welche
das Thema Gewalt an Frauen problematisiert und in eine breitere öffentlich-
keit getragen haben. Darin besteht die Politisierung der Frauenfrage, der Ge-
waltfrage. Wenn die offensive Öffentlichkeitsarbeit erlahmt und „nur" Sozial-
arbeit geleistet wird (auch wenn sie für die ratsuchende Frau wichtig ist), die
eigentlich der Staat leisten sollte, dann müssen wir wohl von depolitisierenden
Frauenprojekten reden. Depolitisierend deshalb, weil Frauen in diesen Projek-
ten genau jene Aufgaben erfüllen, die zum Funktionieren der sie unterdrücken-
den Männerwelt wesentlich beitragen: die Aufgaben als Krankenschwestern
und Sozialarbeiterinnen des Patriarchats.

Zur Lage der Neuen schweizerischen Frauenbewegung

Bemerkenswert ist die Situation in der Neuen schweizerischen Frauenbewe-

gung insofern, als die zahlenmässig wohl grösste Organisation, die Ofra, ziem-
lieh pragmatisch Frauenpolitik betreibt. Die viel kleinere, eher lokale Grup-
pierung der Radikalfeminstinnen ist dagegen grundsätzlicher und stark inter-
essiert an der Theoriebildung. Ein solches Interesse hat sich in der Ofra noch
zu wenig durchgesetzt. Einerseits wohl deshalb, weil in ihr unterschiedliche
Strömungen vertreten sind; anderseits konzentriert sie ihre Kräfte primär auf
aktuelle Frauenpolitik. Bei Ursula Streckeisens Beschreibung des Istzustands
der Bewegung entsteht daher ein verzerrter Eindruck: In ihrer politischen Be-

deutung werden die Radikallesben, die neue Partei „Stimme der Frau" (etwa
zwei Dutzend Frauen) und die Radikalfeministinnen überschätzt. Unter-
schätzt werden hingegen feministische Parteifrauen, Gewerkschafterinnen und
die Ofra.

In ihrem Artikel vermisste ich schliesslich eine Sprache, die auch Nichtsozio-
log(inn)en verstehen. Ich halte es nicht für notwendig, die Männerdominanz
auch in ihrem unverständlichen Soziologenchinesisch zu brechen.

ANMERKUNGEN

1) Emanzipation. Zeitung der Organisation für die Sache der Frauen, April 1982.

2) MEW, Bd. 25, Berlin 1973, S. 790 ff.

3) Wenn Ich von der „Hausfrau" spreche, so meine Ich die nlchterwerbstStlge verhelra-
tete Frau. Zwar wurde im II. TeU des Berichts „Die Stellung der Frau in der Schweiz"
(Eidg. Kommission für Frauenfragen, Bern 1982) festgehalten, dass nur gerade 21 %

der über 18jährigen Frauen verheiratet sind und Kinder im betreuungsbedürftigen

107



Alter haben. Die Realität stimmt also bei weitem nicht mit einer offenbar verbreite-
ten Vorstellung überein. Dennoch rechtfertigt es sich, diese statistische Minderheit ins
Zentrum der Überlegungen zu stellen, denn „die Hausfrau" (und mit ihr die Familie
überhaupt) gilt nach wie vor als Grundpfeiler unserer Gesellschaft.

4) Frigga Haug: Männergeschichte, Frauenbefreiung, Sozialismus. Zum Verhältnis von
Frauenbewegung und Arbeiterbewegung, in: Das Argument Nr. 129, Westberlin 1981,
S. 649 ff.

5) Ich verdanke WIDERSPRUCH-Redaktor P.F. den Hinweis auf O. Negt/A. Kluge, die
der Beziehungsarbeit in ihrem Werk „Geschichte und Eigensinn" ein ausführliches
Kapitel widmen (Frankfurt 1981, S. 863-1000). Sie untersuchen das weite Feld der
Beziehungsverhältnisse, die Naturalform, Waren- und Tauschcharakter usw., lassen
Jedoch den feministischen Aspekt der Beziehungsarbeit weitgehend ausser acht.

6) Gertraude Kittler: Hausarbeit — Zur Geschichte einer „Natur-Ressource", München
1980, und dortiger Hinweis auf Marx (MEW, Bd. 23, Berlin 1972, S. 596).

7) Hannelore Mabry: Die Familie und der „patriarchalische" Mehrwert, in: Der Feminist,
Nr. 12, München (1981
Im übrigen gibt Michfele Barrett in ihrem Beitrag „Begriffsprobleme marxlstisch-femi-
nistischer Analyse", in: Das Argument Nr. 132 (1982), einen guten Überblick Uber
die verschiedenen Ansätze der neueren feministischen Diskussion und setzt sich kri-
tisch mit den Begriffen Patriarchat, Reproduktion und Ideologie auseinander.

8) Claudia von Werlhof: Hausfrauisierung der Arbeit — die Krise, in: Courage Nr. 3,
Westberlin 1982, S. 34 ff.

9) Frigga Haug: Opfer oder Täter?, in: Argument Studienhefte (SH) 46 (1981). —
oder in: Das Argument Nr. 123 (1980). —
Frigga Haug und andere: Frauenformen, Argument Sonderband (AS) 45 (1980). —
Cheryl Benard/Edit Schlaffer: Liebesgeschichten aus dem Patriarchat. Von der über-
mässigen Bereitschaft der Frauen, sich mit dem Vorhandenen zu arrangieren. (Das
Buch steht die Opfer/Täter-Frage etwas illustrativer und populärer dar als die beiden
vorerwähnten Arbeiten).

V. Inserat

108


	Diskussion : Gewalt an Frauen : Angelpunkt der Frauenfrage?

