
Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal

Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 79 (2022)

Artikel: Hexenverfolgung im Luzerner Wiggertal

Autor: Jäggi, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-977340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-977340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


154



Hexenverfolgung im Luzerner
Wiggertal
Stefan Jäggi

Das Wiggertal ist in der Geschichte der
Luzerner Hexenverfolgung vor allem
durch einen Fall prominent vertreten:
1447 soll Anna Vögtlin in Ettiswil einen
Hostienfrevel verübt haben und wurde
deswegen verbrannt. Der Ort des
Delikts wurde durch den Bau der
Sakramentskapelle in der Sakrallandschaft
des Hinterlands sichtbar gemacht.1 Aber
Anna Vögtlin war bei Weitem nicht das

einzige Opfer eines Hexenprozesses im
Wiggertal. Im Folgenden soll auf das

Wiggertal2 als Teil des Luzerner
Verfolgungsraums eingegangen werden. Eine
umfassende, alle Facetten des Phänomens

Hexenverfolgung berücksichtigende

Darstellung ist an dieser Stelle
natürlich nicht möglich. Nach einer
allgemeinen Einleitung sollen neben
Aussagen über die Betroffenen,
quantitativen Ergebnissen sowie der Verteilung

der Prozesse in Raum und Zeit
anhand dreier ausgewählter Fälle wichtige
Aspekte der frühneuzeitlichen
Hexenverfolgung aufgezeigt werden.

Was ist eine Hexe?

Verallgemeinert kann man sagen: Eine
Hexe ist eine Person, die ohne natürliche

Hilfsmittel schädliche Wirkungen
hervorrufen kann.3 Insofern ist der
Hexenglaube nach wie vor in der ganzen

Welt verbreitet und fordert immer
wieder Todesopfer. An Magie haben
die Menschen immer geglaubt, und die
Anwendung von Magie zu schädlichen

Zwecken wurde schon im römischen
Recht unter Strafe gestellt. Entscheidend

für die europäischen Hexenverfolgungen

der frühen Neuzeit wurde
aber eine Idee, die aus den
Ketzerverfolgungen des 13. und 14. Jahrhunderts

herauswuchs: Hexerei war nicht
das Delikt einer Einzelperson, sondern
einer Sekte,4 und eine weitere Vorstellung

setzte sich durch: Hexen gingen
einen Pakt mit dem Teufel ein. So

bildeten sich bis gegen Ende des 15.
Jahrhunderts fünf Hauptbestandteile des
Hexereidelikts heraus5:

- Hexen schliessen einen Pakt mit dem
Teufel, der meist mit einem äusserli-
chen Zeichen, dem Hexenmal besiegelt

wird;
- Hexen gehen mit dem Teufel sexuelle

Beziehungen ein;

- Hexen fliegen auf Stöcken, Besen
oder Tieren an einen gemeinsamen
Treffpunkt;

- an ihren Zusammenkünften («Hexensabbat»)

huldigen die Hexen dem
Teufel, feiern Orgien, schwören Gott
ab, schänden Hostien und Kruzifixe
und planen ihre Untaten;

- Hexen schädigen mit magischen Mitteln

Mensch und Vieh, und mittels
Wetterzauber insbesondere die
landwirtschaftliche Produktion.

Damit entstand der sogenannte «ela-

borierte» Hexereibegriff, wie man ihn
etwa im berüchtigten «Hexenhammer»

von i486 findet.6

155



In der älteren Forschung wurden die

Hexenverfolgungen vor allem als Aus-
fluss eines in der Bevölkerung verwurzelten

«Aberglaubens» wahrgenommen
und damit weitgehend im religiösen
Bereich verortet. In den letzten
Jahrzehnten hat sich die Wahrnehmung
wesentlich gewandelt. Indem man die

Hexenprozesse vor dem Hintergrund
der jeweiligen historischen, sozialen,
wirtschaftlichen, politischen, religiösen
und rechtlichen Gegebenheiten und
Entwicklungen untersuchte, ist man zu
wesentlich differenzierteren und auch

regionalen Besonderheiten
entsprechenden Ergebnissen gekommen.7

Luzern

Für die Zentralschweiz sind die
Hexenverfolgungen im Wesentlichen ein
frühneuzeitliches Phänomen. Auf dem
Gebiet des eidgenössischen Standes

Luzern waren sie besonders ausgeprägt,
und sie sind quellenmässig ausgesprochen

dicht dokumentiert. Deshalb
konnte sich die wissenschaftliche
Forschung in den letzten Jahren intensiv
mit der Luzerner Verfolgungslandschaft
befassen.8 Während in den Prozessen
des 15. Jahrhunderts meist einfach von
«Zauberei» oder «Hexerei» die Rede ist,
differenziert sich bis um 1500 der ela-
borierte Hexereibegriff aus: Schaden-
und Wetterzauber, Teufelspakt und
Hexenflug bilden ein Konglomerat, das

unter Hexerei und «Unholderei» sub-

summiert wurde.9 Allerdings lässt sich
aus den schriftlichen Unterlagen der
Prozesse erkennen, dass die
Wahrnehmung und Definition des Delikts
«Hexerei» in der Bevölkerung und bei
der Obrigkeit unterschiedlich ausfielen:
In den Zeugenaussagen der angeblich
von Hexerei Betroffenen wird praktisch

ausschliesslich der Schadenzauber

als Anlass einer Beschuldigung und
der Denunziation bei den Behörden
sichtbar. Unerklärliche gesundheitliche
Beeinträchtigungen bei Mensch und
Vieh, mysteriöse Todesfälle, Probleme
bei der Verarbeitung der Milch, Schäden

an den Kulturen durch Unwetter
wurden der böswilligen Tätigkeit der
Hexen zugeschrieben. Auch der auffällige

Umgang mit (wilden) Tieren wurde
thematisiert.

Die mit der Untersuchung der Fälle
beauftragten Behörden, in der Regel der
Luzerner Ratsrichter, richteten ihr
Augenmerk auf andere «Tatbestände»: Sie

waren vor allem an der Aufdeckung der
Beziehungen der Beschuldigten zum
Teufel und die damit verbundenen
Untaten wie Hostienfrevel und Teilnahme
am Hexensabbat interessiert. Da diese

ja in der Realität nicht stattgefunden
hatten, sondern der Imagination der
Verantwortlichen entsprangen, muss-
te ein Geständnis (das für eine
rechtskräftige Verurteilung unabdingbar war)
durch die Folter erzwungen werden; in
den meisten Fällen wurde dieses Ziel

156



Luzerner Hexenprozesse

b Personen

Todesurteile

1 I

IIIi Ii

III (l Hi ll I 1 1 11
Ii

m 1

L i

11

1
«I

n i
II
iiiiii Ulli Iii

m m
mill lili .1

1375 1400 1425 1450 1475 1500 1525 1550 1575 1600 1625 1650 1675

1
u

M
u
(ß
Û
O

Auflistung über die Anzahl Hinrichtung von Hexen im Kanton Luzern vom 14. bis 17.
Jahrhundert. Grafik erstellt von Stefan Jäggi.

auch erreicht, Todesurteil und Hinrichtung

(fast immer durch das Feuer) waren

die Folge.

Bis 1675 wurde im Luzerner
Herrschaftsgebiet gegen rund 630 Personen
der Vorwurf der Zauberei oder Hexerei
erhoben, fast die Hälfte davon wurde
zum Tod verurteilt und hingerichtet.
Das Luzerner Wiggertal bildete da keine
Ausnahme: 135 Verfahren sind
aktenkundig, in denen 55 Todesurteile gefällt
wurden. 32 Angeschuldigte wurde
verbannt und auf Urfehde freigelassen, in
l6 Fällen wurde die Unschuld der
Angeklagten festgestellt, drei wurden im
Spital interniert und drei weitere starben

vor dem Urteil. In 26 Fällen kennen
wir den Ausgang des Verfahrens nicht.
Wie schon für die Luzerner Verfahren

allgemein nachgewiesen werden konnte,

waren die Luzerner Hexenprozesse
im Wesentlichen Frauenverfolgung.10
Auch im Wiggertal kamen auf 135 Fälle

lediglich zehn männliche Angeklagte.

Betrachtet man die zeitliche Abfolge
der Verfahren, lassen sich verschiedene

Verfolgungshöhepunkte erkennen
(siehe Grafik oben).

Kann man Zusammenhänge feststellen

zwischen Verfolgungshöhepunkten
und äusseren Faktoren? An Erklärungsansätzen

mangelt es nicht. So hat man
die - allerdings relativ bescheidene -
Zunahme von Prozessen um 1490 mit
der damals herrschenden schwierigen
wirtschaftlichen Situation erklärt.
Zudem wurde die Strafjustiz in Luzern

157



U
£
.y
X
yil
3

Wiggertaler Hexenprozesse

Todesurteile

r~

L
1 IT 1 m

Auflistung über dieA nzahl Hinrichtungen von Hexen im Wiggertal vom 15. bis 17. Jahrhundert.

Grafik erstellt von StefanJäggi.

reorganisiert und systematisiert.11 Die
um etwa 1560 einsetzende, mehrere

Jahrzehnte dauernde Verfolgungswelle

korreliert mit der ersten Phase
der sogenannten Kleinen Eiszeit von
1565 bis l601 mit teilweise katastrophalen

Witterungsbedingungen und
den daraus resultierenden Agrarkrisen.12

Parallel dazu liefen Bestrebungen
der Luzerner Obrigkeit zu einer
Herrschaftsverdichtung und
Herrschaftsintensivierung, die in alle Bereiche des

täglichen Lebens eingriff.13 Die 1620er-
und l630er-Jahre waren geprägt durch
die letzten grossen Pestepidemien und
die wirtschaftlichen Auswirkungen des

Dreissigjährigen Krieges. In der Zeit des

Bauernkriegs von 1653 schliesslich
versuchte der Luzerner Rat, mit repressiven

Mitteln, zu denen auch das Führen

von Hexenprozessen gehörte, Ruhe in
die Bevölkerung zu bringen. Die Grafik

für das Wiggertal lässt im 16. und
17. Jahrhundert dieselben Verfolgungshöhepunkte

erkennen (vergleiche Grafik

oben).

Erklärungsbedürftig ist schliesslich
auch das abrupte Ende der Verfolgungen:

Nachdem 1675 noch mehrere
Hinrichtungen stattgefunden hatten,
kam es danach nur noch sporadisch zu
Denunziationen wegen angeblicher
Hexerei, entsprechende Prozesse wurden

in Luzern nicht mehr durchgeführt.
Die Gründe für den Verzicht auf
Hexenprozesse sind noch unklar.

Visualisiert man die räumliche Verteilung

der Verfolgungsopfer (aktueller

158



Wohnort) auf einer Karte, fällt Willisau
als eindeutiges Zentrum auf (hier sind
allerdings auch die zehn Fälle mit der
Herkunftsbezeichnung «Amt Willisau»
einberechnet). Im südlichen Teil des

Wiggertals lassen sich zudem Hergiswil
und Luthern als Schwerpunkte ausmachen,

im nördlichen Teil sind es Fischbach

und Grossdietwil, Schötz, Reiden
und Pfaffnau. Für die anderen Orte lassen

sich meist bis vier Fälle belegen.

Wie wird man eine Hexe?

Der Vorwurf der Hexerei kam nie aus
dem Nichts. Dank der mehrstufigen
Dokumentation vieler Fälle kann man
erkennen, dass die Verfahren gegen
verdächtigte Personen oft eine lange
Vorgeschichte aufweisen und der
formale Prozess nur der Abschluss einer
länger dauernden Entwicklung war.

Schultheiss und Rat von Willisau schrieben

am 25. August 1580 an die Luzerner

Obrigkeit, dass sie Ottilia «Tischma-
cherin» (später erfahren wir, dass sie
Moser hiess) aus Langnau bei Reiden

(ursprünglich stammte sie aus Bremgarten)

und Sabina Bützberger von Reiden
gefangen gesetzt und unter der Folter
verhört hätten und nun beide nach
Luzern überstellten. Aus der
Zusammenfassung aufgenommener
Kundschaften (Zeugenaussagen) geht hervor,

dass die Verhaftung der Ottilia auf
die Beschuldigung Ottensteins erfolgte,

die Frau habe seine dreizehnjährige
Tochter nach einem Streit beim Ziegenhüten

«erlähmt», was auch der neunjährige

Sohn Hans Bachmanns bestätigte.
Bachmann selber sagte aus, nach einem
Streit habe Ottilia eine seiner Ziegen
lahm gemacht, und Hans Roth behauptete,

sie habe ihm, ebenfalls wegen
eines Streits, zwei Schweine verderbt.
Unter der Folter nannte Ottilia eine Frau

aus Reiden «mitt den stültzen», die wisse
Bescheid. Als man diese Frau ebenfalls
nach Willisau brachte, erzählte sie eine
weitere Geschichte über das Ziegenhüten

mit Beteiligung von Ottilia und
Sabina, deren Kernaussage darin
bestand, dass sich Ottilia wahrscheinlich
in eine der Ziegen verwandelt habe.

Am Schluss des Briefes weisen die
Willisauer darauf hin, dass die beiden
Frauen unter der Folter keine einzige
Träne vergossen hätten, und dass schon
lange ein Verdacht («böser lümden»)

gegen sie bestanden habe.

Bereits am folgenden Tag (26. August)
wurde Ottilia Moser in Luzern durch
den Ratsrichter verhört. Sie war zu
keinem Geständnis bereit, erzählte dafür,
dass sie in Reiden von Hans
Bachmanns Tochter der Hexerei beschuldigt
worden, vor Gericht aber entlastet worden

sei.

Das Verhör vom 27. August brachte
dann das für eine Verurteilung not-

159



wendige Ergebnis: Ottilia erzählte von
einem folgenschweren Streit mit einer
Nachbarin, von der sie mit einer Gabel
bedroht worden sei, und überhaupt sei
sie von vielen Leuten schlecht behandelt

worden. Dies habe sie in eine
depressive Stimmung versetzt, worauf sie
eine erste Begegnung mit dem Teufel
gehabt habe. Dieser sei erneut
aufgetaucht, als sie Kummer gehabt habe,
habe ihr Geld gegeben, und sie habe
mit ihm Geschlechtsverkehr gehabt.
Auch habe er sie gezwungen, Gott und
die Heiligen zu verleugnen. Die Episode

mit Ottensteins gelähmter Tochter
erklärte sie mit der Anstiftung durch
den grün gekleideten und bocksfüssi-

gen Teufel. Erst als sie eine Wallfahrt
nach Einsiedeln gemacht habe, sei sie

vom teuflischen Einfluss befreit worden.

Die «Teufelsbuhlschaft» war für die
Untersuchungsbehörden der eindeutige
Beweis, dass Ottilia Moser eine Hexe
war. Sie wurde zum Tod verurteilt und
am 31- August verbrannt.1"1

Dieser Fall zeigt exemplarisch auf, wie
eine Hexe «gemacht» wurde: Eine
alleinstehende Frau (Angehörige erscheinen
in den Quellen nicht) der ländlichen
Unterschicht (hilft beim Ziegenhüten)
wehrt sich jahrelang (zunächst erfolgreich)

gegen «Mobbing» durch
Hexereivorwürfe aus dem sozialen Umfeld. Als
die Vorwürfe nicht aufhören, schaltet
sich die Obrigkeit ein und «verifiziert» in
einem dafür vorgesehenen rechtlichen

Verfahren den Verdacht auf Hexerei;
das Opfer gesteht unter der Folter alles,
was ihm vorgeworfen wird, und wird
zum Tod verurteilt. Hexenverfolgung
als Ventil für soziale Konflikte in einem
von Angst und existenziellen Nöten
geprägten gesellschaftlichen Milieu...

Der Schlossvogt und die
Hebamme

In populären Vorstellungen hält sich
immer noch die Meinung, dass vor
allem Hebammen, Heilerinnen und
andere «weise Frauen» Ziel der
Hexenverfolgungen gewesen seien. Weitere
Verbreitung erfuhr diese Idee durch
das zum Bestseller gemachte Buch
«Die Vernichtung der weisen Frauen»
der beiden deutschen Nicht-Historiker
Heinsohn und Steiger.15 Die beiden
wollten beweisen, dass durch eine
europaweite konzertierte (und natürlich
streng geheime) Aktion von Kirche
und Staat das angebliche Verhütungswissen

der Frauen ausgerottet werden
sollte, damit die durch verschiedene
Krisen dezimierte Bevölkerung wieder
wachsen konnte. Die wissenschaftliche

Forschung hat längst nachgewiesen,

dass diese Theorie nicht stimmt.16

Sie stimmt auch für Luzern nicht.
Lediglich fünf Hebammen erscheinen

im Zusammenhang mit
Hexereiverfahren, drei davon stammten aus
dem Wiggertal. Bei Dichtli aus Schötz
1502 und Maria Meyer aus Gettnau

160



1659 stand nicht ihre Tätigkeit als

Hebammen im Fokus der Untersuchungen,
sondern angeblicher Schadenzauber.
Anders lag der Fall der ursprünglich
aus Langnau bei Reiden stammenden
Hebamme Barbara Meyer von Dag-
mersellen. Sie wurde in der Nacht
vom 15. auf den 16. Oktober 1590 zur
Frau des Schlossvogts von Wikon
gerufen, die der Geburt ihres 15. Kindes
entgegensah. Es kam zu Komplikationen,

und trotz aller Bemühungen der
Hebamme, die neben der Anwendung
von Heilmitteln auch im Sprechen von
Gebeten und Segenssprüchen bestanden,

starb die Frau. Der Schlossvogt
Kaspar Haas, ein Luzerner Patrizier,
denunzierte darauf die Hebamme als
Hexe. Die Obrigkeit führte das übliche

Verfahren mit der Aufnahme von
Kundschaften und dem Verhör der
Angeklagten in Luzern durch, kam aber
zum Schluss, dass Barbara Meyer
unschuldig sei und liess sie frei. Inwieweit

dabei ein ausführliches Bittschreiben

der Leute von Langnau zugunsten
der Hebamme eine Rolle gespielt hat,
lässt sich aus den Quellen nicht
belegen. Der Fall zeigt jedoch, dass es
der Luzerner Obrigkeit durchaus möglich

war, einen unvoreingenommenen
Blick auf eine Denunziation zu werfen

und ungerechtfertigte Beschuldigungen

als solche zu erkennen, auch
wenn der Denunziant zum politischen
«Establishment» gehörte. Eine Rolle

mag dabei gespielt haben, dass die

beschuldigte Frau nicht allein dastand,
sondern über eine «Lobby» verfügte,
die sich für sie einsetzte.17

Kinderhexen

Rund ein Dutzend der Luzerner
Hexenprozesse richtete sich gegen Kinder.
Das Thema wurde durch den Roman
«Die Vogelmacherin» von Eveline Hasler
literarisch verarbeitet. Dort geht es um
die elfjährige Katharina Schmidlin aus
Romoos, die aufgrund ihrer Behauptung,

sie könne Vögelein machen, im
Vorfeld des Bauernkriegs von 1653 als

Hexe verfolgt und verbrannt wurde.18

Vier der betroffenen Kinder stammten
aus dem Wiggertal: Anna Wüest vom
«Welschberg» (Wellsberg, Willisau), 13

Jahre alt (1652), Hans Kaspar Rösli aus
Geiss (1653), die siebenjährige Kathrin
Bienz aus Fischbach (1659) und Anna
Kneubühler, 16-jährig, von Hergiswil
(1668). Ich gehe hier auf den Fall des
elfjährigen Hans Kaspar Rösli aus Geiss ein.
Er hat mich auch deshalb beschäftigt,
weil sich hier menschliche Abgründe
öffnen: Der Prozess war offenbar die letzte

Konsequenz einer Familientragödie.

Sibilla Portner aus Geiss wurde am
3. Dezember 1653 verhaftet und bis
zum 18. Dezember regelmässig unter
der Folter verhört. Wie erwartet gestand
sie ihre Beziehungen zum Teufel, die
Schädigungen von Mensch und Vieh

l6l



und ihre Teilnahme an Hexenzusammenkünften.

Am 10. Dezember liess
sie sich zur Aussage hinreissen, sie
habe ihren Sohn Hans Kaspar hexen
gelehrt, und er habe ebenfalls an den
teuflischen Aktivitäten teilgenommen.
Später hat Sibilla diese Beschuldigungen

widerrufen, doch es war zu spät:
Am 18. Dezember wurde Hans Kaspar
verhaftet und mit seiner Mutter
konfrontiert. Der Knabe bezeichnete sich
als unschuldig, denn es sei seine Mutter
gewesen, die ihn zur Schädigung von
Vieh durch Samen und Salben
angestiftet, ja gezwungen habe; er seinerseits

beschuldigte nun seine Mutter des

wiederholten Hostienfrevels, den diese
auch zugab, obwohl bis dahin nie die
Rede davon gewesen war.

Hans Kaspar beschrieb ausführlich
seine sexuellen Aktivitäten mit einem
Teufel in Frauengestalt, dem «grünen
Änneli», aber auch mit anderen Frauen;

parallel dazu liefen die sexuellen
Beziehungen Sibillas zu einem Teufel
namens «grüner Hänsli».

Brach sich hier die Eifersucht des Knaben

auf den oder die Sexualpartner
seiner offenbar alleinstehenden Mutter
Bahn? Waren seine Beschuldigungen
die «Rache» für einen sexuellen
Missbrauch durch seine Mutter? Wir können
nur ahnen, was hier vorgegangen war.
Sibilla Portner und ihr Sohn wurden
beide gleichzeitig hingerichtet; der Frau

wurde die rechte Hand abgeschlagen,
beide wurden an einem Pfahl erwürgt
und die Leichen verbrannt.19 Dass bei
der Verfolgung vermeintlicher Hexen
auch Kinder nicht verschont wurden,
ist keine Luzerner Besonderheit, man
kennt dies aus vielen anderen Regionen

Europas.20 Als Begründung nimmt
die aktuelle Forschung an, dass der

Einbezug von Kindern in besonders
bedrohlichen Situationen erfolgte, dass

Kinderhexenverfolgung also als
Krisenindikator gelten kann.21

Fazit

Die Hexenverfolgungen im Wiggertal
weisen dieselben Charakteristika auf
wie die Verfolgungen im gesamten
Luzerner Herrschaftsgebiet. Deshalb
können für einen gut überschaubaren

Raum wesentliche Elemente dieses

Phänomens dargestellt und in die
übergeordneten Strukturen eingebettet
werden.

Adresse des Autors:
Dr. Stefan Jäggi
Staatsarchiv
Schützenstrasse 9
6000 Luzern 7
Stefan. jaeggi@lu.ch

Zum Autor:
Stefan Jäggi ist promovierter Historiker

(Uni Freiburg, Schwerpunkte Mit-

162



J
u
2
ü
CA

s

telalter und frühe Neuzeit) und seit
1986 im Staatsarchiv Luzern tätig. Seine

Forschungsschwerpunkte fokussierten
sich in den letzten Jahren auf die
Luzerner Sozialgeschichte der Frühen
Neuzeit, z.B. mit der Publikation «Arm
sein in Luzern. Untersuchungen und
Quellen zum Luzerner Armen- und
Fürsorgewesen 1590 bis 1593, Basel 2012

(LHV 43)», und auf die Geschichte der
Luzerner Hexenverfolgung.

Quellen:
1 Ragaz Stefan: Luzern im Spiegel der Die-

bold-Schilling-Chronik, 1513-2013, Adligens-
wil 2013, S. 184-191.

2 Vgl. Website der Heimatvereinigung Wiggertal:

https://www.hvwiggertal.ch/Das-Wigger-
tal/Landkarten-des-Wiggertals/ (abgerufen
8.5.2020).

3 Behringer Wolfgang: Hexen. Glaube, Verfol¬

gung, Vermarktung, München 2002, S. 7.

4 Utz Tremp Kathrin: Von der Häresie zur
Hexerei. Wirkliche- und imaginäre Sekten im
Spätmittelalter, Hannover 2008 (MGH Schriften

59).

5 Dillinger Johannes: Hexen und Magie, Frank¬

furt a. M. 2007, S. 19.

6 Heinrich Kramer (Institoris): Der Hexenhammer.

Malleus Maleficarum, neu aus dem
Lateinischen übertragen von Wolfgang Behringer,
Günter Jerouschek und Werner Tschacher, hg.
und eingeleitet von Günter Jerouschek und
Wolfgang Behringer, München 2000.

7 Vgl. etwa das Webangebot «Lexikon zur
Geschichte der Hexenverfolgung-: https://www.
historicum.net/themen/hexenforschung/lexi-
kon/ (abgerufen 8.5.2020).

8 Forschungsgeschichte und Bibliographie un¬

ter: https://Staatsarchiv, lu.ch/schaufenster/
quellen/Hexen/Forschungsstand (abgerufen
7.5.2020).

9 Jäggi Stefan: Luzerner Verfahren wegen
Zauberei und Hexerei bis zur Mitte des 16.

Jahrhunderts, in: Schweizerische Zeitschrift für
Geschichte 52 (2002), S. 143-150.

10 Burghartz Susanna: Hexenverfolgung als

Frauenverfolgung? Die Luzerner Prozesse im
15./16. Jh., Lizentiatsarbeit Basel 1983.

11 Stokes Laura Patricia, Demons of Urban Re¬

form. Early european witch trials and criminal
justice, 1430-1530, Basingstoke 2011.

12 Behringer Wolfgang: Climatic Change and
Witch-hunting: the Impact of the Little Ice Age
on Mentalities, in: Climatic Variability in Sixteenth

Century Europe and its Social Dimension.

Dordrecht u. a. 1999, S. 335-351.
13 Jäggi Stefan: Arm sein in Luzern, Basel 2012

(Luzerner Historische Veröffentlichungen 43),
S. 13-15.

14 Quellen: STALU COD 4450, fol. 452v, 453;
AKT 11/633; AKT 16/829.

15 Heinsohn Gunnar / Steiger Otto: Die Vernich¬

tung der weisen Frauen. Beiträge zur Theorie
und Geschichte von Bevölkerung und Kindheit,

Herbstein 1985.
16 Schwerhoff Gerd: Die Erdichtung der wei¬

sen Männer, in: Sönke Lorenz / Dieter Bauer

(Hgg.): Hexenverfolgung, Würzburg 1995

(Quellen und Forschungen zur europäischen
Ethnologie, Bd. 15), S. 391-419.

17 Quellen: STALU COD 4470, fol. 26; AKT 16/814.
18 Hasler Eveline: Die Vogelmacherin. Die

Geschichte von Hexenkindern, 1997.
19 Quellen: STALU COD 4545, fol. 210-217v.
20 Behringer Wolfgang / Opitz-Belakhal Claudia

(Hgg.): Hexenkinder - Kinderbanden - Stras-

senkinder, Bielefeld 2016. Dillinger Johannes:
Kinder im Hexenprozess. Magie und Kindheit
in der Frühen Neuzeit, Stuttgart 2013.

21 Bettlé Nicole J.: Wenn Saturn seine Kinder
frisst: Kinderhexenprozesse und ihre Bedeutung

als Krisenindikator, Bern 2013-

163


	Hexenverfolgung im Luzerner Wiggertal

