Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal
Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 55 (1997)

Artikel: Museum Kldsterli - "Zeichen religioser Volkskultur"
Autor: Kaiser, Lothar Emanuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-718780

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-718780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Museum Klésterli — «Zeichen religioser

Volkskultur»

Lothar Emanuel Kaiser

Der Ausgangspunkt

Vor sieben Jahren starb der Hinterlinder Volkskundler und Namen-
forscher Dr.h.c. Josef Zihlmann. Die religiose Volkskunde hat ihn
immer zutiefst angezogen, weil im Luzerner Hinterland viel Volks-
religioses erhalten blieb, das sich anderswo bereits verfliichtigt und
sakularisiert hatte. Zthlmann meinte einmal scherzhaft, dass «in der
Naptgegend nicht soviel Durchzug wie andernorts geherrscht habe».

Seine Forschungsergebnisse legte Zihlmann in den Biichern «Sie
rufen mich betm Namen / Wie sie heimgingen / Heilige Biume und
Orte / Volkserzidhlungen und Briuche» und in vielen Beitrigen in
Zeitschriften nieder, die sich jetzt im Staatsarchiv Luzern befinden.

Er hinterliess aber auch mehr als 1000 Objekte aus der hiuslichen
Volksfrommigkeit, die inzwischen durch Ankiufe und Schenkungen
verdreifacht wurden. Es handelt sich fast ausschliesslich um Gegen-
stinde aus dem 19. und 20. Jh., die in Massenproduktion industriell
hergestellt wurden. Man kann also nicht von exklusivem Sammelgut
aus dem Hinterland sprechen, weil durch den Handel, das meiste iiber
den Devotionalienhandel, im ganzen europiischen Kulturraum ver-
triecben wurde. Nur bei wenigen Objekten lisst sich die Herkunft aus
dem Kanton Luzern, aus dem Hinterland nachweisen.

Die Verwaltungskommission der Schenkung Dr.h.c. Josef Zihl-
mann hat beschlossen, das Sammelgut in einer Ausstellung «Zeichen
religioser Volkskultur» im Klosterli im Schloss Wyher der Offentlich-
keit zuganglich zu machen. Seit Mai 1996 sind Teile der Sammlung in
einer vorlaufigen Prasentation zu sehen. Das definitiv gestaltete Mu-
seum wird hier 1999 als Zweigmuseum des Historischen Museums
Luzern erdffnet.

239



Einblick in eine Vitrine mit Heiligenfiguren, die als Wallfahrtsandenken daheim auf-
gestellt wurden.

Inhalte des Museums

Kurz zusammengefasst ist all das ausgestellt, was das Volk fiir seine
private Andacht besass. Ausgeschlossen ist also alles, was in Kirchen
und Kapellen fiir die Ausstattung oder den Gottesdienst gebraucht
wird. Zu sehen sind die vielen Andenken z.B. aus dem Wallfahrts-
brauchtum, wie sie heute noch in den Devotionalienliden in Einsie-
deln zu kaufen sind.

Besonders interessant sind die vielen Wachsvotive (Nachgiisse),
die Zihlmann gesammelt und geschitzt hat. Aber auch Exvotos, Ker-
zen, Besenopfer und andere Votive sind zu finden.

Heiligenfiguren, Heiligenbilder («Helgeli»), Hausaltirchen, Herr-
gottswinkel, Zeieli (Medaillen, Gnadenpfennige) und Rosenkranze
sind ausgelegt und kommentiert. Frommes Spielzeug, das Toten-
brauchtum, Schutz- und Abwehrmittel und auch einige Klosterarbei-
ten sind dokumentiert.

Ab 1999 sollen auch das Brauchtum des Kirchenjahres und der
Lebensbogen von der Taufe tiber Beichte, Kommunion, Firmung,

240



Heirat, Priesterweihe bis zur Krankensalbung von der Seite der
Volksfrommigkeit gezeigt werden.

Religion und Volkskunde

Dieser Beitrag soll eine bescheidene Annaherung an die Wurzeln, Aus-
prigungen, Begriindungen und die Zukunft der Volksfrommigkeit, vor
allem aus der Sicht Zihlmanns und des Luzerner Hinterlandes, versu-
chen.

Religion, Rick-Verbindung haben und hatten alle Menschen auf
der ganzen Welt, in allen Vélkern und zu allen Zeiten, aber je auf ihre
Weise. Auch die Zukunft wird nicht darauf verzichten kénnen.

Die religiose Volkskunde wertet nicht, sie stellt fest, versucht Griin-
de und Hintergriinde zu finden. Sie beschaftigt sich mit dem, was das
Volk denkt, sagt und tut, was es besitzt und braucht, auch mit den
Briuchen. Es wird nicht gewertet nach Kunst und Kitsch, was dem
Betrachter oft naheliegt, es geht um das Ganze, um das «vollumfing-
liche Ganze» wie Zihlmann das gerne nannte; denn alles ist mit allem
verbunden.

Im folgenden versuchen wir den geistigen, symbolischen, sozia-
len, psychologischen, religiésen und kulturhistorischen Hintergrund
zu beleuchten.

Das Gleichnis von der Nagelfluh

Der Napf als hochste Erhebung im Mittelland vor den Alpen besteht
aus Nagelfluh. In der ersten Alpenabtragung haben die Urfliisse wie
Uremme, Urrhein, Urreuss usw. riesige Kies- und Sandmassen abge-
lagert, die sich zu Fels verfestigt haben. Diese Nagelfluh wurde und
wird durch unsere Biche und Flisse wieder abgetragen, zerfurcht,
und es entstehen neue Ablagerungsgebiete. Altes wird vermischt mit
Neuem und in einem Prozess dauernd umgeformt.

Zihlmann brauchte dieses Bild gerne als ein Gleichnis fiir unser
geistiges Herkommen: Als die christlichen Missionare in unsere Ge-
gend kamen, waren die Menschen schon religios. Sie verehrten z.B.
Gott oder Gotter unter heiligen Biumen, sie brachten Opfer dar, sie

241



w

Ein Brocken Nagelfluh aus dem Enzi: Ein Gleichnis fiir die Durchmischung von vor-
christlichem Glauben mit dem christlichen zum Volksglauben.

hatten ihre Brauche, Sitten und ihren Volksglauben. Um es einfach
und an einem angenommenen Beispiel zu sagen: Die christlichen
Missionare bauten auf diesem Glauben auf, hingten an heilige Baume
vielleicht ein Kreuz oder ein Bild, hielten dort Gottesdienst und ver-
suchten die Sitten, Briauche und Gebrauche, das alte Denken und Tun
mit dem neuen Glauben, dem Christentum, zu verbinden.

So entstand eine Art «Nagelfluh» in unserem Geist. Altes verband
sich mit Neuem. Die Volksfrommigkeit warf alte Erkenntnisse nicht
weg, sie integrierte sie. Einiges wurde vielleicht zu verbindendem
Sand verrieben, anderes blieb in kleineren oder grosseren Kieseln
noch erkennbar enthalten.

Jeder Mensch ist gleichnishaft ein Stiick Nagelfluh, aus den Ein-
Fliissen der Vorfahren und der eigenen Geschichte.

Aus diesem Grund verwendete Zihlmann das Wort «Aberglaube»
nicht, er nannte diese Ausprigung des Glaubens, auch mit mythi-
schen und magischen Einschlissen, «Volksglaube».

242



Eine Wanduhr aus Lourdes erinnert tiglich
und «sinnlich» an das grosse Erlebnis der

Wallfahrt.

«Wir sind das Volk!»

Dieser Ruf des Volkes vor dem Fall der Berliner Mauer zeigt eine
Spaltung zwischen oben und unten, Regierung und Volk und viel-
leicht auch zwischen hoher Theologie und dem Glauben des Volkes.
Die ehemalige DDR ist hier nur gleichnishaft zu verstehen.

Lassen wir konfessionelle Unterschiede beiseite und versuchen
wir, den Grundbediirfnissen des Menschen nachzugehen, dem All-
Gemeinen, dem Gemeinsamen. Die Psychologie lehrt uns, dass Liebe,
Geborgenheit, Sicherheit, Gemeinschaft, Sinnhaftigkeit, Anerkennung
usw. zu den elementaren Bediirfnissen eines jeden gehdren. Alle Men-
schen streben immer nach Erfiillung dieser Lebenswiinsche.

Einiges davon versucht der Staat den Menschen zu geben oder zu
garantieren, z.B. Schutz und Sicherheit, auch Gemeinschaft.

Religio, Riickbindung schenkt Geborgenheit, Aufgehobensein, Lie-
be, Sinnhaftigkeit und auch Sicherheit. Alles ist mit allem verbunden,

243



verwoben. Diese Grundbediirfnisse sind auch abhiangig von unserer
Natur, von den Toren zu unserem Geist, den finf Sinnen. Wir sind sinn-
liche Wesen, die auf Wahr-Nehmung durch die Sinne angewiesen sind.
Die Frommigkeitsformen aller Religionen auf der ganzen Welt zeugen
davon, wenn wir uns nur kurz die religiosen Denkmaler der Agypter
Chmesen Inder, Juden, Griechen, Rémer usw. vergegenwirtigen.

Frommlgkeltsformen Gottesdienste, Andachten und Liturgie sind
der «Versuch», geistige, seelische innere Vorginge sinnlich darzustel-
len, sicht- und horbar zu machen, sogar riechbar (Rauch), schmeck-
bar (Kommunion, Abendmahl, Opfer) und spiirbar durch Tanz, Hand-
auflegung, Weihwasser, Salbung usf.

In einer Kurzformel: Der Sinn des Lebens erfiillt sich darin, dass
die Grundbediirfnisse des Menschen in einer symbolisch und real
guten Form der Wahrnehmung befriedigt werden. Der Mensch findet
den Sinn tiber die Sinne, iber moglichst direkte Wahr-Nehmung.

Begriffe miissen greifbar sein, «begriffen» werden, wenn sie ein-
gehen sollen ins menschliche Herz, in den Geist, die Seele.

Pestalozzi hat fiir Schule und Erziehung den Satz geprigt, dass
«die Anschauung das Fundament aller Erkenntnis» ist. Wer dieses
Fundament versteht, der kann sich ohne Vorurteile allen Auspragun-
gen der Volksfrommigkeit nihern.

Not lehrt beten

Das alte Sprichwort und unser Wohlstand erhellen einen Zusammen-
hang, der vielleicht Licht auf die heutige Situation wirft, noch mehr
aber auf jene unserer Vorfahren.

Gehen wir nur 200 Jahre zurtick, so sehen wir ein Volk in Noten,
das Seuchen, Krankheiten, Unfillen usw. ohne Arzt, Zahnarzt, Not-
falldienste usw. ausgesetzt war. Halten wir dagegen unsere modernen
Schutzméglichkeiten mit all den Versicherungen, mit dem ganzen so-
zialen Netz und allen Beratungs- und Hilfsdiensten, so konnen wir
ein wenig ermessen, wie es unseren Vorfahren ging. Wenn Not beten
lehrt, was tut dann der Wohlstand? Der Mensch war und ist ein We-
sen, das des Schutzes bedarf. Zaun, Mauer, Graben, Burg, Wehrkirche
gentigen nicht mehr. Etwas ironisch kann man denken, dass die alten
Heiligen «ausgedient» haben. Sie waren im tbertragenen Sinne die

244



Votivgaben aus Bienenwachs wurden als Symbol fiir die Sorgen geopfert: Fatschen-
kinder bei Geburten, Tiere fir Probleme im Stall, Hiuser bei Brandgefahr fiir den
heiligen Florian usw.

«Spezialisten» fir die verschiedensten Néte des Volkes. Sankt Florian
wird wohl heute durch die Feuerversicherung ersetzt; Rochus und Se-
bastian, die Pestheiligen, fanden ihr Ende in der Krankenversicherung
und in der Medizin; Nepomuk, der Wasserheilige, steht vergeblich auf
Briicken herum; die Lebensversicherung «federt» den Tod ab. Nur in
der Esoterik feiern heilende Steine, Bachbliiten, Energietherapien,
Horoskope, Aromatherapie, Tarot, Magie und vieles andere eine Auf-
erstehung des Glaubens...

Denn: Glauben ist nicht nur eine religiése Dimension, Glauben ist
eine psychische Kraft. Jeder glaubt an irgend etwas, und wenn er nur
daran glaubt, dass er nichts glaubt. Wer nicht glaubt, der muss dran
glauben ... Was steht dahinter? Jeder Mensch lebt in einem Organis-
mus von Bindungen, es sind im wesentlichen fiinf: An Menschen,
Orte, Zeiten, Dinge und an Ideen ist der Mensch gebunden, nicht in
einem mechanischen Nebeneinander, in einem Bindungsorganismus,
in dem alles mit allem verbunden ist.

Wohl aus diesem Grund ist jeder ein Leben lang auf der Suche nach
seinen tragenden Bindungen, nach dem was ihn hilt, nach dem Sinn.

245



Zeichen der Volksfrommigkeit sind in diesem Zusammenhang die sinn-
lich wahrnehmbaren Symbole, die von aussen her im Innern erinnern.

Devotionalien

Zihlmann sammelte diese sogenannten Devotionalien und schrieb als
Siebzigjahriger in sein Tagebuch: «Die alten Bilder — ich meine nicht
die Kindheitserinnerungen, sondern jene Bilder, die unsagbar weit
hinter meiner Kindheit liegen — erfiillen jetzt die letzten Jahre meines
Lebens; sie haben sich lingst verkoppelt mit dem Christsein und mir
scheint, dass Christsein in letzter Konsequenz ohne die urreligiosen
Rickbeziige nicht moglich ist. Das ist wohl der Grund, warum mir das
volksreligiose Brauchtum ein so bedeutendes Anliegen ist. Es geht da
nicht um altes <Zeug>, wie viele meinen, sondern um das Aufgehoben-
und Eingebettetsein in eine Welt voller Bilder, von denen man sptirt, dass
sie ganz einem selber gehoren; mehr noch: dass man selber ein Teil
dieser Welt ist, die jetzt in den letzten Jahren und in der Gegenwart in
modernsten wissenschaftlichen Erkenntnissen ihre Bestitigung findet.»

In Zihlmanns Sammlungen finden sich Wachsvotive, Exvotos,
Heiligenbildchen, Oldrucke, Wallfahrtsandenken, Rosenkrinze, Re-
liquiare, Heiligenfiguren, Kreuze, Kerzen, Besenopfer usw. Neben
diesen typisch katholischen Zeichen umfasst die Sammlung auch Zei-
chen der protestantischen Kirche wie Konfirmationsandenken, Tauf-
zettel, Bilder von Reformatoren, bildliche Unservater-Darstellungen,
Tafeln mit Bibelspriichen, Kalender usw.

Ahnliche Zeichen kommen auch in andern Religionen vor, sie
konnen direkt in andern Landern oder auch im Museum studiert wer-
den, denn wir mochten exemplarisch auch Zeichen aus anderen Zei-
ten, Kontinenten und Kulturen in die Sammlung einflechten.

Sékularisierung

Der Prozess der Verweltlichung schreitet lautlos durch die Lande. Die
Bilderflut der Massenmedien iberschwemmt, deckt zu, verschiittet.
Daraus entstechen Umformungsprozesse, Ersatzldsungen, wenn
Grundbediirfnisse nicht auch vom Religiosen her befriedigt werden.

246



Nachdem die «Helgeli» (Heiligenbildchen) mehr oder weniger verschwunden sind,
traten an die Stelle der Ideale die modernen Idole in der Form von Fussballhelden und
Filmstars z.B. auf Kaffeerahmdeckeli.

Einige Beispiele: Im katholischen Raum waren die «Helgeli»
(Heiligenbildchen) bei Kindern sehr beliebt. Im Gebetbuch wurden
sie aufbewahrt und untereinander fand ein reger Tausch dieser Klein-
bilder mit «Idealen» statt. Auch die Heiligengeschichten waren be-
kannt.

Eine frithere Form waren die handgemachten Spitzenbilder aus
Frauenklostern, spater wurden exklusive Formen gestanzt, bis dann
durch die Verbesserung der Drucktechnik immer mehr «Massen-
ware» aufkam.

Es gibt sie noch, diese Bildchen, bescheiden im Winkel. Sie wur-
den aber abgelost durch die «Tschuttibilder» der Fussball- und ande-
rer Sporthelden, durch Filmstars auf den Kaffeerahmdeckeli... Der
Mensch will nun mal Gutes sammeln und besitzen.

Gab es frither Olbilder nur in der Kirche, in Kapellen oder auf
Schlossern, so wurden durch die Kraxentriger, die aus dem stiddeut-
schen Raum kamen, Hinterglasbilder, Kreuze, Heiligenfiguren usw.

247



im 18. und 19. Jahrhundert in das hinterste Dorf gebracht. Durch die
Lithographien, Oldrucke etc. wurden dann Bilder fiir das Volk zu
niedrigen Preisen verbreitet. Schlafzimmerbilder wie «Christus im
Ahrenfeld» oder Darstellungen Marias und vieler anderer Heiliger,
Schutzengelbilder fanden iiberall Eingang, wihrend ihre «Entsor-
gung» heute tiber Antik- und Flohmirkte, iber das Brockenhaus ge-
schieht.

Aus den Vorbildern wurden Vorposters. Langst sind fast alle diese
Bilder ersetzt von der Posterindustrie, durch Idole aus dem Sport,
dem Showgeschiaft, der Musikszene. Fiir Elvis Presley wurde sogar
ein grosses Museum ausgebaut... Der typische Bibelspruchkalender
ist ersetzt worden durch den «Spriichekalender»; die Wallfahrt durch
den Volksmarsch; die Medaille (Gnadenpfennig) durch Schiitzen-
abzeichen und Pins; die Wetterkerze durch die Wetterprognose; der
Schutzheilige 1im Taschenformat und der Schutzengel durch einen
Teddybaren oder ein Mickymauschen, irgend ein Maskottchen am
Autofenster, und, und, und...

Zukunftsaussichten

Wenn schon alles sakularisiert ist oder wird, warum dann ein nostali-
gisches Museum mit dem «alten Zeug»? Wer unsere Welt beobachtet,
der stellt immer wieder Wellenbewegungen im geistigen Leben fest.
Der Weg des einzelnen und der ganzen Menschheit gleicht dem
Miander, noch mehr vielleicht dem Labyrinth. Auf dem Weg zum
Ziel, zur Mitte sind die Um-Wege zu durchschreiten.

Wo stehen wir heute? Wir wissen es nicht. Wir konnen aber den
heutigen Erkenntnisstand festhalten, schriftlich und in einem Mu-
seum. Das schieben wir wie eine kleine Arche in die Zukunft. Unsere
Nachkommen miissen entscheiden, was fiir sie brauchbar ist, was ih-
nen Anregung fiir Wandel und Nachahmung gibt.

In Kurt Martis Buch «Im Sternzeichen des Esels» (1995) im Kapi-
tel «Sinne» lesen wir: «Paulus zufolge entsteht der Glaube <aus dem
Horen> (Rémer 10,17), weshalb Luther behauptete, die Ohren seien
es, die den Christen ausmachen. Hatten Antike und Mittelalter dem
Auge den Vorrang geben, so entwickelte sich der Protestantismus zu
einer Religion des Horens (auf Worte, auf Musik).» (S.50/51)

248



Das Labyrinth ist ein uraltes Symbol fiir
den Lebensweg. Auf Umwegen wird die
Mitte des Lebens erreicht. Dieses Zeichen
steht fiir die ganze weitere Arbeit mit dem
Nachlass von Josef Zihlmann im Museum
«Zeichen religioser Volkskultur» im Schloss
Wyher.

Und: «Je turbulenter das Treiben des Sinn-Marktes, desto besser
tut, wer ithn meidet, wer sich auf verlasslichere Valeurs besinnt, auf
seine fiinf oder mehr Sinne (...).» (5. 46)

Auch in Zukunft werden wir auf eine umfassende Sinnlichkeit an-
gewiesen sein, auch auf Sinnhaftigkeit des Lebens, auf Religio.

Gesamtgesellschaftlich scheint es, dass wir eher auf dem «Riick-
weg» zu fritheren Werten sind; es scheint aber auch, dass wir zurzeit
eher rickwirts gehen.

Es ist die Absicht, mit dem Museum «Zeichen religioser Volks-
kultur» den heutigen und spiteren Generationen nur eines zu geben
— zu denken, um zu begreifen.

Ein Wegweiser-Zeichen

Fiir das neue Museum, fiir die kiinftige Arbeit im Sinne Zihlmanns
und mit seiner Schenkung an den Kanton Luzern, haben wir ein Sym-
bol gewihlt, das als Sinn-Bild fir die geistige Wirklichkeit hinter
allem steht.

249



Im Labyrinth wird die Kreuz-Mitte auf Umwegen erreicht. Der
Lebensbaum umfasst alles. Kehrt man das Zeichen um, so erscheint
ein brennendes Herz. Vier Ur-Symbole sollen Zihlmanns grundle-
gendes Werk in die Zukunft begleiten: Kreuz, Labyrinth, Baum und
Herz.

Literatur:

Leben fiir das Hinterland. Josef Zihlmann — Seppi a de Wiggere 1914-1990. Heraus-
gegeben von Lothar Emanuel Kaiser, Verlag Willisauer Bote 1995, 338 Seiten.

Fotos:

Bruno Bieri, Willisau

Adresse des Autors:
Dr. phil. Lothar Emanuel Kaiser

Alte Landstrasse 33, 6285 Hitzkirch
Tel. und Fax 041 91721 48

250



	Museum Klösterli - "Zeichen religiöser Volkskultur"

