
Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal

Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 55 (1997)

Artikel: Museum Klösterli - "Zeichen religiöser Volkskultur"

Autor: Kaiser, Lothar Emanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-718780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-718780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Museum Klösterli - «Zeichen religiöser
Volkskultur»

Lothar Emanuel Kaiser

Der Ausgangspunkt

Vor sieben Jahren starb der Hinterländer Volkskundler und
Namenforscher Dr. h. c. Josef Zihlmann. Die religiöse Volkskunde hat ihn
immer zutiefst angezogen, weil im Luzerner Hinterland viel
Volksreligiöses erhalten blieb, das sich anderswo bereits verflüchtigt und
säkularisiert hatte. Zihlmann meinte einmal scherzhaft, dass «in der
Napfgegend nicht soviel Durchzug wie andernorts geherrscht habe».

Seine Forschungsergebnisse legte Zihlmann in den Büchern «Sie

rufen mich beim Namen/Wie sie heimgingen / Heilige Bäume und
Orte /Volkserzählungen und Bräuche» und in vielen Beiträgen in
Zeitschriften nieder, die sich jetzt im Staatsarchiv Luzern befinden.

Er hinterliess aber auch mehr als 1000 Objekte aus der häuslichen
Volksfrömmigkeit, die inzwischen durch Ankäufe und Schenkungen
verdreifacht wurden. Es handelt sich fast ausschliesslich um Gegenstände

aus dem 19. und 20. Jh., die in Massenproduktion industriell
hergestellt wurden. Man kann also nicht von exklusivem Sammelgut
aus dem Hinterland sprechen, weil durch den Handel, das meiste über
den Devotionalienhandel, im ganzen europäischen Kulturraum
vertrieben wurde. Nur bei wenigen Objekten lässt sich die Herkunft aus
dem Kanton Luzern, aus dem Hinterland nachweisen.

Die Verwaltungskommission der Schenkung Dr. h. c. Josef
Zihlmann hat beschlossen, das Sammelgut in einer Ausstellung «Zeichen
religiöser Volkskultur» im Klösterli im Schloss Wyher der Öffentlichkeit

zugänglich zu machen. Seit Mai 1996 sind Teile der Sammlung in
einer vorläufigen Präsentation zu sehen. Das definitiv gestaltete
Museum wird hier 1999 als Zweigmuseum des Historischen Museums
Luzern eröffnet.

239



Einblick in eine Vitrine mit Heiligenfiguren, die als Wallfahrtsandenken daheim
aufgestellt wurden.

Inhalte des Museums

Kurz zusammengefasst ist all das ausgestellt, was das Volk für seine

private Andacht besass. Ausgeschlossen ist also alles, was in Kirchen
und Kapellen für die Ausstattung oder den Gottesdienst gebraucht
wird. Zu sehen sind die vielen Andenken z.B. aus dem
Wallfahrtsbrauchtum, wie sie heute noch in den Devotionalienläden in Einsiedeln

zu kaufen sind.
Besonders interessant sind die vielen Wachsvotive (Nachgüsse),

die Zihlmann gesammelt und geschätzt hat. Aber auch Exvotos, Kerzen,

Besenopfer und andere Votive sind zu finden.
Heiligenfiguren, Heiligenbilder («Helgeli»), Hausaltärchen,

Herrgottswinkel, Zeieli (Medaillen, Gnadenpfennige) und Rosenkränze
sind ausgelegt und kommentiert. Frommes Spielzeug, das

Totenbrauchtum, Schutz- und Abwehrmittel und auch einige Klosterarbeiten

sind dokumentiert.
Ab 1999 sollen auch das Brauchtum des Kirchenjahres und der

Lebensbogen von der Taufe über Beichte, Kommunion, Firmung,

240



Heirat, Priesterweihe bis zur Krankensalbung von der Seite der
Volksfrömmigkeit gezeigt werden.

Religion und Volkskunde

Dieser Beitrag soll eine bescheidene Annäherung an die Wurzeln,
Ausprägungen, Begründungen und die Zukunft der Volksfrömmigkeit, vor
allem aus der Sicht Zihlmanns und des Luzerner Hinterlandes, versuchen.

Religion, Rück-Verbindung haben und hatten alle Menschen auf
der ganzen Welt, in allen Völkern und zu allen Zeiten, aber je auf ihre
Weise. Auch die Zukunft wird nicht darauf verzichten können.

Die religiöse Volkskunde wertet nicht, sie stellt fest, versucht Gründe

und Hintergründe zu finden. Sie beschäftigt sich mit dem, was das

Volk denkt, sagt und tut, was es besitzt und braucht, auch mit den
Bräuchen. Es wird nicht gewertet nach Kunst und Kitsch, was dem
Betrachter oft naheliegt, es geht um das Ganze, um das «vollumfängliche

Ganze» wie Zihlmann das gerne nannte; denn alles ist mit allem
verbunden.

Im folgenden versuchen wir den geistigen, symbolischen, sozialen,

psychologischen, religiösen und kulturhistorischen Hintergrund
zu beleuchten.

Das Gleichnis von der Nagelfluh

Der Napf als höchste Erhebung im Mittelland vor den Alpen besteht
aus Nagelfluh. In der ersten Alpenabtragung haben die Urflüsse wie
Uremme, Urrhein, Urreuss usw. riesige Kies- und Sandmassen
abgelagert, die sich zu Fels verfestigt haben. Diese Nagelfluh wurde und
wird durch unsere Bäche und Flüsse wieder abgetragen, zerfurcht,
und es entstehen neue Ablagerungsgebiete. Altes wird vermischt mit
Neuem und in einem Prozess dauernd umgeformt.

Zihlmann brauchte dieses Bild gerne als ein Gleichnis für unser
geistiges Herkommen: Als die christlichen Missionare in unsere
Gegend kamen, waren die Menschen schon religiös. Sie verehrten z.B.
Gott oder Götter unter heiligen Bäumen, sie brachten Opfer dar, sie

241



Ein Brocken Nagelfluli aus dem Enzi: Ein Gleichnis für die Durchmischung von
vorchristlichem Glauben mit dem christlichen zum Volksglauben.

hatten ihre Bräuche, Sitten und ihren Volksglauben. Um es einfach
und an einem angenommenen Beispiel zu sagen: Die christlichen
Missionare bauten auf diesem Glauben auf, hängten an heilige Bäume
vielleicht ein Kreuz oder ein Bild, hielten dort Gottesdienst und
versuchten die Sitten, Bräuche und Gebräuche, das alte Denken und Tun
mit dem neuen Glauben, dem Christentum, zu verbinden.

So entstand eine Art «Nagelfluh» in unserem Geist. Altes verband
sich mit Neuem. Die Volksfrömmigkeit warf alte Erkenntnisse nicht
weg, sie integrierte sie. Einiges wurde vielleicht zu verbindendem
Sand verrieben, anderes blieb in kleineren oder grösseren Kieseln
noch erkennbar enthalten.

Jeder Mensch ist gleichnishaft ein Stück Nagelfluh, aus den Ein-
Flüssen der Vorfahren und der eigenen Geschichte.

Aus diesem Grund verwendete Zihlmann das Wort «Aberglaube»
nicht, er nannte diese Ausprägung des Glaubens, auch mit mythischen

und magischen Einschlüssen, «Volksglaube».

242



Eine Wanduhr aus Lourdes erinnert täglich
und «sinnlich» an das grosse Erlebnis der
Wallfahrt.

«Wir sind das Volk!»

Dieser Ruf des Volkes vor dem Fall der Berliner Mauer zeigt eine

Spaltung zwischen oben und unten, Regierung und Volk und
vielleicht auch zwischen hoher Theologie und dem Glauben des Volkes.
Die ehemalige DDR ist hier nur gleichnishaft zu verstehen.

Lassen wir konfessionelle Unterschiede beiseite und versuchen
wir, den Grundbedürfnissen des Menschen nachzugehen, dem All-
Gemeinen, dem Gemeinsamen. Die Psychologie lehrt uns, dass Liebe,
Geborgenheit, Sicherheit, Gemeinschaft, Sinnhaftigkeit, Anerkennung
usw. zu den elementaren Bedürfnissen eines jeden gehören. Alle
Menschen streben immer nach Erfüllung dieser Lebenswünsche.

Einiges davon versucht der Staat den Menschen zu geben oder zu
garantieren, z.B. Schutz und Sicherheit, auch Gemeinschaft.

Religio, Rückbindung schenkt Geborgenheit, Aufgehobensein, Liebe,

Sinnhaftigkeit und auch Sicherheit. Alles ist mit allem verbunden,

243



verwoben. Diese Grundbedürfnisse sind auch abhängig von unserer
Natur, von den Toren zu unserem Geist, den fünf Sinnen. Wir sind sinnliche

Wesen, die auf Wahr-Nehmung durch die Sinne angewiesen sind.
Die Frömmigkeitsformen aller Religionen auf der ganzen Welt zeugen
davon, wenn wir uns nur kurz die religiösen Denkmäler der Ägypter,
Chinesen, Inder, Juden, Griechen, Römer usw. vergegenwärtigen.

Frömmigkeitsformen, Gottesdienste, Andachten und Liturgie sind
der «Versuch», geistige, seelische innere Vorgänge sinnlich darzustellen,

sieht- und hörbar zu machen, sogar riechbar (Rauch), schmeckbar

(Kommunion, Abendmahl, Opfer) und spürbar durch Tanz,
Handauflegung, Weihwasser, Salbung usf.

In einer Kurzformel: Der Sinn des Lebens erfüllt sich darin, dass

die Grundbedürfnisse des Menschen in einer symbolisch und real

guten Form der Wahrnehmung befriedigt werden. Der Mensch findet
den Sinn über die Sinne, über möglichst direkte Wahr-Nehmung.

Begriffe müssen greifbar sein, «begriffen» werden, wenn sie

eingehen sollen ins menschliche Herz, in den Geist, die Seele.

Pestalozzi hat für Schule und Erziehung den Satz geprägt, dass

«die Anschauung das Fundament aller Erkenntnis» ist. Wer dieses
Fundament versteht, der kann sich ohne Vorurteile allen Ausprägungen

der Volksfrömmigkeit nähern.

Not lehrt beten

Das alte Sprichwort und unser Wohlstand erhellen einen Zusammenhang,

der vielleicht Licht auf die heutige Situation wirft, noch mehr
aber auf jene unserer Vorfahren.

Gehen wir nur 200 Jahre zurück, so sehen wir ein Volk in Nöten,
das Seuchen, Krankheiten, Unfällen usw. ohne Arzt, Zahnarzt,
Notfalldienste usw. ausgesetzt war. Halten wir dagegen unsere modernen
Schutzmöglichkeiten mit all den Versicherungen, mit dem ganzen
sozialen Netz und allen Beratungs- und Hilfsdiensten, so können wir
ein wenig ermessen, wie es unseren Vorfahren ging. Wenn Not beten
lehrt, was tut dann der Wohlstand? Der Mensch war und ist ein Wesen,

das des Schutzes bedarf. Zaun, Mauer, Graben, Burg, Wehrkirche
genügen nicht mehr. Etwas ironisch kann man denken, dass die alten
Heiligen «ausgedient» haben. Sie waren im übertragenen Sinne die

244



Votivgaben aus Bienenwachs wurden als Symbol für die Sorgen geopfert: Fatschen-
kinder bei Geburten, Tiere für Probleme im Stall, Häuser bei Brandgefahr für den
heiligen Florian usw.

«Spezialisten» für die verschiedensten Nöte des Volkes. Sankt Florian
wird wohl heute durch die Feuerversicherung ersetzt; Rochus und
Sebastian, die Pestheiligen, fanden ihr Ende in der Krankenversicherung
und in der Medizin; Nepomuk, der Wasserheilige, steht vergeblich auf
Brücken herum; die Lebensversicherung «federt» den Tod ab. Nur in
der Esoterik feiern heilende Steine, Bachblüten, Energietherapien,
Horoskope, Aromatherapie, Tarot, Magie und vieles andere eine
Auferstehung des Glaubens...

Denn: Glauben ist nicht nur eine religiöse Dimension, Glauben ist
eine psychische Kraft. Jeder glaubt an irgend etwas, und wenn er nur
daran glaubt, dass er nichts glaubt. Wer nicht glaubt, der muss dran
glauben... Was steht dahinter? Jeder Mensch lebt in einem Organismus

von Bindungen, es sind im wesentlichen fünf: An Menschen,
Orte, Zeiten, Dinge und an Ideen ist der Mensch gebunden, nicht in
einem mechanischen Nebeneinander, in einem Bindungsorganismus,
in dem alles mit allem verbunden ist.

Wohl aus diesem Grund ist jeder ein Leben lang auf der Suche nach
seinen tragenden Bindungen, nach dem was ihn hält, nach dem Sinn.

245



Zeichen der Volksfrömmigkeit sind in diesem Zusammenhang die sinnlich

wahrnehmbaren Symbole, die von aussen her im Innern erinnern.

Devotionalien

Zihlmann sammelte diese sogenannten Devotionalien und schrieb als

Siebzigjähriger in sein Tagebuch: «Die alten Bilder - ich meine nicht
die Kindheitserinnerungen, sondern jene Bilder, die unsagbar weit
hinter meiner Kindheit liegen - erfüllen jetzt die letzten Jahre meines
Lebens; sie haben sich längst verkoppelt mit dem Christsein und mir
scheint, dass Christsein in letzter Konsequenz ohne die urreligiösen
Rückbezüge nicht möglich ist. Das ist wohl der Grund, warum mir das

volksreligiöse Brauchtum ein so bedeutendes Anliegen ist. Es geht da
nicht um altes <Zeug>, wie viele meinen, sondern um das Aufgehoben-
und Eingebettetsein in eine Welt voller Bilder, von denen man spürt, dass

sie ganz einem selber gehören; mehr noch: dass man selber ein Teil
dieser Welt ist, die jetzt in den letzten Jahren und in der Gegenwart in
modernsten wissenschaftlichen Erkenntnissen ihre Bestätigung findet.»

In Zihlmanns Sammlungen finden sich Wachsvotive, Exvotos,
Heiligenbildchen, Öldrucke, Wallfahrtsandenken, Rosenkränze, Re-
liquiare, Heiligenfiguren, Kreuze, Kerzen, Besenopfer usw. Neben
diesen typisch katholischen Zeichen umfasst die Sammlung auch
Zeichen der protestantischen Kirche wie Konfirmationsandenken,
Taufzettel, Bilder von Reformatoren, bildliche Unservater-Darstellungen,
Tafeln mit Bibelsprüchen, Kalender usw.

Ähnliche Zeichen kommen auch in andern Religionen vor, sie

können direkt in andern Ländern oder auch im Museum studiert werden,

denn wir möchten exemplarisch auch Zeichen aus anderen Zeiten,

Kontinenten und Kulturen in die Sammlung einflechten.

Säkularisierung

Der Prozess der Verweltlichung schreitet lautlos durch die Lande. Die
Bilderflut der Massenmedien überschwemmt, deckt zu, verschüttet.
Daraus entstehen Umformungsprozesse, Ersatzlösungen, wenn
Grundbedürfnisse nicht auch vom Religiösen her befriedigt werden.

246



Nachdem die «Helgeli» (Heiligenbildchen) mehr oder weniger verschwunden sind,
traten an die Stelle der Ideale die modernen Idole in der Form von Fussballhelden und
Filmstars z.B. auf Kaffeerahmdeckeli.

Einige Beispiele: Im katholischen Raum waren die «Helgeli»
(Heiligenbildchen) bei Kindern sehr beliebt. Im Gebetbuch wurden
sie aufbewahrt und untereinander fand ein reger Tausch dieser Kleinbilder

mit «Idealen» statt. Auch die Heiligengeschichten waren
bekannt.

Eine frühere Form waren die handgemachten Spitzenbilder aus
Frauenklöstern, später wurden exklusive Formen gestanzt, bis dann
durch die Verbesserung der Drucktechnik immer mehr «Massenware»

aufkam.
Es gibt sie noch, diese Bildchen, bescheiden im Winkel. Sie wurden

aber abgelöst durch die «Tschuttibilder» der Fussball- und anderer

Sporthelden, durch Filmstars auf den Kaffeerahmdeckeli... Der
Mensch will nun mal Gutes sammeln und besitzen.

Gab es früher Ölbilder nur in der Kirche, in Kapellen oder auf
Schlössern, so wurden durch die Kraxenträger, die aus dem süddeutschen

Raum kamen, Hinterglasbilder, Kreuze, Heiligenfiguren usw.

247



im 18. und 19. Jahrhundert in das hinterste Dorf gebracht. Durch die
Lithographien, Öldrucke etc. wurden dann Bilder für das Volk zu
niedrigen Preisen verbreitet. Schlafzimmerbilder wie «Christus im
Ahrenfeld» oder Darstellungen Marias und vieler anderer Heiliger,
Schutzengelbilder fanden überall Eingang, während ihre «Entsorgung»

heute über Antik- und Flohmärkte, über das Brockenhaus
geschieht.

Aus den Vorbildern wurden Vorposters. Längst sind fast alle diese
Bilder ersetzt von der Posterindustrie, durch Idole aus dem Sport,
dem Showgeschäft, der Musikszene. Für Elvis Presley wurde sogar
ein grosses Museum ausgebaut... Der typische Bibelspruchkalender
ist ersetzt worden durch den «Sprüchekalender»; die Wallfahrt durch
den Volksmarsch; die Medaille (Gnadenpfennig) durch Schützenabzeichen

und Pins; die Wetterkerze durch die Wetterprognose; der
Schutzheilige im Taschenformat und der Schutzengel durch einen
Teddybären oder ein Mickymäuschen, irgend ein Maskottchen am
Autofenster, und, und, und...

Zukunftsaussichten

Wenn schon alles säkularisiert ist oder wird, warum dann ein nostali-
gisches Museum mit dem «alten Zeug»? Wer unsere Welt beobachtet,
der stellt immer wieder Wellenbewegungen im geistigen Leben fest.
Der Weg des einzelnen und der ganzen Menschheit gleicht dem
Mäander, noch mehr vielleicht dem Labyrinth. Auf dem Weg zum
Ziel, zur Mitte sind die Um-Wege zu durchschreiten.

Wo stehen wir heute? Wir wissen es nicht. Wir können aber den
heutigen Erkenntnisstand festhalten, schriftlich und in einem
Museum. Das schieben wir wie eine kleine Arche in die Zukunft. Unsere
Nachkommen müssen entscheiden, was für sie brauchbar ist, was
ihnen Anregung für Wandel und Nachahmung gibt.

In Kurt Martis Buch «Im Sternzeichen des Esels» (1995) im Kapitel
«Sinne» lesen wir: «Paulus zufolge entsteht der Glaube <aus dem

Hörem (Römer 10,17), weshalb Luther behauptete, die Ohren seien

es, die den Christen ausmachen. Hatten Antike und Mittelalter dem

Auge den Vorrang geben, so entwickelte sich der Protestantismus zu
einer Religion des Hörens (auf Worte, auf Musik).» (S. 50/51)

248



Das Labyrinth ist ein uraltes Symbol für
den Lebensweg. Auf Umwegen wird die
Mitte des Lebens erreicht. Dieses Zeichen
steht für die ganze weitere Arbeit mit dem
Nachlass von Josef Zihlmann im Museum
«Zeichen religiöser Volkskultur» im Schloss

Wyher.

Und: «Je turbulenter das Treiben des Sinn-Marktes, desto besser

tut, wer ihn meidet, wer sich auf verlässlichere Valeurs besinnt, auf
seine fünf oder mehr Sinne (...).» (S. 46)

Auch in Zukunft werden wir auf eine umfassende Sinnlichkeit
angewiesen sein, auch auf Sinnhaftigkeit des Lebens, auf Religio.

Gesamtgesellschaftlich scheint es, dass wir eher auf dem «Rückweg»

zu früheren Werten sind; es scheint aber auch, dass wir zurzeit
eher rückwärts gehen.

Es ist die Absicht, mit dem Museum «Zeichen religiöser
Volkskultur» den heutigen und späteren Generationen nur eines zu geben

- zu denken, um zu begreifen.

Ein Wegweiser-Zeichen

Für das neue Museum, für die künftige Arbeit im Sinne Zihlmanns
und mit seiner Schenkung an den Kanton Luzern, haben wir ein Symbol

gewählt, das als Sinn-Bild für die geistige Wirklichkeit hinter
allem steht.

249



Im Labyrinth wird die Kreuz-Mitte auf Umwegen erreicht. Der
Lebensbaum umfasst alles. Kehrt man das Zeichen um, so erscheint
ein brennendes Herz. Vier Ur-Symbole sollen Zihlmanns grundlegendes

Werk in die Zukunft begleiten: Kreuz, Labyrinth, Baum und
Herz.

Literatur:

Leben für das Hinterland. Josef Zihlraann - Seppi a de Wiggere 1914-1990.
Herausgegeben von Lothar Emanuel Kaiser, Verlag Willisauer Bote 1995, 338 Seiten.

Fotos:

Bruno Bieri, Willisau

Adresse des Autors:

Dr. phil. Lothar Emanuel Kaiser
Alte Landstrasse 33, 6285 Hitzkirch
Tel. und Fax 041 917 21 48

250


	Museum Klösterli - "Zeichen religiöser Volkskultur"

