
Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal

Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 55 (1997)

Artikel: Durch irdisches Leiden zu ewigem Leben : Bildsprache barocker
Andachtsbildchen

Autor: Lussi, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-718776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-718776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Durch irdisches Leiden zu ewigem Leben

Bildsprache barocker Andachtsbildchen

Kurt Lussi

Die verschiedenen Ausdrucksformen des Volksglaubens gehören zu
jenen Dingen des Menschen, die nicht mit den modernen Mitteln der
Geschichtsforschung aufgearbeitet werden können. Historiker arbeiten

vorwiegend mit Zahlen und Fakten, die sie vergleichen, analysieren

und interpretieren. Anders verhält es sich mit dem Volksglauben,
der Ausdruck einer individuellen oder in das Kollektiv eingebundenen

Geisteshaltung ist, in die man sich vorerst einleben muss, um
bestimmte Vorgänge überhaupt zu verstehen. Trotzdem hat sich in der
Vergangenheit die religiöse Volkskunde oft darauf beschränkt, zu
sammeln, zu bewahren und das Ganze aus wissenschaftlicher Sicht in
eine Gesetzmässigkeit einzubinden. Aber die rein rational begründete
Aufarbeitung ist hier ebenso fehl am Platz wie die verklärende und
idealisierende. Beide verhindern die ganzheitliche Betrachtung,
indem sie bestimmte Vorgänge nach einer vorgegebenen Geisteshaltung
oder persönlichem Wunschdenken würdigen.

Nebst einer umfassenden wissenschaftlichen Dokumentation der
Volksfrömmigkeit ist deshalb der möglichst vielseitigen Interpretation

mindestens ebenso grosse Beachtung zu schenken, da sie zum
Kern des Volksglaubens vorstösst. Die gesamtheitliche Betrachtung
ermöglicht nicht nur Einblicke in das Denken einer bestimmten Epoche,

sie weckt auch unser Verständnis für die zeitgenössische Umsetzung

der damaligen Geisteshaltung in die Bildsprache. Das kann aber

nur gelingen, wenn die Schritte, die zu einer bestimmten Tradition
führten, innerlich nachvollzogen werden. Nur wer vom Thron des

aussenstehenden, rational denkenden und rein wissenschaftlich
arbeitenden Beobachters herabsteigt und Anteil nimmt an dieser
Welt, wird sich dem Wesen des Volkglaubens nähern und das
Formale verstehen lernen. Gerade dieser letzte Punkt ist von herausra-

185



gender Bedeutung. Die ganzheitliche Auseinandersetzung mit dem
Volksglauben verhindert, dass unser historisch gewachsenes
weltliches und kirchliches Brauchtum in seelenlosen Abläufen erstarrt.
Diese Entwicklung ist immer dann anzunehmen, wenn Brauchtum
nicht mehr gelebt, sondern vorgeführt wird. Das ist zum Beispiel bei

Guuggenmusigen der Fall, die das Jahr über bei allen nur erdenklichen
Anlässen gegenwärtig sind. Das gleiche trifft auch beim St. Nikolaus
zu, der als drolliger Stimmungsmacher in Warenhäusern und
Werbesendungen auftritt. Nur erfüllt mit Leben können überlieferte (wie
auch neu entstandene) Traditionen die ihnen zugewiesene Aufgabe
überhaupt erfüllen und den Alltag sinnfällig bereichern. Darüber
hinaus öffnet uns die ganzheitliche Betrachtung den Zugang zu
Glaubenswahrheiten, die sonst viele Menschen nicht (mehr) erreichen
würden. In einer lauten und von Oberflächlichkeit geprägten Gegenwart

gewinnt die religiöse Volkskunde damit an Aktualität. In seinem
Aufsatz «Glaubenswahrheiten nahe gebracht» (Deutsche Tagespost,
Nr. 138 vom 16. November 1996, S. 16) fasst A. Rauscher die
Wichtigkeit der religiösen Volkskunde und Volkskunst zusammen: «Die
sakrale Volkskunst kommt dem religiösen Bedürfnis der Menschen

entgegen, sich nicht nur dem gesprochenen und geschriebenen Wort
der Glaubensverkündung zu öffnen; auch die übrigen Sinne und die
Phantasie des Menschen wollen angesprochen werden. Die
religiöse Volkskunst, wenn wir sie wiederentdecken, kann uns den

Zugang zum Glauben und zur Kirche erleichtern.» Diesen Gedanken
hat sich die Kirche im Laufe ihrer wechselvollen Geschichte immer
wieder zunutze gemacht. Nach der geistigen Flachheit und dem
Chaos der vorreformatorischen Zeit regelten im 16. Jahrhundert
zuerst die Jesuiten die Form der Darstellung und schufen einen festen
Kreis von Symbolen, die wir in den Bildern der vorangegangenen
Epoche vergeblich suchen. Nach dem zu allen Zeiten gültigen
Grundsatz «Ecclesia semper reformanda» («Die Kirche bedarf stets
der [inneren] Erneuerung») erweckten sie Themen der Mystik zu
neuem Leben, bauten die Blumen und Pflanzensymbolik in den
Heiligendarstellungen aus und ermöglichten so eine ganzheitliche
Betrachtung des religiösen Bildes, frei nach einem Wort des Kirchenlehrers

Basilius des Grossen (gestorben 379), der sagte: «Was das

Wort zu Gehör bringt, sagt das Bild ohne Worte durch die Darstellung.»

Am Beispiel einer kleinen Sammlung von Andachtsbildern des

186



hl. Sebastian aus dem 15. bis 19. Jahrhundert wollen wir diesen
Gedanken begreiflich machen.

Bemerkungen zur Geschichte des Andachtsbildes

Bereits in frühester Zeit hat die Kirche den erzieherischen Wert des

Bildes erkannt und gefördert. Ihre volle Wirkung als Vermittler einer
Heilsbotschaft konnten die Bilder aber erst dann entfalten, als sie

losgelöst von den Mauern der Kirchen und Klöster, den geschriebenen
Büchern und gemalten Tafeln, zum persönlichen Besitz des Einzelnen
wurden. Erst mit den in Serie hergestellten und auf Jahr- und
Wochenmärkten massenhaft verkauften Andachtsbildern zeigte sich die

neue Form der Glaubensvermittlung in ihrer umfassendsten Bedeutung.

Bei Predigten, Wallfahrten und Volksmissionen hielten die kleinen

Bilder das Andenken an das Erlebte wach, und durch die Form
der Darstellung und die vielfach aufgedruckten Psalmen, Bibelzitate
und Gebete ermöglichten sie, wie die Heiligenverehrung überhaupt,
die Gottesbegegnung. In der Erkenntnis, dass Bilder der Laien Schrift
sind, blieb die Kirche nur noch um die Regelung der Darstellung und
die Bewahrung vor ausufernden Modeströmungen besorgt. Wohl aus
diesem Grund blieb das Andachtsbild über alle Höhen und Tiefen,
welche die Kirche im Laufe ihrer wechselvollen Geschichte durchlebte,

ein wesentlicher Bestandteil der Seelsorge und Glaubensverbreitung.

Losgelöst von seiner ursprünglichen Aufgabe als rein bildliche
Wiedergabe eines Heiligenlebens hat das kleine Andachtsbild über
Jahrhunderte hinweg den schwankenden Weg des Menschen begleitet,

war es ihm Stütze in geistigen oder zeitlichen Anliegen, Trost,
Erbauung und zugleich Symbol der Hoffnung und des Vertrauens auf
die Fürsprache der Heiligen, die es darstellte. Nachhaltiger als das

gesprochene Wort und einprägsamer als die gedruckte Schrift, hat es als

zuverlässiger Vermittler von Glaubenswahrheiten eine ungeheure
Verbreitung erfahren und darüber hinaus Generationen von
Buchdruckern und Buchmalern ernährt.

Beschränkten sich die Andachtsbilder der Spätgotik und der
Renaissance auf die Darstellung eines historischen Ereignisses aus dem
Leben Christi oder der Heiligen, kamen im Barock neue Sinnbilder

187



dazu, welche die Vorbildfunktion der Darstellung auf allen Ebenen
veranschaulichten. Der Wunsch, nach der Flachheit und dem Chaos
der vorreformatorischen Zeit zu neuen Formen des religiösen Lebens

zu finden, äusserte sich im Barock in der Bewegtheit der Linien. Wie
der Mensch bei seiner seelischen Erneuerung das Starre überwindet,
so durchbrechen die beschwingten Formen barocker Darstellungen
die Strenge der Renaissance. Ins Malerische gehende Licht- und
Schattenwirkungen, Allegorien, die Vorliebe für das Verschleierte, das

Angedeutete und Rätselhafte sinnbildlicher Darstellungen, all das

zeugt vom Bestreben dieser Epoche, seelische Ergriffenheit bildlich
darzustellen.

Die immer ausgeprägtere Einstellung der Kunst auf das religiöse
Empfinden des Menschen, sein Gemüt, seine Seele und ihr Ringen um
die Neugestaltung der geistigen und seelischen Welt liess den Barock
zum äusseren Ausdruck der Gegenreformation werden. Gefördert
wurde diese Entwicklung durch die Jesuiten, die mit einer ausgeklügelten

Organisation die Missstände beheben und die katholisch
verbliebenen Länder zur Glaubenseinheit zurückführen wollten. Auch
wenn die Bezeichnung des Barock als «Jesuitenstil» nicht zutrifft, ist
dem Orden doch zugute zu halten, dass er die bildliche Darstellung
nicht nur regelte, sondern auch einen festen Kreis von Symbolen
schuf, die wir in den Bildern der vorangegangenen Zeit vergeblich
suchen. So erweckten die Jesuiten Themen der Mystik zu neuem Leben,
bauten die Blumen- und Pflanzensymbolik in der Heiligendarstellung
aus und vermittelten dem Volk einen ganzheitlichen Zugang zum
religiösen Bild. Aus diesem Bestreben entstanden gegen Ende des 17.

und im frühen 18. Jh. neue Formen des Andachtsbildes, die nicht nur
die barocke Formensprache aufnahmen, sondern auch Ausdruck sind
für das Beharrliche des gegenreformatorischen Geistes. Dieser Geist
erstreckt sich auch auf den Sakralbau. So finden wir in Barockkirchen
eine Vielfalt von Symbolen und Bildprogrammen, die sich an der
Predigttheorie dieser Zeit orientieren. Wenn wir heute die verschwenderische

Pracht dieser Bauten bestaunen, müssen wir uns bewusst sein,
dass die Ausstattung, so kunstvoll sie auch sein mag, nicht in erster Linie

als Dekoration geschaffen wurde, denn in ihrer Gesamtheit hatte
die barocke Bilderfülle vorrangig die Aufgabe den Gläubigen den
inneren Zusammenhang des Heilsgeschehens nahezubringen.
Bekanntermassen galt - nach einem Wort von Adolf Feulner - in der ba-

188



rocken Kunst der Inhalt alles; erst in zweiter Linie kam die künstlerische

Form.
In aller Kürze hat der berühmte Scholastiker des 13. Jahrhunderts,

der hl. Thomas von Aquino, die hier skizzierten Gedanken in seinem
Grundsatz von der dreifachen Bedeutung des Bildes für die christliche

Erziehung festgehalten, nämlich: Erinnerung an die Beispiele der
Heiligen, Belehrung der Unwissenden, und Beförderung der
Andacht. Diese drei Leitgedanken, denen wir die nachfolgenden
Betrachtungen unterordnen, führen uns zum religiösen Kern des
Andachtsbildes.

Erinnerung an die Beispiele der Heiligen

Nur wenige Heilige sind in der Kunst so oft dargestellt worden wie
der hl. Sebastian, dieser Märtyrer des 3. Jahrhunderts, über dessen
Leben sehr wenig an gesicherten Fakten bekannt ist. Fast alles, was
wir von ihm wissen, ist Legende. Sie berichtet, dass Sebastian in Nar-
bonne geboren wurde und Bürger von Mailand war. Seine Stellung als

Offizier der Leibwache des römischen Kaisers Diokletian (284-304
n. Chr.) erlaubte ihm, den in den Gefängnissen Roms eingekerkerten
Christen beizustehen und den Verfolgten Mut zuzusprechen. Bald
wurde er beim Kaiser angeklagt, auf dessen Befehl nackt an einen
Baum gebunden und von den Pfeilen numidischer Bogenschützen
durchbohrt. Als die junge Witwe Irene, die Frau des Märtyrers Ka-
stulus, den vermeintlichen Toten vom Baum lösen und bestatten
wollte, bemerkte sie, dass Sebastian noch am Leben war. Sie nahm den
Verwundeten zu sich und pflegte ihn bis zu seiner völligen Genesung.
Wiederhergestellt trat Sebastian öffentlich gegen Diokletian auf, um
ihm die Sinnlosigkeit der Christenverfolgungen vorzuenthalten. Das
mutige Auftreten führte erneut zu seiner Verhaftung. Wieder wurde
Sebastian zum Tode verurteilt, diesmal mit Knütteln erschlagen und
die Leiche in die Cloaca Maxima geworfen. Einer Christin namens
Lucina erschien Sebastian im Traum und zeigte ihr die Stelle, an der
seine Leiche zu finden war. Die Frau barg den Toten und bestattete
ihn an der Via Appia bei der Apostelbasilika, die heute S. Sebastiano
heisst und zu den sieben frühchristlichen Pilgerkirchen Roms gehört.
Die Reliquien des Märtyrers ruhen in einem Steinsarg, der sich beim

189



Vil menfcben meœn 6 peftelent; feg ßif '» beinern mut ma(i ftôlicb
Werten fg öat fût ein eeebte «tjrtrg Das betulcb icb öit befunfciedüb
Darumb To bfa mas (cböit fagvn mil Dufoltaucb titt ;ü vilftoben bau
Wan alfo kerben ift ßat ein hurt; $il Wan Dj beett mute 3Û fall auf grtba
Des erden bad ken tat ben icb megn Du fait öicbpalten in follicbet malfer

Abbildung 1: Pestblatt (Ausschnitt). Einblattdruck aus der Werkstatt von Günther
Zainer. Augsburg um 1472/1474.

Eintritt in die Kirche unter dem Altar der ersten Seitenkapelle links
befindet.

Die starke Verehrung des hl. Sebastian, die in Rom bereits für das

4. Jh. bezeugt ist, äusserte sich früh in der bildenden Kunst. Auf
einem Mosaik in S. Pietro in Vincoli aus dem 7. Jh. hält der Heilige eine

Märtyrerkrone in seinen Händen. Auf diese Zeit geht auch seine
Verehrung als Pestpatron zurück. Von Rom, wo um 680 eine Pestseuche

erst aufgehört haben soll, nachdem man die Gebeine des Märtyrers
durch die Strassen trug, breitete sich die Verehrung als Pestpatron
über ganz Italien aus und drang im frühen Mittelalter auch in die
Gebiete nördlich der Alpen. Bei uns finden wir erste Belege in der
Buchmalerei des 12. jh. Im 13. Jh. zuerst nur vereinzelt dargestellt,
häufen sich gegen Ende des 15. Jh. plastische Werke, Tafelbilder und
Buchholzschnitte. Ihm zu Ehren errichtete das Volk Kirchen, Kapellen,

Bildstöcke und Hospitäler, und an seinem Festtag führte die
Geistlichkeit feierliche Prozessionen und Wallfahrten durch. Sein
Bild begegnet uns nicht nur auf Pestfahnen und Pestsäulen, sondern
auch auf Pestblättern, die nicht nur gegen alle Arten von Krankheiten

190



«gut» waren, sondern auch bei Unwettern, Hexenwerk und Viehseuchen

wirksame Hilfe versprachen (Abb. 1).

Belehrung der Unwissenden

Mit der Enstehung des städtischen Bürgertums vollzog sich im
Mittelalter eine noch nie dagewesene Umwälzung des europäischen
Geisteslebens. Das Volk war bildungshungrig geworden; es lernte lesen,

um sich im Glauben zu unterrichten und zu bestärken, aber auch um
sich zu unterhalten und informieren. Mit dem Aufkommen der
Papierherstellung entstanden die ersten Gilden der Brief- und Kartenmaler.

Sie stellten Einblattdrucke her, religiöse Traktate, Pestzettel,
Darstellungen von Wallfahrtsorten, Gebete und Heiligenbilder, alles

Schriften, die sich auf Märkten und an Wallfahrtsorten gut verkaufen
Hessen. Die Erfindung des Buchdrucks (um 1450) kam dieser
Entwicklung entgegen, denn die Drucker hatten schnell erkannt, welche
Möglichkeiten ihnen der Wissensdurst des Volkes und die neue Technik

der Vervielfältigung eröffneten.
Die ersten Drucke lehnten sich an die Formensprache des Mittelalters

an. Sie entsprachen dem Bewusstsein des spätmittelalterlichen
Menschen, dessen Bildervorstellung noch von der Tradition festgefügter

Motive geprägt war. Die immer wieder dargestellten Heiligen,
die Propheten, Apostel und Kirchenlehrer waren, wie die Szenen aus
der Bibel, gekennzeichnet durch bestimmte Attribute und sich
wiederholende Formen der Kleidung, der Gestik und der Szene. Die
einfachen, auf jegliche Symbolik verzichtenden Holzschnitte waren in
ihrer Frühzeit vor allem dazu da, das aus den Heiligenlegenden
bekannte Geschehen bildlich darzustellen und die Unwissenden zu
belehren. Wohl aus diesem Grund entstanden die verschiedenen
Abbildungen zuerst noch nach den vertrauten Vorbildern in Kirchen und
Kapellen (Abb. 2).

Mit der Renaissance, an der Wende des 15. zum 16. Jh., vollzog
sich ein Wandel. Die Epoche des nach innen gewandten, gottesfürch-
tigen und nach Erkenntnis strebenden mittelalterlichen Menschen,
dessen Seele mit aller Kraft den Ausgleich mit Gott sucht, ging zu
Ende. Die Bande des Irrationalen waren gefallen; der Mensch wandte
sich der Aussenwelt zu und sah sich gefangen in einer zersplitterten

191



Abbildung 2: «Von sant Sebastiano».
Altkolorierter spätgotischer Holzschnitt
aus dem «Heiligen-Leben» des Jacobus a

Voragine. Druck von Anton Sorg. Augsburg

1488.

Welt voll geistigen Zerfalls und religiöser Verflachung. Äussere
Kennzeichen dieser Entwicklung waren die Abkehr vom mystischen
Schrifttum des Mittelalters und die Hinwendung zur religiösen
Gebrauchsliteratur, die sich in den Heiligenlegenden im wesentlichen auf
die Schilderung von Lebensläufen und allgemeinen Belehrungen
beschränkte. Da wird es verständlich, dass in diesem Umfeld das
Andachtsbild keine seelische Erneuerung erfahren konnte, im Gegenteil.
Die aus Italien und Frankreich kommende Ausrichtung auf die Antike

bewirkte eine weitere Verflachung des religiösen Gehalts der Bilder.

Dafür nahmen die naturalistischen Darstellungen überhand. Die
Bevorzugung einer realen Formenwelt zeigt sich in einer detailgetreuen

Abbildung des Geschehens; der hl. Sebastian erscheint nicht
mehr als ein an einen Baumstumpf gefesselter, schemenhaft
dargestellter Jüngling, sondern - anatomisch und historisch richtig - als

kräftiger Soldat inmitten römischer Bauten. Im Vordergrund stand
nicht mehr die spirituelle Aussage des Bildes, sondern die möglichst
naturgetreue Darstellung der Handlung (Abb. 3).

In dieser von der Vernunft geprägten Welt entstanden in den Zellen

der «Gottesfreunde», der Einsiedler, Eremiten und in den Zirkeln
sektiererischer Laiengemeinschaften neue Formen des religiösen Le-

192



Abbildung 3: «Sankt Sebastian». Altkolorierter

Holzschnitt aus dem «Hortulus
Animae» von H. Springinklee. Druck von
Friedrich Peypus für Johann Koberger.
Nürnberg 1521. Beispiel für die

naturgetreue Bildwiedergabe in der Renaissance.

bens, denen erst die Reformation ein Ende setzte. In den reformierten
Orten führte die religiöse Erneuerung zur Loslösung von Rom; in
den beim alten Glauben verbliebenen Gebieten mündeten sie in die
innerkirchliche Gegenreformation. Das Konzil von Trient (1545 bis
1563) schuf auf katholischer Seite die Vorbedingungen zu einer
langsamen Wiedererstarkung des alten Glaubens. Bereits im späten
16. und vor allem im frühen 17. Jh. lösten diese Bestrebungen eine
neue Welle der Frömmigkeit aus, die sich in einer überschwenglichen
Heiligenverehrung und einem aufblühenden Wallfahrtswesen
äusserte. All das hat in der Druckgraphik seinen Niederschlag gefunden.
Das Andachtsbild beschränkte sich jetzt nicht mehr ausschliesslich
auf die bildliche Darstellung eines Heiligenlebens oder einer
biblischen Szene. Obschon seine formalen Elemente schnell erstarrten und
sich die verschiedenen Kunstrichtungen gegenseitig überschnitten,
nahm das religiöse Kleinbild des 17. und 18. Jh. jetzt auch die Aufgabe
der Glaubenserneuerung und Glaubensvertiefung wahr. Zur Erinne-

jO]| brt bu 31*1 aütem jtl! gcffcllct wd H

w-ji tt/ï/rn »tllctub.tlFm bemeo IriFce mit
y'mfâatpffev ffwlm btmbfdx#« wb.
ypüerwub gifï/fewcfr wdd?e f>

193



c "
!'

5xi pm.fr&kqert. |i

<Schcs(u(tn0 ~
Jrjttäytr $tba$uxm, wdcfyerinibte.

&^er^tÇthr$^û-i)a^, ioé rofßmbfmr

3ttti^rt5=

(^VirtMjtjuri^yi^er frail frettt-êœrmfet^
•jtgäcXÄoft, Wfi'critttd) ttthtr ^ei%ßt

Öiitwfiejiy «Jp

3«t fiorcßA 3«-ferner fiofigm-Awfw=
«Mief' !«dwfK,«»é twtmr

inf. <ttutmt£t& mextutfyùn- dwm-i)c'

IAifeKrKl)1tëfcV
(tttt^ ÉetÔ^fat-lBîtfe.

treibe tmt beiiter

jwtiff nerttrar trf>

JÊnotcÉfjôfejt,htfid) tftmmn-'^ötjtttitfc
çûttfaf, (o langr effort liebd«ÄaltbdieWlt

ttt
Jettatt^tctwij, vttK» 6r WTç() ac(fift foT
«frHs-ttôtiitfî ffincse^febrtt. jCnien-

Abbildung 4: «Gebett zu dem Heiligen Märtyrer Sebastiano». Barocker Kupferstich
von Georg Heinrich Schifflcn (1656-1745) nach einem Entwurf von Melchior Steidl
(gest. in München 1727). Augsburg 1. Hälfte 18. Jh. Der hl. Sebastian wird hier im
«Schatten» Gottes gezeigt. Das Gesicht ist mit Absicht dunkel gehalten.

rung an die Beispiele der Heiligen und die Belehrung der Unwissenden

trat eine neue Dimension: die Beförderung der Andacht.

Die Beförderung der Andacht

Im Andachtsbild des 18. Jh. spiegeln sich in erster Linie neue Formen
der Kunst, die sich zum Teil bis ins 19. Jh. beharrlich behaupten konnten.

Die ursprüngliche Aufgabe im Sinne der Gegenreformation,
nämlich über die künstlerische Fassung hinaus aufzurütteln und als

Kraftquelle eines neuen religiösen Bewusstseins zu dienen, trat bereits

194



Abbildung 5: «Sanctus Sebastian».
Barocker Kupferstich von Andreas Matthäus

Wolfgang (1660-1736) nach einer
Zeichnung von J. Seb. Hueber. Augsburg
1. Hälfte 18. Jh.

Ende des 17. Jh. wieder in den Hintergrund. Aus diesem Grund
finden wir in den Andachtsbildern des 18. Jh. eine formenprächtige
Bildsprache, die den Betrachter nicht nur aufrütteln und belehren,
sondern das Erreichte auch vertiefen will.

Als Beispiel für diese Entwicklung dient uns ein Andachtsbild des

Augsburger Kupferstechers Georg Heinrich Schifflen (1656-1745).
Zwar gehört er nicht zum Kreis der bedeutenden Augsburger
Kupferstecherfamilien dieser Zeit, den Kilians und Küsels etwa, oder den
Wolfgangs und Bodenehrs. Aber er war ein selbständig und
geschmackvoll produzierender Künstler, von dem zahlreiche Arbeiten
erhalten geblieben sind (Abb. 4). Auf dem Bild des hl. Sebastian, dem
wir zum Vergleich ein weiteres des Andreas Matthäus Wolfgang
(1660-1736) beifügen (Abb. 5), fallen drei ikonographische Besonderheiten

auf, die auf Bildern der vorangegangenen Epoche fehlen: der
bis in die Wolken reichende Baum, an den der Märtyrer gefesselt ist,
die Wolken selbst, und der vom Himmel herabsteigende Engel, der

<"Sanctus ôebcLstiœ?y inter zntens^imosja^rùùa-Ii cfoUrâs
S)ût£77l &Û7'tel*t]yp^Jiii3 ßXül'tXt"* Odu£?z/ùrt in. l'it.
IÇr-4?- àBchijrdlwt tomtsnizn $et

tSfb: Mutter del. jS JU A

195



Kranz und Palmzweig über das Haupt des Heiligen hält. Diese Symbole,

die mehr sind als nur dem Zeitgeschmack entsprechende
barocke Ausschmückungen, sind Teile eines nach rhetorischen Uber-
legungen aufgebauten Bildprogramms. Über die Darstellung des

Märtyrertodes hinaus mahnen sie an die irdische Vergänglichkeit und
weisen auf den Sieg des Lebens über den Tod. Die in diesen Sinnbildern

verborgene Botschaft der beiden barocken Sebastians-Bilder
kann nach dem folgenden Deutungsmuster entschlüsselt und in
Worte gekleidet werden:

Die Pfeile der numidischen Bogenschützen nehmen Bezug auf das

Martyrium des Heiligen. Darüber hinaus stehen sie für die
Beschwernisse des irdischen Lebens. Sie sind Sinnbilder des strafenden
und zürnenden Gottes, denn der Pfeil galt bereits in der antiken und
jüdischen Zeit als Symbol einer plötzlich anschwirrenden, den
Menschen treffenden, von Gott gesandten und als Strafe zu verstehenden
Krankheit. Im alten Testament heisst es: «Die Pfeile des Allmächtigen
stecken in mir, / mein Geist hat ihr Gift getrunken, / Gottes Schrecken
stellen sich gegen mich» (Ijob 6,4). Wohl aus diesem Grund wurde der

vor der Tötung mit Pfeilen bewahrte hl. Sebastian im frühen Mittelalter

als Patron gegen die strafenden «Pfeile Gottes», die Pest,
angerufen. Nicht zufällig steht auf dem Sebastiansbild des A. M. Wolfgang
der Leitvers:

«Der H. Sebastian unter den aller grösten tormenten der
durchdringenten pfeil bittet Gott für seine Peiniger.»

Anders als der Baumstumpf im Andachtsbild der Spätgotik und
die Marmorsäule der Renaissance, hat in unseren Beispielen die in den
Himmel hineinwachsende Gestalt des Baumes eine symbolische
Bedeutung. Mit seiner immer wieder erneuerten Lebenskraft
versinnbildlicht der Baum den beständigen Sieg des Lebens über den Tod,
den Triumph des Guten über das Böse. Sein Werden und Vergehen im
Jahreslauf, der Blätterreichtum und die Blüten im Frühling, dann das

allmähliche Reifen der Früchte im Herbst und die Rückkehr zu
offenbarem Abgestorbensein im Winter, birgt viele Analogien zum
Leben und Sterben des Menschen. Im Brief des Judas, der vor
Gottlosigkeit, ausschweifendem Leben und Irrlehren warnt, werden der
Sünde verfallene Menschen mit Bäumen verglichen, die im Herbst

196



keine Früchte tragen und zweimal verdorrt und entwurzelt sind Qud
12). In diesem Gleichnis verbirgt sich das Motiv des Lebensbaumes,
von dem in der Bibel mehrfach die Rede ist: «Gott, der Herr, liess aus
dem Ackerboden allerlei Bäume wachsen, verlockend anzusehen und
mit köstlichen Früchten, in der Mitte des Gartens aber den Baum des
Lebens und den Baum der Erkenntnis von Gut und Böse» (Gen 2,9).
In der christlichen Kunst begegnet uns der Lebensbaum nicht nur bei
Darstellungen des Paradiesbaumes oder des Kreuzes Christi (das nach
der Legende aus dem Lebensbaum gezimmert sein soll), sondern
auch, wie bei Heinrich Seuses Sinnbild vom «köstlichen Rosenbaum
zeitlichen Leidens», bei ins Bild gesetzten Visionen. Der Lebensbaum
kann bei den verschiedenen Bildern des Alten und Neuen Testaments
folglich auch Hinweis sein auf den fortwährend gültigen Heilswillen
Gottes. Der in den Himmel hineinragende Baum, dessen Wurzeln
sich in die Unterwelt erstrecken, repräsentiert das Zentrum einer aus
dem irdischen Tod im Himmel neu erblühenden Welt. Diesem
Gedanken ist die Vorstellung vom Kreuz Christi als Lebensbaum
zuzuordnen, das nach der Offenbarung des Johannes der endgültige
Mittelpunkt neuen Lebens sein wird. Der Baum auf den Kupferstichen
von Georg Heinrich Schifflen und Andreas Matthäus Wolfgang steht
somit für den Sieg des Lebens über den Tod. Auf einem Missionsandenken

des 19. Jh. heisst es zutreffend: «Alsdann starb der Tod, da das

Leben am Kreuzholz starb.» Das Kreuz Christi ist der Baum des
Lebens und Symbol der Erlösung. Sie wird jenen zuteil, die das Böse
überwinden und Busse tun: «Selig, wer sein Gewand wäscht. Er hat
[wie der hl. Sebastian] Anteil am Baum des Lebens, und er wird durch
die Tore in die Stadt [den Himmel] eintreten» (Offb 22,14).

Voll von heilsgeschichtlicher Bedeutung sind auch die Wolken
und ihr Schatten, der im Bild des Georg Heinrich Schifflen deutlich
auf das Haupt des Märtyrers fällt. Obwohl das Licht das Gute und
der Schatten die Finsternis verkörpert, ist hier der Schatten in positivem

Sinn zu sehen. Auf seinem Leidensweg, der den zur Busse und
Umkehr bereiten Sünder zu Gott führt, steht der Mensch im «Schatten»

des Herrn. Es überrascht uns nicht, das Motiv des Schattens
über einem Menschen oder einer mythologischen Gestalt als Gegenwart

Gottes oder eines Gottes mehrfach zu finden. Im Lukas-Evangelium

1,35 bei Mariä Verkündigung: «Der Heilige Geist wird über
dich kommen und die Kraft des Höchsten dich überschatten.» In

197



Abbildung 6: «Sanctvs Scbastianvs Martyr».

Arbeit eines unbekannten Stechers.

Um 1780.

Ex 40,35 bedeutet die Wolke im Zelt die göttliche Gegenwart. (Adolf
Reinle)

Auf seinem Weg zu Gott ist der Mensch ständigen Anfechtungen
ausgesetzt, denen er, wie das Beispiel des von Pfeilen durchbohrten
und dennoch lebenden hl. Sebastian zeigt, mit Hilfe Gottes widersteht.

Durch den stetigen Kampf gegen diese Anfechtungen gewinnt
die Seele des Menschen Unsterblichkeit. Der Mensch besiegt den Tod
und gelangt zu ewigem Leben. Durch den Palmzweig in der Hand des

Engels wird dieser Gedanke bildlich dargestellt. Im Orient bezieht
sich die immergrüne Palme auf Sieg, Aufstieg, Unsterblichkeit und
spirituelle Wiedergeburt in einer anderen Dimension. Die
Palmzweige des Palmsonntags stehen für den Einzug Christi in Jerusalem
und deuten im voraus auf die Auferstehung jenseits der Passion und
des Todes. In der Hand von Märtyrern weisen sie auf den Tod des

Christen, der im zuversichtlichen Sterben für seinen Glauben den Sieg
und das ewige Leben erlangt hat. Auf einem Andachtsbild mit dem
Bildnis des hl. Sebastian wird dieser Gedanke durch ein weiteres Sinn-

198



bild verdeutlicht. Mit seiner Rechten, die einen Palmzweig hält, deutet

der heilige Märtyrer auf die Brustmitte (Abb. 6). Diese Stelle wird
auch in anderen Religionen als Sitz der Seele verstanden, deren Fühlen
und Denken durch das Herz ausgedrückt wird. Das ist der Grund,
weswegen die Herz-Jesu-Bilder das Herz Christi in der Brustmitte
und nicht - anatomisch richtig - auf der Seite zeigen.

Die symbolische Bedeutung der Palme ist folgerichtig mit jener
des Lebensbaumes gleichzusetzen: «Der Gerechte gedeiht wie die
Palme, / er wächst wie die Zedern des Libanon» (Ps 92,13). Dass dies
dem Menschen zu ewigem Glück gereicht, wird durch den Lorbeerkranz

in der andern Hand des Engels ausgedrückt. Das kreisrunde
Laubgebinde war schon im Altertum festlicher Schmuck der Sieger
im Kriege oder in Kampfspielen und Auszeichnung verdienter Bürger.

Im Alten Testament ist der Kranz ein sichtbar gewordenes
Zeichen von Ruhm, Ehre und Freude. Im Neuen Testament wird der
Glaubenskampf mit irdischen Kampfspielen verglichen: «Wisst ihr
nicht, dass die Läufer im Stadion zwar alle laufen, aber dass nur einer
den Siegespreis gewinnt? Lauft so, das ihr ihn gewinnt. Jeder
Wettkämpfer lebt aber völlig enthaltsam; jene tun dies, um einen vergänglichen,

wir aber, um einen unvergänglichen Siegeskranz zu gewinnen»
(1 Kor 9,24-25). Ensprechend häufig erscheinen Lorbeerkränze auf
Grabdenkmälern und über den Häuptern von Märtyrern. Sie

versinnbildlichen, nach dem zweiten Brief an Timotheus, die Treue zum
Glauben, Unvergänglichkeit und ewiges Leben: «Ich habe den guten
Kampf gekämpft, den Lauf vollendet, die Treue gehalten [nach anderen

Ubersetzungen: den Glauben bewahrt]. Schon jetzt liegt für mich
der Kranz der Gerechtigkeit bereit, den mir der Herr, der gerechte
Richter, an jenem Tag geben wird, aber nicht nur mir, sondern allen,
die sehnsüchtig auf sein Erscheinen warten» (2 Tim 4,7-8).

Um diesem Wort Ausdruck zu verleihen, bettete man im frühen
Christentum die Toten auf Lorbeer. Mit den mit Blumen besteckten
«immergrünen» Kränzen, die den Verstorbenen noch heute auf
seinem letzten Weg begleiten, pflegen wir einen antiken Brauch, dessen

symbolische Bedeutung heute nur noch von wenigen verstanden
wird.

Der das Haupt des hl. Sebastian umgebende leuchtende Strahlenkranz,

der Nimbus (wörtlich: Wolke), ist asiatischen Ursprungs und
repräsentiert seinem Wesen nach die Sonne sowie die Königskrone.

199



S. S ebafiicuivtsiM

Ç'teue/i. exc A'"

Abbildung 7: «S. Sebastianus M.». Alt-
koloriertes Andachtsbild von Franz Joseph
Gleich. Der Stecher wird 1807 und 1819

unter den Augsburger Kunstverlegern
aufgeführt. Die Symbole der Barockzeit sind
auf diesem um 1800 entstandenen Bild
verschwunden; die künstlerische Qualität des

barocken Einzelbildes hat der billigen
Massenproduktion Platz gemacht.

Nach dem Beispiel vorderasiatischer Könige, deren Bild mit dem
Nimbus als Zeichen ihres (Welt-)Herrschertums umgeben war,
wurde in Kleinasien diese Form der Darstellung auf Münzen römischer

Kaiser übertragen. Erst im 2. Jh. erscheint in den Katakombenfresken

auch das Haupt Christi mit der leuchtenden Scheibe. Später
werden auch die Engel, die Muttergottes und die Heiligen mit einem
Nimbus versehen, der sich auf einem Andachtsbild des Franz Joseph
Gleich auf den ganzen Körper des Heiligen ausdehnt (Abb. 7). Der
Strahlenkranz bezieht sich auf Christus, die «unbesiegbare Sonne».
Er ist ein Sonnensymbol und dadurch Zeichen der Unsterblichkeit
und Auferstehung, da die Sonne am Abend nur ins Reich der Finsternis

absinkt, um sich am Morgen wieder neu zu erheben. Sie ist daher
der zum Bild gewordene Glaube an die Auferstehung; ihr Licht ist ein

200



Christusbekenntnis und Aufruf zur Nachfolge Christi, denn Licht
bedeutet: Leben, Heil, Glück; die Finsternis: Unglück, Strafe,
Verdammnis und Tod. Christus ist das Licht der Welt, der Schlüssel zum
ewigen Licht, zum Himmelreich, das als Zustand des unaussprechlichen

Friedens zu verstehen ist: «Ich bin das Licht der Welt. Wer mir
nachfolgt, wird nicht in der Finsternis umhergehen, sondern wird das

Licht des [ewigen] Lebens haben» (Joh 8,12).
Während die Andachtsbilder der Spätgotik und Renaissance

lediglich das Martyrium des Heiligen als historisches Ereignis darstellen,

könnte die spirituelle Botschaft der besprochenen Andachtsbildchen

auf das Wesentliche reduziert lauten: Die Nachfolge Christi
besteht in körperlichem Leiden und/oder geistigen Anfechtungen.
Nur im Glauben an Gott kann beides überwunden werden und zu
ewiger Glückseligkeit führen. Noch kürzer fasst das Spruchband auf
einem Holzschnitt von Anton Sorg (Augsburg 1482) diesen Gedanken

zusammen. Im Zweizeiler, der einen der wichtigsten christlichen
Glaubensgrundsätze wiedergibt, spiegelt sich noch ganz die
Frömmigkeit des Mittelalters:

Wer sunder lieb zu gott wil han,
der sol bilich allzit in lide stan.

Literatur:

Beid Klaus\ Volksglaube. Zeugnisse religiöser Volkskunst, München: dtv. 1981.

Brauneck Manfred: Religiöse Volkskunst. Votivgaben - Andachtsbilder - Hinterglas
- Rosenkranz - Amulette, Köln: DuMont. 1978.

Eichenberger Walter; Wendland Henning: Deutsche Bibeln vor Luther. Die Buchkunst

der achtzehn deutschen Bibeln zwischen 1466 und 1522, Hamburg: Wittig. 1977.
Feulner Adolf: «Süddeutsche Freskomalerei» in: Münchner Jahrbuch für bildende
Kunst 10: 64, 77. 1916/18.
Heinz-Moor Gerd : Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen Kunst,
Zürich: Ex Libris. 1982.

Hofmann Friedbelm: «Religiöse Volkskunst erschliesst Zugänge zum Glauben.
Eröffnungsvortrag von Weihbischof Dr. Friedhclm Hofmann am 28. November» (15. Welt-
krippenkongress «Epiphanie 2000» in Köln); L'Osservatore Romano (Wochenausgabe

in deutscher Sprache) 48: 4. 1996.
Keller Hiltgart L.: Reclams Lexikon der Heiligen und der biblischen Gestalten, Stuttgart:

Reclam. 1991.

201



Reinle Adolf: «Im göttlichen Schatten. Neues Licht auf die Sebastians-Ikonographie»
Neue Zürcher Zeitung 262: 69. 1996.
Schauber Vera, Schindler Michael: Die Heiligen und Namenspatrone im Jahreslauf,
Zürich: Ex Libris. 1985.

Spamer Adolf: Das kleine Andachtsbild vom XIV. bis zum XX. Jahrhundert, München:

Bruckmann. 1980.
V/ischermann Heinfried: «UT RHETORICA PICTURA - Überlegungen zu einem
Deutungsmuster barocker Kirchenprogramme» in: Bernd Mathias Kremer (Hg.),
Kunst und geistliche Kultur am Oberrhein. Festschrift für Hermann Brommer zum
70. Geburtstag, S. 97-106, Lindenberg: Fink. 1996.

Adresse des Autors:

Kurt Lussi
Neuenkirchstrasse 17

6017 Ruswil

202


	Durch irdisches Leiden zu ewigem Leben : Bildsprache barocker Andachtsbildchen

