Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal
Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 55 (1997)

Artikel: Durch irdisches Leiden zu ewigem Leben : Bildsprache barocker
Andachtsbildchen

Autor: Lussi, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-718776

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-718776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Durch irdisches Leiden zu ewigem Leben

Bildsprache barocker Andachtsbildchen

Kurt Lusst

Die verschiedenen Ausdrucksformen des Volksglaubens gehoren zu
jenen Dingen des Menschen, die nicht mit den modernen Mitteln der
Geschichtsforschung aufgearbeitet werden konnen. Historiker arbei-
ten vorwiegend mit Zahlen und Fakten, die sie vergleichen, analysie-
ren und interpretieren. Anders verhilt es sich mit dem Volksglauben,
der Ausdruck einer individuellen oder in das Kollektiv eingebunde-
nen Geisteshaltung ist, in die man sich vorerst einleben muss, um be-
stimmte Vorginge iberhaupt zu verstehen. Trotzdem hat sich in der
Vergangenheit die religiose Volkskunde oft darauf beschrinkt, zu
sammeln, zu bewahren und das Ganze aus wissenschaftlicher Sicht in
eine Gesetzmassigkeit einzubinden. Aber die rein rational begriindete
Aufarbeitung ist hier ebenso fehl am Platz wie die verklirende und
idealisierende. Beide verhindern die ganzheitliche Betrachtung, in-
dem sie bestimmte Vorginge nach einer vorgegebenen Geisteshaltung
oder personlichem Wunschdenken wiirdigen.

Nebst einer umfassenden wissenschaftlichen Dokumentation der
Volksfrommigkeit ist deshalb der moglichst vielseitigen Interpreta-
tion mindestens ebenso grosse Beachtung zu schenken, da sie zum
Kern des Volksglaubens vorstosst. Die gesamtheitliche Betrachtung
erméglicht nicht nur Einblicke in das Denken einer bestimmten Epo-
che, sie weckt auch unser Verstindnis fir die zeitgendssische Umset-
zung der damaligen Geisteshaltung in die Bildsprache. Das kann aber
nur gelingen, wenn die Schritte, die zu einer bestimmten Tradition
fihrten, innerlich nachvollzogen werden. Nur wer vom Thron des
aussenstehenden, rational denkenden und rein wissenschaftlich
arbeitenden Beobachters herabsteigt und Anteil nimmt an dieser
Welt, wird sich dem Wesen des Volkglaubens nihern und das For-

male verstehen lernen. Gerade dieser letzte Punkt ist von herausra-

185



gender Bedeutung. Die ganzheitliche Auseinandersetzung mit dem
Volksglauben verhindert, dass unser historisch gewachsenes welt-
liches und kirchliches Brauchtum in seelenlosen Ablidufen erstarrt.
Diese Entwicklung ist immer dann anzunehmen, wenn Brauchtum
nicht mehr gelebt, sondern vorgefiithrt wird. Das ist zum Beispiel bei
Guuggenmusigen der Fall, die das Jahr tiber bei allen nur erdenklichen
Anléssen gegenwirtig sind. Das gleiche trifft auch beim St. Nikolaus
zu, der als drolliger Stimmungsmacher in Warenhdusern und Werbe-
sendungen auftritt. Nur erftllt mit Leben kénnen tberlieferte (wie
auch neu entstandene) Traditionen die ihnen zugewiesene Aufgabe
Uberhaupt erfiillen und den Alltag sinnfillig bereichern. Dartiber
hinaus 6ffnet uns die ganzheitliche Betrachtung den Zugang zu Glau-
benswahrheiten, die sonst viele Menschen nicht (mehr) erreichen
wirden. In einer lauten und von Oberflichlichkeit geprigten Gegen-
wart gewinnt die religiése Volkskunde damit an Aktualitdt. In seinem
Aufsatz «Glaubenswahrheiten nahe gebracht» (Deutsche Tagespost,
Nr. 138 vom 16. November 1996, S. 16) fasst A. Rauscher die Wich-
tigkeit der religiosen Volkskunde und Volkskunst zusammen: «Die
sakrale Volkskunst kommt dem religiosen Bedurfnis der Menschen
entgegen, sich nicht nur dem gesprochenen und geschriebenen Wort
der Glaubensverkiindung zu 6ffnen; auch die Gbrigen Sinne und die
Phantasie des Menschen wollen angesprochen werden. (...) Die reli-
giose Volkskunst, wenn wir sie wiederentdecken, kann uns den
Zugang zum Glauben und zur Kirche erleichtern.» Diesen Gedanken
hat sich die Kirche im Laufe ihrer wechselvollen Geschichte immer
wieder zunutze gemacht. Nach der geistigen Flachheit und dem
Chaos der vorreformatorischen Zeit regelten im 16. Jahrhundert
zuerst die Jesuiten die Form der Darstellung und schufen einen festen
Kreis von Symbolen, die wir in den Bildern der vorangegangenen
Epoche vergeblich suchen. Nach dem zu allen Zeiten giltigen
Grundsatz «Ecclesia semper reformanda» («Die Kirche bedarf stets
der [inneren] Erneuerung») erweckten sie Themen der Mystik zu
neuem Leben, bauten die Blumen und Pflanzensymbolik in den Hei-
ligendarstellungen aus und ermoglichten so eine ganzheitliche
Betrachtung des religiosen Bildes, frei nach einem Wort des Kirchen-
lehrers Basilius des Grossen (gestorben 379), der sagte: «Was das
Wort zu Gehor bringt, sagt das Bild ohne Worte durch die Darstel-
lung.» Am Beispiel einer kleinen Sammlung von Andachtsbildern des

186



hl. Sebastian aus dem 15. bis 19. Jahrhundert wollen wir diesen
Gedanken begreiflich machen.

Bemerkungen zur Geschichte des Andachtsbildes

Bereits in frihester Zeit hat die Kirche den erzieherischen Wert des
Bildes erkannt und gefordert. Thre volle Wirkung als Vermittler einer
Heilsbotschaft konnten die Bilder aber erst dann entfalten, als sie los-
gelost von den Mauern der Kirchen und Kloster, den geschriebenen
Biichern und gemalten Tafeln, zum personlichen Besitz des Einzelnen
wurden. Erst mit den in Serie hergestellten und auf Jahr- und Wo-
chenmarkten massenhaft verkauften Andachtsbildern zeigte sich die
neue Form der Glaubensvermittlung in ithrer umfassendsten Bedeu-
tung. Bei Predigten, Wallfahrten und Volksmissionen hielten die klei-
nen Bilder das Andenken an das Erlebte wach, und durch die Form
der Darstellung und die vielfach aufgedruckten Psalmen, Bibelzitate
und Gebete ermdglichten sie, wie die Heiligenverehrung tiberhaupt,
die Gottesbegegnung. In der Erkenntnis, dass Bilder der Laien Schrift
sind, blieb die Kirche nur noch um die Regelung der Darstellung und
die Bewahrung vor ausufernden Modestromungen besorgt. Wohl aus
diesem Grund blieb das Andachtsbild tiber alle Hohen und Tiefen,
welche die Kirche im Laufe ihrer wechselvollen Geschichte durch-
lebte, ein wesentlicher Bestandteil der Seelsorge und Glaubensver-
breitung.

Losgelost von seiner urspringlichen Aufgabe als rein bildliche
Wiedergabe eines Heiligenlebens hat das kleine Andachtsbild tber
Jahrhunderte hinweg den schwankenden Weg des Menschen beglei-
tet, war es thm Stiitze in geistigen oder zeitlichen Anliegen, Trost, Er-
bauung und zugleich Symbol der Hoffnung und des Vertrauens auf
die Fiirsprache der Heiligen, die es darstellte. Nachhaltiger als das ge-
sprochene Wort und einprigsamer als die gedruckte Schrift, hat es als
zuverldssiger Vermittler von Glaubenswahrheiten eine ungeheure
Verbreitung erfahren und dartiber hinaus Generationen von Buch-
druckern und Buchmalern ernihrt.

Beschrinkten sich die Andachtsbilder der Spatgotik und der Re-
naissance auf die Darstellung eines historischen Ereignisses aus dem
Leben Christi oder der Heiligen, kamen im Barock neue Sinnbilder

187



dazu, welche die Vorbildfunktion der Darstellung auf allen Ebenen
veranschaulichten. Der Wunsch, nach der Flachheit und dem Chaos
der vorreformatorischen Zeit zu neuen Formen des religiosen Lebens
zu finden, dusserte sich im Barock in der Bewegtheit der Linien. Wie
der Mensch bei seiner seelischen Erneuerung das Starre iiberwindet,
so durchbrechen die beschwingten Formen barocker Darstellungen
die Strenge der Renaissance. Ins Malerische gehende Licht- und
Schattenwirkungen, Allegorien, die Vorliebe fiir das Verschleierte, das
Angedeutete und Ritselhafte sinnbildlicher Darstellungen, all das
zeugt vom Bestreben dieser Epoche, seelische Ergriffenheit bildlich
darzustellen.

Die immer ausgepragtere Einstellung der Kunst auf das religiose
Empfinden des Menschen, sein Gemiit, seine Seele und ihr Ringen um
die Neugestaltung der geistigen und seelischen Welt liess den Barock
zum dusseren Ausdruck der Gegenreformation werden. Gefordert
wurde diese Entwicklung durch die Jesuiten, die mit einer ausgeklii-
gelten Organisation die Missstinde beheben und die katholisch ver-
bliebenen Linder zur Glaubenseinheit zuriickfithren wollten. Auch
wenn die Bezeichnung des Barock als «Jesuitenstil» nicht zutrifft, ist
dem Orden doch zugute zu halten, dass er die bildliche Darstellung
nicht nur regelte, sondern auch einen festen Kreis von Symbolen
schuf, die wir in den Bildern der vorangegangenen Zeit vergeblich su-
chen. So erweckten die Jesuiten Themen der Mystik zu neuem Leben,
bauten die Blumen- und Pflanzensymbolik in der Heiligendarstellung
aus und vermittelten dem Volk einen ganzheitlichen Zugang zum re-
ligiosen Bild. Aus diesem Bestreben entstanden gegen Ende des 17.
und im frithen 18. Jh. neue Formen des Andachtsbildes, die nicht nur
die barocke Formensprache aufnahmen, sondern auch Ausdruck sind
fiir das Beharrliche des gegenreformatorischen Geistes. Dieser Geist
erstreckt sich auch auf den Sakralbau. So finden wir in Barockkirchen
eine Vielfalt von Symbolen und Bildprogrammen, die sich an der Pre-
digttheorie dieser Zeit orientieren. Wenn wir heute die verschwende-
rische Pracht dieser Bauten bestaunen, miissen wir uns bewusst sein,
dass die Ausstattung, so kunstvoll sie auch sein mag, nicht in erster Li-
nie als Dekoration geschaffen wurde, denn in ihrer Gesamtheit hatte
die barocke Bilderfiille vorrangig die Aufgabe den Gliubigen den in-
neren Zusammenhang des Heilsgeschehens nahezubringen. Bekann-
termassen galt — nach einem Wort von Adolf Feulner — in der ba-

188



rocken Kunst der Inhalt alles; erst in zweiter Linie kam die kiinstleri-
sche Form.

In aller Kiirze hat der bertihmte Scholastiker des 13. Jahrhunderts,
der hl. Thomas von Aquino, die hier skizzierten Gedanken in seinem
Grundsatz von der dreifachen Bedeutung des Bildes fiir die christli-
che Erziehung festgehalten, nimlich: Erinnerung an die Beispiele der
Heiligen, Belehrung der Unwissenden, und Beférderung der An-
dacht. Diese drei Leitgedanken, denen wir die nachfolgenden Be-
trachtungen unterordnen, fihren uns zum religiosen Kern des An-

dachtsbildes.

Erinnerung an die Beispiele der Heiligen

Nur wenige Heilige sind in der Kunst so oft dargestellt worden wie
der hl. Sebastian, dieser Mirtyrer des 3. Jahrhunderts, tiber dessen
Leben sehr wenig an gesicherten Fakten bekannt ist. Fast alles, was
wir von ithm wissen, ist Legende. Sie berichtet, dass Sebastian in Nar-
bonne geboren wurde und Biirger von Mailand war. Seine Stellung als
Offizier der Leibwache des romischen Kaisers Diokletian (284-304
n. Chr.) erlaubte ihm, den in den Gefingnissen Roms eingekerkerten
Christen beizustehen und den Verfolgten Mut zuzusprechen. Bald
wurde er beim Kaiser angeklagt, auf dessen Befehl nackt an einen
Baum gebunden und von den Pfeilen numidischer Bogenschiitzen
durchbohrt. Als die junge Witwe Irene, die Frau des Mirtyrers Ka-
stulus, den vermeintlichen Toten vom Baum losen und bestatten
wollte, bemerkte sie, dass Sebastian noch am Leben war. Sie nahm den
Verwundeten zu sich und pflegte ihn bis zu seiner volligen Genesung.
Wiederhergestellt trat Sebastian 6ffentlich gegen Diokletian auf, um
ithm die Sinnlosigkeit der Christenverfolgungen vorzuenthalten. Das
mutige Auftreten fithrte erneut zu seiner Verhaftung. Wieder wurde
Sebastian zum Tode verurteilt, diesmal mit Kniitteln erschlagen und
die Leiche in die Cloaca Maxima geworfen. Einer Christin namens
Lucina erschien Sebastian im Traum und zeigte ihr die Stelle, an der
seine Leiche zu finden war. Die Frau barg den Toten und bestattete
ihn an der Via Appia bei der Apostelbasilika, die heute S. Sebastiano
heisst und zu den sieben friihchristlichen Pilgerkirchen Roms gehort.
Die Reliquien des Martyrers ruhen in einem Steinsarg, der sich beim

189



Vil menfeken weren 8 peftelents frep B
Weften lp oat far elnrechte ectsnep  Das beuilch ich div keluneerlich
Darumb lo bb: was {chdix fagen wil Dufole auch nit ;i vil eopen han

W an alfo fterten flt gavein hureszil W ai o3 bectg i 3 falt auf getha
Deserlten balt cenmt tenich mepn  Du foleorch balten in lollichee mafier

Abbildung 1: Pestblatt (Ausschnitt). Einblattdruck aus der Werkstatt von Guinther
Zainer. Augsburg um 1472/1474.

Eintritt in die Kirche unter dem Altar der ersten Seitenkapelle links
befindet.

Die starke Verehrung des hl. Sebastian, die in Rom bereits fiir das
4. Jh. bezeugt ist, dusserte sich frih in der bildenden Kunst. Auf ei-
nem Mosaik in S. Pietro in Vincoli aus dem 7. Jh. hilt der Heilige eine
Mirtyrerkrone in seinen Handen. Auf diese Zeit geht auch seine Ver-
chrung als Pestpatron zurtick. Von Rom, wo um 680 eine Pestseuche
erst aufgehort haben soll, nachdem man die Gebeine des Mirtyrers
durch die Strassen trug, breitete sich die Verehrung als Pestpatron
tiber ganz Italien aus und drang im frithen Mittelalter auch in die Ge-
biete nordlich der Alpen. Bei uns finden wir erste Belege in der
Buchmalerei des 12. Jh. Im 13. Jh. zuerst nur vereinzelt dargestellt,
haufen sich gegen Ende des 15. Jh. plastische Werke, Tafelbilder und
Buchholzschnitte. Thm zu Ehren errichtete das Volk Kirchen, Kapel-
len, Bildstocke und Hospitiler, und an seinem Festtag fithrte die
Geistlichkeit feierliche Prozessionen und Wallfahrten durch. Sein
Bild begegnet uns nicht nur auf Pestfahnen und Pestsiulen, sondern
auch auf Pestblattern, die nicht nur gegen alle Arten von Krankheiten

190



«gut» waren, sondern auch be1 Unwettern, Hexenwerk und Viehseu-
chen wirksame Hilfe versprachen (Abb. 1).

Belehrung der Unwissenden

Mit der Enstehung des stadtischen Biirgertums vollzog sich im Mit-
telalter eine noch nie dagewesene Umwilzung des europiischen Gei-
steslebens. Das Volk war bildungshungrig geworden; es lernte lesen,
um sich im Glauben zu unterrichten und zu bestirken, aber auch um
sich zu unterhalten und informieren. Mit dem Aufkommen der Pa-
pierherstellung entstanden die ersten Gilden der Brief- und Karten-
maler. Sie stellten Einblattdrucke her, religiose Traktate, Pestzettel,
Darstellungen von Wallfahrtsorten, Gebete und Heiligenbilder, alles
Schriften, die sich auf Mirkten und an Wallfahrtsorten gut verkaufen
liessen. Die Erfindung des Buchdrucks (um 1450) kam dieser Ent-
wicklung entgegen, denn die Drucker hatten schnell erkannt, welche
Moglichkeiten thnen der Wissensdurst des Volkes und die neue Tech-
nik der Vervielfaltigung eroffneten.

Die ersten Drucke lehnten sich an die Formensprache des Mittel-
alters an. Sie entsprachen dem Bewusstsein des spatmittelalterlichen
Menschen, dessen Bildervorstellung noch von der Tradition festge-
fiugter Motive geprigt war. Die immer wieder dargestellten Heiligen,
die Propheten, Apostel und Kirchenlehrer waren, wie die Szenen aus
der Bibel, gekennzeichnet durch bestimmte Attribute und sich wie-
derholende Formen der Kleidung, der Gestik und der Szene. Die ein-
fachen, auf jegliche Symbolik verzichtenden Holzschnitte waren in
threr Frithzeit vor allem dazu da, das aus den Heiligenlegenden be-
kannte Geschehen bildlich darzustellen und die Unwissenden zu be-
lehren. Wohl aus diesem Grund entstanden die verschiedenen Abbil-
dungen zuerst noch nach den vertrauten Vorbildern in Kirchen und
Kapellen (Abb. 2).

Mit der Renaissance, an der Wende des 15. zum 16. Jh., vollzog
sich ein Wandel. Die Epoche des nach innen gewandten, gottesfirch-
tigen und nach Erkenntnis strebenden mittelalterlichen Menschen,
dessen Seele mit aller Kraft den Ausgleich mit Gott sucht, ging zu
Ende. Die Bande des Irrationalen waren gefallen; der Mensch wandte
sich der Aussenwelt zu und sah sich gefangen in einer zersplitterten

191



Abbildung 2: «Von sant Sebastiano».
Altkolorierter spitgotischer Holzschnitt
aus dem «Heiligen-Leben» des Jacobus a
Voragine. Druck von Anton Sorg. Augs-
burg 1488.

Welt voll geistigen Zerfalls und religidser Verflachung. Aussere Kenn-
zeichen dieser Entwicklung waren die Abkehr vom mystischen
Schrifttum des Mittelalters und die Hinwendung zur religiosen Ge-
brauchsliteratur, die sich in den Heiligenlegenden im wesentlichen auf
die Schilderung von Lebenslaufen und allgemeinen Belehrungen be-
schriankte. Da wird es verstindlich, dass in diesem Umfeld das An-
dachtsbild keine seelische Erneuerung erfahren konnte, im Gegenteil.
Die aus Italien und Frankreich kommende Ausrichtung auf die An-
tike bewirkte eine weitere Verflachung des religiésen Gehalts der Bil-
der. Dafiir nahmen die naturalistischen Darstellungen tiberhand. Die
Bevorzugung einer realen Formenwelt zeigt sich in einer detailge-
treuen Abbildung des Geschehens; der hl. Sebastian erscheint nicht
mehr als ein an einen Baumstumpf gefesselter, schemenhaft darge-
stellter Jlingling, sondern — anatomisch und historisch richtig — als
kraftiger Soldat inmitten romischer Bauten. Im Vordergrund stand
nicht mehr die spirituelle Aussage des Bildes, sondern die moglichst
naturgetreue Darstellung der Handlung (Abb. 3).

In dieser von der Vernunft gepragten Welt entstanden in den Zel-
len der «Gottesfreunde», der Einsiedler, Eremiten und in den Zirkeln
sektiererischer Laiengemeinschaften neue Formen des religiosen Le-

192



R Daftrba dusit avrem sill eyeffellet wE |
g e/ vii allenthalBernr Deies leiBes mig |

charpffen fEralen burdyfchoffen vid,

verriid BifE durdy vodche o [chmag,

T

Abbildung 3: «Sankt Sebastian». Altkolo-
rierter Holzschnitt aus dem «Hortulus
Animae» von H. Springinklee. Druck von
Friedrich Peypus fiir Johann Koberger.
Niirnberg 1521. Beispiel fiir die natur-
getreue Bildwiedergabe in der Renaissance. =%

s, TS 0 T A T T T o 7 SCh S
L S RO R ST N e S, s s BN >
- .

i e

bens, denen erst die Reformation ein Ende setzte. In den reformierten
Orten fithrte die religiose Erneuerung zur Loslosung von Rom; in
den beim alten Glauben verbliebenen Gebieten miindeten sie in die
innerkirchliche Gegenreformation. Das Konzil von Trient (1545 bis
1563) schuf auf katholischer Seite die Vorbedingungen zu einer
langsamen Wiedererstarkung des alten Glaubens. Bereits im spiten
16. und vor allem im frithen 17. Jh. 16sten diese Bestrebungen eine
neue Welle der Frommigkeit aus, die sich in einer iberschwenglichen
Heiligenverehrung und einem aufblithenden Wallfahrtswesen dus-
serte. All das hat in der Druckgraphik seinen Niederschlag gefunden.
Das Andachtsbild beschrinkte sich jetzt nicht mehr ausschliesslich
auf die bildliche Darstellung eines Heiligenlebens oder einer bibli-
schen Szene. Obschon seine formalen Elemente schnell erstarrten und
sich die verschiedenen Kunstrichtungen gegenseitig tiberschnitten,
nahm das religitse Kleinbild des 17. und 18. Jh. jetzt auch die Aufgabe
der Glaubenserneuerung und Glaubensvertiefung wahr. Zur Erinne-

193



i & aﬁt eff~ .
St e et, ert JRariprer||
T e
thiger Seb er it e |
5%2:& «E:’ﬁrt{fm:::tw)ngo n?mt
pra“ Mdb“{frm‘s w@m‘i’mm’
Wmﬁr E!?tw
bt b it Y=
Ztﬁ sc{“cfnﬁsﬂtm 7
[E;gwmﬁwfﬁre affmg Sesre brsarfpey=
Sraes Gofe, Daff er- ntich e bes f;et[gm
Saﬂ';a[:[‘ e Slitberes Befartmes afl-
e, S {irter f)ctﬁgm@mtﬁvw-
my:mﬁ&wﬁ wriSsinde, e vorsmire
zﬁmﬁm‘ﬁ?‘wﬁfﬁ%
efoflese fene
@emr,m;ﬁw mﬁ;m&m
Hf vty m[faoamf
m&m Eityed

b, 6 faumy wﬁm(wﬁa‘:@ ot bekicbese

M,mymgrﬁm&rtvmﬁﬁmms
e Steendy e e € wach gefeses fu,
%fmﬁ an;;e Jd zﬁ;{?{?@w«ﬁ{

E‘:’ s — M v
Al ucmn’ .T e Lortrigh b ves; onp oo das Pyoed

———

Abbildung 4: «Gebett zu dem Heiligen Martyrer Sebastiano». Barocker Kupferstich
von Georg Heinrich Schifflen (1656-1745) nach einem Entwurf von Melchior Steidl
(gest. in Miinchen 1727). Augsburg 1. Halfte 18. Jh. Der hl. Sebastian wird hier im
«Schatten» Gottes gezeigt. Das Gesicht ist mit Absicht dunkel gehalten.

rung an die Beispiele der Heiligen und die Belehrung der Unwissen-
den trat eine neue Dimension: die Beforderung der Andacht.

Die Beforderung der Andacht

Im Andachtsbild des 18. Jh. spiegeln sich in erster Linie neue Formen
der Kunst, die sich zum Teil bis ins 19. Jh. beharrlich behaupten konn-
ten. Die urspriingliche Aufgabe im Sinne der Gegenreformation,
nimlich tber die kiinstlerische Fassung hinaus aufzurtitteln und als
Kraftquelle eines neuen religiosen Bewusstseins zu dienen, trat bereits

194



_ . Sanctus Spbastiany inter interisgfiinss fpitarit dolores
Abbildung 5: «Sanctus Sebastian». Deam pro g;,.@ﬂ@/d;, e Tt O o i
Barocker Kupferstich von Andreas Matt- ﬁ“ﬁréggﬁmm?m%; i it 4 L
haus Wolfgang (1660-1736) nach einer Sﬂ‘cﬁmﬂﬁéwﬁﬂ iffef (ﬁeyft)ﬁwﬁrm‘lﬁa S :;*
Zeichnung von J. Seb. Hueber. Augsburg Lol Te T e S
1. Hilfte 18. Jh. e e i S M Hi g S

Ende des 17. Jh. wieder in den Hintergrund. Aus diesem Grund fin-
den wir in den Andachtsbildern des 18. Jh. eine formenprichtige Bild-
sprache, die den Betrachter nicht nur aufriitteln und belehren, son-
dern das Erreichte auch vertiefen will.

Als Beispiel fiir diese Entwicklung dient uns ein Andachtsbild des
Augsburger Kupferstechers Georg Heinrich Schifflen (1656-1745).
Zwar gehort er nicht zum Kreis der bedeutenden Augsburger Kup-
ferstecherfamilien dieser Zeit, den Kilians und Kiisels etwa, oder den
Wolfgangs und Bodenehrs. Aber er war ein selbstindig und ge-
schmackvoll produzierender Kiinstler, von dem zahlreiche Arbeiten
erhalten geblieben sind (Abb. 4). Auf dem Bild des hl. Sebastian, dem
wir zum Vergleich ein weiteres des Andreas Matthius Wolfgang
(1660-1736) beiftigen (Abb. 5), fallen drei ikonographische Besonder-
heiten auf, die auf Bildern der vorangegangenen Epoche fehlen: der
bis in die Wolken reichende Baum, an den der Mirtyrer gefesselt ist,
die Wolken selbst, und der vom Himmel herabsteigende Engel, der

195



Kranz und Palmzweig tiber das Haupt des Heiligen hilt. Diese Sym-
bole, die mehr sind als nur dem Zeitgeschmack entsprechende ba-
rocke Ausschmiickungen, sind Teile eines nach rhetorischen Uber-
legungen aufgebauten Bildprogramms. Uber die Darstellung des
Mirtyrertodes hinaus mahnen sie an die irdische Verginglichkeit und
weisen auf den Sieg des Lebens tiber den Tod. Die in diesen Sinnbil-
dern verborgene Botschaft der beiden barocken Sebastians-Bilder
kann nach dem folgenden Deutungsmuster entschliisselt und in
Worte gekleidet werden:

Die Pfeile der numidischen Bogenschiitzen nehmen Bezug auf das
Martyrium des Heiligen. Dartiber hinaus stehen sie flir die Be-
schwernisse des irdischen Lebens. Sie sind Sinnbilder des strafenden
und ziirnenden Gottes, denn der Pfeil galt bereits in der antiken und
judischen Zeit als Symbol einer plétzlich anschwirrenden, den Men-
schen treffenden, von Gott gesandten und als Strafe zu verstehenden
Krankheit. Im alten Testament heisst es: «Die Pfeile des Allmachtigen
stecken in mir, / mein Geist hat ihr Gift getrunken, / Gottes Schrecken
stellen sich gegen mich» (Ijob 6,4). Wohl aus diesem Grund wurde der
vor der Totung mit Pfeilen bewahrte hl. Sebastian im frithen Mittel-
alter als Patron gegen die strafenden «Pfeile Gottes», die Pest, ange-
rufen. Nicht zufillig steht auf dem Sebastiansbild des A. M. Wolfgang

der Leitvers:

«Der H. Sebastian unter den aller grosten tormenten der
durchdringenten pfeil bittet Gott fiir seine Peiniger.»

Anders als der Baumstumpf im Andachtsbild der Spitgotik und
die Marmorsaule der Renaissance, hat in unseren Beispielen die in den
Himmel hineinwachsende Gestalt des Baumes eine symbolische Be-
deutung. Mit seiner immer wieder erncuerten Lebenskraft versinn-
bildlicht der Baum den bestindigen Sieg des Lebens tiber den Tod,
den Triumph des Guten tiber das Bose. Sein Werden und Vergehen im
Jahreslauf, der Blatterreichtum und die Bliiten im Friihling, dann das
allmahliche Reifen der Friichte im Herbst und die Riickkehr zu of-
fenbarem Abgestorbensein im Winter, birgt viele Analogien zum Le-
ben und Sterben des Menschen. Im Brief des Judas, der vor Gott-
losigkeit, ausschweifendem Leben und Irrlehren warnt, werden der
Stinde verfallene Menschen mit Baumen verglichen, die im Herbst

196



keine Friichte tragen und zweimal verdorrt und entwurzelt sind (Jud
12). In diesem Gleichnis verbirgt sich das Motiv des Lebensbaumes,
von dem in der Bibel mehrfach die Rede ist: «Gott, der Herr, liess aus
dem Ackerboden allerlei Biume wachsen, verlockend anzusehen und
mit kostlichen Frichten, in der Mitte des Gartens aber den Baum des
Lebens und den Baum der Erkenntnis von Gut und Bose» (Gen 2,9).
In der christlichen Kunst begegnet uns der Lebensbaum nicht nur bei
Darstellungen des Paradiesbaumes oder des Kreuzes Christi (das nach
der Legende aus dem Lebensbaum gezimmert sein soll), sondern
auch, wie bei Heinrich Seuses Sinnbild vom «kostlichen Rosenbaum
zeitlichen Leidens», bei ins Bild gesetzten Visionen. Der Lebensbaum
kann bei den verschiedenen Bildern des Alten und Neuen Testaments
folglich auch Hinweis sein auf den fortwihrend giiltigen Heilswillen
Gottes. Der in den Himmel hineinragende Baum, dessen Wurzeln
sich in die Unterwelt erstrecken, reprisentiert das Zentrum einer aus
dem irdischen Tod im Himmel neu erblithenden Welt. Diesem Ge-
danken ist die Vorstellung vom Kreuz Christi als Lebensbaum zuzu-
ordnen, das nach der Offenbarung des Johannes der endgiiltige Mit-
telpunkt neuen Lebens sein wird. Der Baum auf den Kupferstichen
von Georg Heinrich Schifflen und Andreas Matthius Wolfgang steht
somit fiir den Sieg des Lebens tiber den Tod. Auf einem Missionsan-
denken des 19. Jh. heisst es zutreffend: «Alsdann starb der Tod, da das
Leben am Kreuzholz starb.» Das Kreuz Christi ist der Baum des Le-
bens und Symbol der Erlosung. Sie wird jenen zuteil, die das Bése
Uberwinden und Busse tun: «Selig, wer sein Gewand wiascht. Er hat
[wie der hl. Sebastian] Anteil am Baum des Lebens, und er wird durch
die Tore in die Stadt [den Himmel] eintreten» (Offb 22,14).

Voll von heilsgeschichtlicher Bedeutung sind auch die Wolken
und ihr Schatten, der im Bild des Georg Heinrich Schifflen deutlich
auf das Haupt des Mirtyrers fillt. Obwohl das Licht das Gute und
der Schatten die Finsternis verkorpert, ist hier der Schatten in positi-
vem Sinn zu sehen. Auf seinem Leidensweg, der den zur Busse und
Umkehr bereiten Siinder zu Gott fiihrt, steht der Mensch im «Schat-
ten» des Herrn. Es iiberrascht uns nicht, das Motiv des Schattens
iber einem Menschen oder einer mythologischen Gestalt als Gegen-
wart Gottes oder eines Gottes mehrfach zu finden. Im Lukas-Evan-
gelium 1,35 bei Marid Verkiindigung: «Der Heilige Geist wird iiber
dich kommen und die Kraft des Héchsten dich iiberschatten.» In

197



NN
SANCTVS A
SEBASTIANVS MARTYR, (-~

cfzn_a;/ﬂ:f/v.ﬁ cordra portemn. ST
Yatroniy. ]

Abbildung 6: «Sanctvs Sebastianvs Mar-
tyr». Arbeit eines unbekannten Stechers.
Um 1780.

et

Ex 40,35 bedeutet die Wolke im Zelt die gottliche Gegenwart. (Adolf
Reinle)

Auf seinem Weg zu Gott ist der Mensch standigen Anfechtungen
ausgesetzt, denen er, wie das Beispiel des von Pfeilen durchbohrten
und dennoch lebenden hl. Sebastian zeigt, mit Hilfe Gottes wider-
steht. Durch den stetigen Kampf gegen diese Anfechtungen gewinnt
die Seele des Menschen Unsterblichkeit. Der Mensch besiegt den Tod
und gelangt zu ewigem Leben. Durch den Palmzweig in der Hand des
Engels wird dieser Gedanke bildlich dargestellt. Im Orient bezieht
sich die immergriine Palme auf Sieg, Aufstieg, Unsterblichkeit und
spirituelle Wiedergeburt in einer anderen Dimension. Die Palm-
zweige des Palmsonntags stehen fiir den Einzug Christi in Jerusalem
und deuten im voraus auf die Auferstehung jenseits der Passion und
des Todes. In der Hand von Mirtyrern weisen sie auf den Tod des
Christen, der im zuversichtlichen Sterben fiir seinen Glauben den Sieg
und das ewige Leben erlangt hat. Auf einem Andachtsbild mit dem
Bildnis des hl. Sebastian wird dieser Gedanke durch ein weiteres Sinn-

198



bild verdeutlicht. Mit seiner Rechten, die einen Palmzweig hilt, deu-
tet der heilige Martyrer auf die Brustmitte (Abb. 6). Diese Stelle wird
auch in anderen Religionen als Sitz der Seele verstanden, deren Fiihlen
und Denken durch das Herz ausgedriickt wird. Das ist der Grund,
weswegen die Herz-Jesu-Bilder das Herz Christi in der Brustmitte
und nicht — anatomisch richtig — auf der Seite zeigen.

Die symbolische Bedeutung der Palme ist folgerichtig mit jener
des Lebensbaumes gleichzusetzen: «Der Gerechte gedeiht wie die
Palme, / er wichst wie die Zedern des Libanon» (Ps 92,13). Dass dies
dem Menschen zu ewigem Gliick gereicht, wird durch den Lorbeer-
kranz in der andern Hand des Engels ausgedriickt. Das kreisrunde
Laubgebinde war schon im Altertum festlicher Schmuck der Sieger
im Kriege oder in Kampfspielen und Auszeichnung verdienter Biir-
ger. Im Alten Testament ist der Kranz ein sichtbar gewordenes Zei-
chen von Ruhm, Ehre und Freude. Im Neuen Testament wird der
Glaubenskampf mit irdischen Kampfspielen verglichen: «Wisst ihr
nicht, dass die Laufer im Stadion zwar alle laufen, aber dass nur einer
den Siegespreis gewinnt? Lauft so, das ihr thn gewinnt. Jeder Wett-
kampfer lebt aber vollig enthaltsam; jene tun dies, um einen verging-
lichen, wir aber, um einen unverginglichen Siegeskranz zu gewinnen»
(1 Kor 9,24-25). Ensprechend hiufig erscheinen Lorbeerkrinze auf
Grabdenkmailern und tiber den Hiuptern von Martyrern. Sie ver-
sinnbildlichen, nach dem zweiten Brief an Timotheus, die Treue zum
Glauben, Unverginglichkeit und ewiges Leben: «Ich habe den guten
Kampf gekidmpft, den Lauf vollendet, die Treue gehalten [nach ande-
ren Ubersetzungen: den Glauben bewahrt]. Schon jetzt liegt fiir mich
der Kranz der Gerechtigkeit bereit, den mir der Herr, der gerechte
Richter, an jenem Tag geben wird, aber nicht nur mir, sondern allen,
die sehnstichtig auf sein Erscheinen warten» (2 Tim 4,7-8).

Um diesem Wort Ausdruck zu verlethen, bettete man im frithen
Christentum die Toten auf Lorbeer. Mit den mit Blumen besteckten
«immergrinen» Krinzen, die den Verstorbenen noch heute auf sei-
nem letzten Weg begleiten, pflegen wir einen antiken Brauch, dessen
symbolische Bedeutung heute nur noch von wenigen verstanden
wird.

Der das Haupt des hl. Sebastian umgebende leuchtende Strahlen-
kranz, der Nimbus (wortlich: Wolke), ist asiatischen Ursprungs und
reprasentiert seinem Wesen nach die Sonne sowie die Konigskrone.

199



e L
. o T

n-nwu-nnumugu_n -
-

o e

2
2
]
z
:
3

R

LI
T

43 RALLALLA LU BALAY

Abbildung 7: «S. Sebastianus M.». Alt-
koloriertes Andachtsbild von Franz Joseph
Gleich. Der Stecher wird 1807 und 1819
unter den Augsburger Kunstverlegern auf-
gefihrt. Die Symbole der Barockzeit sind
auf diesem um 1800 entstandenen Bild ver-

s ‘ SR schwunden;. die l(l.JI]StICI'ISCh(:‘ Q‘ua..htat des
T Ot e Y == barocken Einzelbildes hat der billigen
VOrglatelt oxe o A Y, .

- i Massenproduktion Platz gemacht.

AIRAR A BESEERANARNI DORNLRAN IR LRACIALEA S AN AAAS ARADA 1
ek it ot

Nach dem Beispiel vorderasiatischer Kénige, deren Bild mit dem
Nimbus als Zeichen ihres (Welt-)Herrschertums umgeben war,
wurde in Kleinasien diese Form der Darstellung auf Miinzen romi-
scher Kaiser tibertragen. Erst im 2. Jh. erscheint in den Katakomben-
fresken auch das Haupt Christi mit der leuchtenden Scheibe. Spiter
werden auch die Engel, die Muttergottes und die Heiligen mit einem
Nimbus versehen, der sich auf einem Andachtsbild des Franz Joseph
Gleich auf den ganzen Korper des Heiligen ausdehnt (Abb. 7). Der
Strahlenkranz bezieht sich auf Christus, die «unbesiegbare Sonne».
Er ist ein Sonnensymbol und dadurch Zeichen der Unsterblichkeit
und Auferstehung, da die Sonne am Abend nur ins Reich der Finster-
nis absinkt, um sich am Morgen wieder neu zu erheben. Sie ist daher
der zum Bild gewordene Glaube an die Auferstehung; ihr Licht ist ein

200



Christusbekenntnis und Aufruf zur Nachfolge Christi, denn Licht
bedeutet: Leben, Heil, Gliick; die Finsternis: Ungliick, Strafe, Ver-
dammnis und Tod. Christus ist das Licht der Welt, der Schliissel zum
ewigen Licht, zum Himmelreich, das als Zustand des unaussprechli-
chen Friedens zu verstehen ist: «Ich bin das Licht der Welt. Wer mir
nachfolgt, wird nicht in der Finsternis umhergehen, sondern wird das
Licht des [ewigen] Lebens haben» (Joh 8,12).

Wihrend die Andachtsbilder der Spitgotik und Renaissance le-
diglich das Martyrium des Heiligen als historisches Ereignis darstel-
len, kénnte die spirituelle Botschaft der besprochenen Andachts-
bildchen auf das Wesentliche reduziert lauten: Die Nachfolge Christi
besteht in korperlichem Leiden und/oder geistigen Anfechtungen.
Nur im Glauben an Gott kann beides tiberwunden werden und zu
ewiger Gliickseligkeit fithren. Noch kiirzer fasst das Spruchband auf
einem Holzschnitt von Anton Sorg (Augsburg 1482) diesen Gedan-
ken zusammen. Im Zweizeiler, der einen der wichtigsten christlichen
Glaubensgrundsitze wiedergibt, spiegelt sich noch ganz die From-
migkeit des Mittelalters:

Wer sunder lieb zu gott wil han,
der sol bilich allzit in lide stan.

Literatur:

Beitl Klaus: Volksglaube. Zeugnisse religioser Volkskunst, Miinchen: dtv. 1981.
Brauneck Manfred: Religiose Volkskunst. Votivgaben — Andachtsbilder — Hinterglas
- Rosenkranz — Amulette, Koln: DuMont. 1978.

Eichenberger Walter, Wendland Henning: Deutsche Bibeln vor Luther. Die Buch-
kunst der achtzehn deutschen Bibeln zwischen 1466 und 1522, Hamburg: Wittig. 1977.
Fenlner Adolf: «Siiddeutsche Freskomalerei» in: Miinchner Jahrbuch fiir bildende
Kunst 10: 64, 77. 1916/18.

Heinz-Moor Gerd : Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen der christlichen Kunst,
Ziirich: Ex Libris. 1982.

Hofmann Friedhelm: «Religiose Volkskunst erschliesst Zuginge zum Glauben. Eroff-
nungsvortrag von Weihbischof Dr. Friedhelm Hofmann am 28. November» (15. Welt-
krippenkongress «Epiphanie 2000» in Kéln); I'Osservatore Romano (Wochenaus-
gabe in deutscher Sprache) 48: 4. 1996.

Keller Hiltgart L.: Reclams Lexikon der Heiligen und der biblischen Gestalten, Stutt-
gart: Reclam. 1991.

201



Reinle Adolf: «Im gottlichen Schatten. Neues Licht auf die Sebastians-Tkonographie»
Neue Ziircher Zeitung 262: 69. 1996.

Schauber Vera, Schindler Michael: Die Heiligen und Namenspatrone im Jahreslauf,
Ziirich: Ex Libris. 1985.

Spamer Adolf: Das kleine Andachtsbild vom XIV. bis zum XX. Jahrhundert, Miin-
chen: Bruckmann. 1980.

Wischermann Heinfried: <UT RHETORICA PICTURA - Uberlegungen zu einem
Deutungsmuster barocker Kirchenprogramme» in: Bernd Mathias Kremer (Hg.),
Kunst und geistliche Kultur am Oberrhein. Festschrift fiir Hermann Brommer zum
70. Geburtstag, S. 97-106, Lindenberg: Fink. 1996.

Adresse des Autors:
Kurt Lussi

Neuenkirchstrasse 17
6017 Ruswil

202



	Durch irdisches Leiden zu ewigem Leben : Bildsprache barocker Andachtsbildchen

