
Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal

Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 54 (1996)

Artikel: Der Trank der Aphrodite : Kräuterelixiere und Liebeszauber

Autor: Lussi, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-718540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-718540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Trank der Aphrodite
Kräuterelixiere und Liebeszauber

Kurt Lussi

Die Zentralschweiz besitzt nicht nur einen reichen Schatz an
vorchristlichen Glaubens- und Brauchtumselementen, sie bewahrt auch
das Wissen um scheinbar vergessene Rezepturen wundersamer Heil-
und Liebestränke, die wie ein übertünchtes Fresko im Verborgenen
da sind. Für den Aussenstehenden, den Fremden, ist es nicht einfach,
hinter die Kulissen zu blicken und zum Kern dieser Dinge vorzu-
stossen. Zwar geben sich die Alteingesessenen - zumindest nach

aussen - tolerant und weltoffen. Doch das täuscht nicht darüber
hinweg, dass sie sich dafür in ihren ureigensten Dingen umso mehr ver-
schliessen.

Zu den gutgehüteten Geheimnissen gehören Rezepte verschiedener

Mixturen, die in der Regel nur innerhalb der eigenen Familie
weitergereicht werden. Das erklärt, weshalb wir von ihrer Existenz
manchmal nur durch einen Zufall erfahren. Eines der interessantesten
Rezepte verdanke ich einem Altbauern, dem ich vor einigen Jahren in
einer verzwickten Angelegenheit behilflich war. Er liess mir damals
ein Fläschchen mit einem geheimnisvollen Inhalt zukommen, dem
nach mehreren Rückfragen eine Anleitung für die Herstellung von
Grünbitter folgte.

Dem Volk ist es wohl kaum bewusst, dass es sich bei vielen dieser
Tränke um Mischungen mit aphrodisierenden Zutaten handelt, die
früher im Liebeszauber Verwendung fanden. Immerhin trägt man der
ursprünglichen Bedeutung dadurch Rechnung, dass die «Lcbensver-
längerer», «Magenstärker» und «Mut-Erneuerer» dem Gast auch
heute nur bei besonderen Gelegenheiten angeboten werden. Selbst bei
Bekannten, die ich mittlerweile seit Jahren kenne, muss ich bei einem
zufälligen Besuch gezielt nach diesem oder jenem Tränklein fragen,
damit man mir nicht nur den üblichen Kaffee anbietet. Die Zurück-

199



haltung erinnert an die Zeit, da diese Spezialitäten sorgsam unter
Verschluss gehalten wurden, weil sie ursprünglich dem Kilter, dem
Brautwerber, bei seinem Antrittsbesuch vorbehalten waren. Einerseits gab
die Familie durch diese Geste zu verstehen, dass sie mit der Werbung
einverstanden war. Andererseits hatten die Liebestränke auch die

Aufgabe, einer vorhandenen Schüchternheit entgegenzuwirken, was
besonders dann von Nutzen war, wenn der nunmehr bekannte Freier
bei einem späteren Besuch nachts heimlich in die Schlafkammer des

Mädchens stieg, wo ihn die Geliebte mit dem süssen Trank empfing.
Hier verbirgt sich auch das eigentliche Geheimnis des Liebestrankes:

der Buhler-Tranck oder Virus amatorius, wie ihn Zedier in seinem

grossen «Universallexikon aller Wissenschaften und Künste» (Halle,
Leipzig, 1738, 17. Band) nennt, verschafft weder erotische Träume
noch steigert er die Potenz. Seine Wirkung besteht vor allem darin,
dass er durch den darin enthaltenen Alkohol veränderte Bewusst-
seinszustände erzeugt, in denen natürliche Phantasien und Wünsche
hervortreten, die sonst vielleicht durch anerzogene Hemmungen
verdrängt werden. Die bei der Herstellung verwendeten Gewürze und
Kräuter wirken zusätzlich anregend und verhindern gleichzeitig
Verdauungsbeschwerden, die nach Zedier zusammen mit übermässigem
Essen und dem Genuss von Spirituosen eine der wichtigsten Ursachen

von Trägheit und sexuellem Unvermögen sind.
Im Folgenden wird es darum gehen, das poetisch-verklärte Bild

von der buckligen Waldhexe, die mit Krötengift und geheimnisvollen
Kräutern Liebestränke braut, romantischen Schwärmern zu überlassen

und uns dafür mit der Frage auseinanderzusetzen, was an echten

Volksrezepten wirklich da war und welche Rolle diese in der
Brautwerbung spielten.

Brautwerbung und Liebestrank

Einer Korrektur bedarf ebenfalls die Vorstellung vom scheinbar heilen

Alpenraum. Selbst in kleinen, noch ländlich geprägten Ortschaften

nehmen mittlerweile Cannabis und Ecstasy den Platz klassischer
Liebestränke ein, und moderne Formen der Brautwerbung haben
auch das einst romantische Techtelmechtel, Händchenhalten und Lie-
besschwüre, weitgehend verdrängt. Sie weisen vielfach wieder archai-

200





sehe, wenn nicht gar animalische Züge auf, womit sie in ihrem äusseren

Ausdruck der westlichen Norm entsprechen. Dem Aufplustern
und Wichtigtun (ich bin der Schönste und Grösste) folgt in der Regel
eine plumpe Demonstration (notabene nur selten vorhandener)
finanzieller Potenz, bevor es dann ziemlich schnell zum Kern der
Sache geht. Da verwundert es nicht, dass bereits Siebzehnjährige ihre
neue Bekannte, die sie am vorletzten Samstag erstmals getroffen
haben, «Frau» nennen.

Auch auf dem abgelegensten Bauernhof wird vom Freund der
Tochter kaum mehr erwartet, dass er vorspricht und förmlich um
deren Fland anhält, ganz zu schweigen von der Sitte, dem Bewerber
einen traditionellen Freiertrank anzubieten. Trotzdem haben sich
gewisse Anstandsregeln erhalten. Immer noch wünschen die Eltern der
Braut, dass sich der Freund gelegentlich vorstellt, vor allem dann,
wenn die begründete Aussicht besteht, dass die lockere Bekanntschaft
in eine feste Beziehung mündet. Bei dieser Gelegenheit lernt die
Familie den jungen Mann kennen; sie bietet ihm vielleicht ein Glas Wein
oder einen Kaffee an, gefolgt von einem manchmal als peinlich
empfundenen Befragen, bei dem sich die Beteiligten in ein günstiges Licht
stellen. Mitunter geht bei derartigen Einladungen die Initiative auch

von den Eltern aus, die eine Tochter im heiratsfähigen Alter unter die
Flaube bringen möchten. Die Bandbreite reicht hier von harmlosen
Vermittlungsversuchen bis hin zur handfesten Kuppelei. Wer kennt
das nicht: eine belanglose Einladung, ein ebenso belangloses
Gespräch, und plötzlich trägt die sonst wenig häusliche junge Frau unter

dem Lob ihrer Mutter Selbstgemachtes auf.

Der Liebestrank dient dem Wunsch, den Liebeswillen eines anderen

zu beeinflussen und setzt sittliche Zustände voraus, welche die
natürlichen Möglichkeiten der Liebeswerbung als unzulänglich
erscheinen lassen. Im Mittelalter trafen diese Voraussetzungen in
besonderem Masse auf die Frau zu. Ihre ausschliesslich vom Mann
bestimmte passive soziale Stellung schuf den hohnsprechenden Wahn
von ihrer geistigen Inferiorität. Die Frau wurde zu einem
minderwertigen Ding, über dessen Einfalt man disputierte. Das Sclbstver-
ständnis der ihr zugewiesenen Rolle verbot offen gezeigte Liebesäusserungen

oder gar aktive Werbung. Als einziges Verführungsmittel
einer abgewiesenen oder sitzengelassenen Frau blieb nur der Liebestrank.

Er hatte die Aufgabe, den Widerstand oder auch nur die Un-

202



entschlossenheit des begehrten Partners zu überwinden und auf eine

von der Frau gewünschte Ehe hinzuwirken. Das zuletzt Gesagte galt
im umgekehrten Sinn auch für den Mann, der ein einmal begehrtes
Mädchen als seinen Besitz betrachtete und es folglich nicht zulassen

konnte, dass sich die Auserwählte nicht seinen Wünschen beugte und
vielleicht einen andern bevorzugte.

Bei den Germanen, waren die hier skizzierten Voraussetzungen
nicht erfüllt. Der Römer Tacitus schildert die germanische Wertschätzung

und Vergöttlichung der Frau, die er mit dem Glauben an das ihr
innewohnende Heilige erklärt. Seine Worte bezeugen die vorchristliche

Auffassung vom Wirken göttlicher Kräfte im Menschen und
durch ihn auf die Umwelt. Dazu kam der Glaube an die besondere

Eignung der Frau als weise Zauberin, FIcil- und Kräuterkundige, die
zwischen dem Irdischen und dem Göttlichen steht. In dieser Funktion,

als ursprünglich gleichberechtigte Gefährtin des Mannes, nahm
sie die von der Sippe zugewiesenen Aufgaben wahr. Begabt mit dem
«sechsten Sinn», war die Frau zu Weissagung und Schicksalverkün-
dung befähigt. Ihr Urteil wurde im Rat der Männer gehört und
entschied über Krieg oder Frieden. Die besondere Stellung der Frau und
ihre Beziehung zu den Göttern erforderte das Singen und Tanzen bei
religiösen Festen, das Sieden des rituell genossenen Biers und das
Zubereiten der Opfertiere. Daraus entstand später das entstellte Bild von
der heidnischen Hexe, die auf abgelegenen Waldwiesen geheimnisvolle

Tränke braut. Es verschweigt gefliessentlich, dass die germanische

Frau in Wahrheit die gleichberechtigte, aktive und selbständige
Partnerin des Mannes war, die weissagende Mittlerin, die auch bei der
Wahl des Eebensgefährten ihren Wünschen Ausdruck verlieh. Aus
diesen Gründen ist es auch wenig wahrscheinlich, dass sich die ihrer
hohen sozialen Stellung bewusste germanische Frau zu einem reinen
Objekt der Begierde entwürdigen liess, zum persönlichen Besitz des

Mannes, über den man nach Belieben verfügte.
Da ist es wohl kaum ein Zufall, dass Frcyja, die germanische Göttin

der Fruchtbarkeit und Tochter des Niörd aus dem Göttergeschlecht

der Vanen, neben Odin, ihrem Gemahl, auf dem Hochsitz im
Göttersaal thronte, denn der hier aufgezeigte Zusammenhang
zwischen sozialen und religiösen Verhältnissen steht in allen Kulturen
ausser Zweifel. Wer die Frau für minderwertig hält, betraut sie nicht
mit der Befragung der Götter, wer glaubt, sie sei unwissend und

203



schwatzhaft, fragt nicht nach ihrem Schicksalsspruch in Angelegenheiten,

die das Wohl einer ganzen Sippe betreffen. Und wer Frauen als

seelcn- und rechtlose Geschöpfe betrachtet, verehrt nicht weibliche
Erdgottheiten.

Aus dem Gesagten erhellt sich, dass die Wurzeln der Liebestränke
dort zu suchen sind, wo die Frau mit handelbarer Ware gleichgesetzt
wird, und wo sich bei dem aufs höchste gesteigerten Streben nach dem
Wohlbefinden des Mannes der Wunsch entwickeln musste, Substanzen

zu finden, die auch dem Liebesleben förderlich sind. Als
Herkunftsort in Frage kommt der Orient, wo die Frau bis heute eine

untergeordnete Stellung einnimmt und wo in den Staaten der religiösen
Fundamentalisten das allfällig Erreichte wieder mit den Füssen getreten

wird. Zudem wissen wir, dass auch die mittelalterlichen Philtrcn
und Liebestränke (mit ihren teilweise exotischen Zutaten) von den
abendländischen Gelehrten nach Rezepten arabischer und antiker
Ärzte zusammengebraut wurden (RäTSCH 1990:25). All das ist Grund
zur Annahme, dass dieses Wissen seinen Ursprung im Mittelmeerraum
hat, und über die Laboratorien der Apotheker, Alchimisten und Klöster

zu uns gekommen ist, wo es im ausgehenden Mittelalter mit
seinem Zauberglauben und Hexenwahn, falsch verstandener Religiosität
und moralischer Doppelbödigkeit einen fruchtbaren Boden vorfand.

Zedier nennt in seinem Lexikon zwei grundlegend verschiedene

Arten, «wodurch getrachtet wird, einem die Liebe beyzubringen»,
nämlich den zauberischen Trank, der «entweder aus einer blossen

Einbildung, oder mittelbar durch Hülffe des Satans mit Worten, oder
unmittelbar durch Kräutter, Steine, Speichel, Harn, Monat=Blüte ctc»
wirkt, und den wahren «Liebes-Tranck», zu dessen Ingredienzen
Zedier u. a. auch den Absinth zählt. In bezug auf die nachfolgend
beschriebenen Rezepte wird uns der wahre Trank besonders interessieren.

Einerseits knüpfen wir damit an einem an anderer Stelle
publizierten Erfahrungsbericht mit Absinth an (RäTSCH 1996: 285),
andererseits kennt man in der Innerschweiz Liköre, die ebenfalls nicht
durch Zauber, sondern unter anderem auch durch den Zusatz ganz
bestimmter Kräuter und Gewürze wirken. Sie haben den Zweck,
Hemmungen zu beseitigen, der Trägheit und Unlust entgegenzuwirken

und den Freier von seiner Auserwählten zu überzeugen, frei nach
Goethes «Faust. Der Tragödie erster Teil»: «Mit diesem Trank im
Leibe, siehst Du Helenen in jedem Weibe.»

204



Die gebrannten Wasser

Die Grundlage der nachfolgend beschriebenen Rezepte ist Alkohol,
der schon für sich allein ein Klassiker unter den Aphrodisiaka ist.
Einige Gläser Wein bei einem romantischen Tête-à-tête mit Kerzenbeleuchtung

und stimmungsvoller Musik, können Wunder vollbringen.
Ein Glas zuviel bewirkt freilich das Gegenteil, denn jeder Mensch hält
ein bestimmtes Mass an Hemmungen aufrecht und unterdrückt
Triebe, deren Ausleben für ihn unliebsame Konsequenzen haben
kann. Schon kleine Dosen schwächen die persönliche Selbstkontrolle.
Die Hemmungen schwinden und das hoffnungsvoll begonnene Ren-
dez-vous kann sich in eine peinliche Angelegenheit verwandeln, an
die man sich nur ungern erinnert.

Die Frühgeschichte der gebrannten Wässer ist umstritten. Zwar
wussten die Gelehrten des Altertums, dass im Wein ein brennbarer
Stoff enthalten ist, doch scheint die Kunst des Destillierens erst zu
Beginn unserer Zeitrechnung aufgekommen zu sein, als die Alchimisten
von Alexandra begannen, Rosenwasscr und Kräuterclixiere
herzustellen. Nach dem gegenwärtigen Wissen haben auch die Araber die
Destillierkunst gekannt; das Wort Alkohol ist arabischen Ursprungs.
Bereits in einem Traktat des Abû Yûsuf Ya'qûb al Kindi (etwa
796-873) ist die Rede vom «Hochtreiben» (Destillieren) von Dattelwein

(ANDREAE 1973:210). Mag sein, dass das daraus gewonnene
Produkt nur zu Heilzwecken bestimmt war. Aber es fällt schwer zu glauben,

dass die den leiblichen Genüssen nicht abgeneigten Araber den
wahren Charakter des gebrannten Dattelweines nicht erkannt und
keine Lust verspürt hätten, den Trank auch an Gesunden auszuprobieren.

Auf der Suche nach dem «Stein der Weisen» kamen auch die
abendländischen Alchimisten dem Geheimnis der Destillation auf die
Spur. Einem der bedeutendsten Gelehrten des Mittelalters, Albertus
Magnus, Bischof zu Regensburg (1193-1280), gelang es, die technischen

Geräte zur Weingeistgewinnung zu vervollkommnen. Er
beschreibt die wirksamste Methode zur Abdichtung der Brennblase, in
der sich bei der Erhitzung des Weines der flüchtige Alkohol sammelt,
und auch in der Abkühlung und Verflüssigung der Alkoholdünste
wurden Verbesserungen erzielt. Aus den Küchen der Alchimisten
gelangte das Wissen in die Klöster. Hier wurde die Destillation bei der

205



ïfquu luctis wuü Sit muteti Perbtuitt i(T.

compofttamit c^emo
nem bwuct) fctnb purqietett cub euucuie»
ten bie t)crf]cn muteti bet cittridjtt'cfuq bet;

IjeflTcit meren/ptib ireituitljuttgeiibert teylé
fcrnb bife.
"Peru ftmplcP
(Slectuurium be pfilto
(Blectiwrwm be fucco rofu. 5Ttc.pij.me.
pillule be §)eru (împltci
SSenebictu uu|5 yun fperiebuo pillule gc
ntrtdjr.
4)etu locfobtoit in bet fleqtuu

tpolde fimpficta mçemcptté
Inaud) finb purqieren/pnb cuucuieten bie
Pulte mureri m ber cnrridttiqmiq bet Pulte
niereit/ptjb yten unt?ungenbcn tcylen feinbt
btt<- j
cuffie fîfîule/3« potub voun ftc q jîercft *itt ;

jtTben Pulten muterien/teunfte treibt pîirt= '
cipuliretuiifjcolerum.
3)Tuuiw jletdjetweijs

îïçfurtatû
(SUebotuft lîtrfct

tpclcßc compoftta 9tc &urc£
w"£t bee genullten ItmpliciupoUbtityenbî
fevitb bifcnutfyfeitbe.
iDyu ftnicon
'Dyu citomten folutiuiim
Cutburttcum impetiule
pillule be yeru fimplici
^pillule be Eurico Q<g)
5)etu betmctis
(Hecruuvmm O'lbum
fptllnlebenebicte
4)etu lojoaton.

^Sa6PiVcuce6 önbfrafftßab
elcctiturtum inbum iYtuiuft »nb mrnuft.

f? ectuanum0nbumbé
itummcnentpfubet/burùmb bu»

k ^ e& inbem fpuub ijnbtufunbeirifp.
•Jd ©cteit befefctcibungen jteo feinbt/

$î«iu»/pnb Minus/ wld/e ulle beybe im

Ofen und Brennvorrichtung. Aus dem Dcstillierbuch des Hieronymus Brunschwick.

Strassburg 1507.

206



Bereitung von Kräuterelixieren und Tinkturen eingesetzt, die man
den Kranken zur Linderung verabreichte. Bald wurde die Kunst der
Mönche auch ausserhalb der Klostermauern bekannt, und die
Buchdruckerkunst sorgte für die gehörige Verbreitung der Rezepturen.

Wann die Bauern begannen, aus anderen Erzeugnissen als Wein
Alkohol zu gewinnen, lässt sich kaum mehr feststellen. Michael
Schrick kennt in seinem 1530 in Nürnberg gedruckten «Von allen ge-
prenten Wassern» zwar Gebranntes aus Früchten, Beeren und Kräutern,

aber keine anderen alkoholischen Destillate als gebrannten
Wein. Dasselbe gilt für das zweibändige Destillierbuch des

Hieronymus Brunschwick, das 1507 in Strassburg gedruckt wurde.
Auch in anderen Destillierbüchern jener Zeit wird das Ansetzen von
Beeren und Obst erwähnt, ohne dass ein anschliessender Brennvorgang

angegeben wäre. All das macht deutlich, dass es bei uns bis ins
16. Jh. keine nennenswerte Produktion aus einem anderen alkoholischen

Rohstoff gab als Wein. Die verschiedenen aquae vitae hatten
Weinbrand als Grundlage, und die Aromastoffe wurden durch den
alkoholischen Auszug, die Mazeration, gewonnen.

Allmählich ersetzte man den Weinbrand durch den billigeren
Obstbrand und viele exotische Kräuter durch hier wachsende. Damit
war der Konsument nicht mehr auf den Import teurer ausländischer
Produkte angewiesen. Er konnte auf selbst hergestellte einheimische
Imitationen zurückgreifen, welche die fremden Erzeugnisse mit der
Zeit ganz verdrängten und sich zu eigenen Spezialitäten entwickelten.
Ein klassisches Beispiel für diese Entwicklung ist der Rosoli, ein
traditionelles Nidwaldner Freiergetränk, dessen Wurzeln freilich kaum
weiter als ins 17. Jh. zurückreichen.

Rosoli

Rosoli ist ein Kräuterschnaps eigener Prägung. Er wurde auch
«Kastenwasser» genannt, da man ihn oft im Kasten der guten Stube
aufbewahrte. Das Geheimnisvolle, das ihn umgibt, verdankt er seiner
Rolle als traditioneller Mut-Macher bei der Brautwerbung.

Die Brautwerbung, das Kilten, fand gewöhnlich am Sonntagabend
oder an einem Feiertag statt und lief nach einem festen Ritual ab. Unter

dem Kiltgang (auch: zu Kilt gehen, Gaden steigen, zu Licht gehen)

207



versteht man den (nächtlichen) Besuch des Burschen in der
Schlafkammer der Geliebten. Das Wort kilten (Kilt Abend) war
ursprünglich keineswegs nur auf das Stelldichein der Liebenden
beschränkt, sondern man verstand darunter «abends bei Licht über die

gebotene Zeit hinaus, oder auch die ganze Nacht hindurch, zu arbeiten»

(Hoffmann-Krayer 1940: 46).
Das Kilten war je nach Gegend und Intimität der Liebenden

verschieden, erforderte aber in jedem Fall gewisse Vorbereitungen: Wenn
ein Bursche eine Tochter begehrte, informierte er beizeiten die Familie

des Mädchens. Gelegenheit dazu boten die Markttage, die
Wallfahrten oder die zahlreich stattfindenden Stubeten und Nidleten: In
Ruswil zum Beispiel luden sich in der Weihnachtszeit bis Lichtmess
die Nachbarn gegenseitig zu einer Nidlespieleten ein, wo man das alte,
durch das Jassen verdrängte Kaiserspiel wieder pflegte. Nachdem im
Spiel um die Nidel (Rahm) gekämpft worden war, setzte man sich
gemeinsam um den mit einem weissen Tisch bedeckten Tisch. Nun trug
das Gesinde die geschwungene Nidel auf. Während des Essens
schleuderten die Gäste nach alter Sitte etwas davon an die braune
Stubendecke. Danach reichten die Gastgeber ein Gläschen Kirsch und
den üblichen Lebkuchen, bevor sich die Gesellschaft in Tanz auflöste

(Erni 1878: 43). Das vereinfachte auch einem scheuen Bewerber das

Bestreben, zarte Banden zu knüpfen und sich bei den Eltern der
Auserwählten bekannt zu machen.

Eine wichtige Aufgabe hatten die Freunde des Kilters, welche ihn
später auf seinem nächtlichen Gang begleiteten und beschützten. Das

war besonders dann wichtig, wenn der Kiltgang in ein benachbartes
Dorf führte. Die einheimischen Burschen verteidigten ihr Revier und
nicht selten kam es zu Pöbeleien, die bisweilen in wüste und, wie 1903

im Schärlig bei Marbach (Entlcbuch), sogar in tödliche Schlägereien
ausarteten. Anlass der Kiltschlägerei im Schärlig war der Besuch eines

«Auswärtigen» und seiner drei Begleiter bei einer Tochter auf dem
Hof Hinter-Churzenbach, der den einheimischen Burschen nicht
verborgen geblieben war. Mit Schnaps tranken sie sich Mut an, lärmten

um das Elternhaus der Tochter und begehrten um Mitternacht
Einlass in Küche und Stube. Mit Tanz und Alkohol gelang es vorerst,
die einheimischen Nachtbuben zu beschwichtigen. In den frühen
Morgenstunden gingen die ständigen Anpöbelungen zwischen den
Einheimischen und den Fremden dennoch in eine Schlägerei über, in

208



deren Verlauf ein Begleiter des Kilters mit einem Zaunstecken
erschlagen wurde (Stadelmann 1993: 34).

Bei späteren Gängen begab sich der Kilter allein nachts vor die
Schlafkammer seiner Auserwählten, klopfte an die Fensterscheibe
und begehrte Einlass. War der Bursche genehm, öffnete die Geliebte
das Fenster und bot ihm Schnaps, Wein, Grünbitter oder, wie im Kanton

Nidwaiden, Rosoli an. Besonders gerngesehene Bewerber wurden

zu einem etwas intimeren Beisammensein ins Zimmer gebeten.
Trotz den damals herrschenden engen Moralvorstellungen tolerierte
die Gesellschaft allfällige voreheliche Beziehungen, gefolgt von einer
Ffeirat, wenn das Mädchen dabei schwanger wurde.

Rosoli ist das klassische Beispiel einer scheinbar urtümlichen, al-
penländischen Spezialität, die in Wirklichkeit vermutlich von Söldnern

oder reisenden Kaufleuten aus Italien eingeführt wurde. Der
Likör geht auf ein Rezept des Arztes Michele Savonarola aus Padua

zurück, der den damals bekannten Lebenswassern, den aquae vitae,
Honig und Rosenextrakte zufügte. Auf diese Weise entstand ein
angenehm süsser, lieblich duftender Trank mit dem Namen Rosoglio,
Rosolio oder Rossolis, eine schillernde und zutreffende Bezeichnung,
denn zum Rosenwasser trat der «Tau der Sonne»: Ros Solis. Als Zutaten

geben die Enzyklopädien des 18. Jh. Ambra, Anis, Bisam Koriander,

Moschus, Muskatblüte, Muskatnuss, Nelken, Paprika, Pomeranzen,

Rosenwasser, gelbes Sandelholz, Zimt und Zitronenschalen an
(ANDREAE 1973: 162). Der Rosoglio scheint vor allem bei Frauen
seine Wirkung nicht verfehlt zu haben: Als Michele Savonarola um
1425 der schönen, aber jähzornigen Frau eines Edelmanns aquae
vitae verschrieb, fügte er ihm Honig und Rosenöl zu, um es

wohlschmeckender zu machen und so dem Zorn seiner Patientin zu
entgehen, und Caterina de Medici, die Braut des Herzogs von Orléans
(des späteren Heinrich II. von Frankreich) hielt es bei ihrem Umzug
von Florenz nach Paris für nötig, in ihrem Gefolge mehrere Spezialisten

in der Herstellung von Rosoglio mitzuführen (Andreae 1973:

163). Verbürgt ist, dass der Export von Rosoglio aus Padua, Bologna
und anderen Orten bereits um 1532 in voller Blüte stand. Um diese
Zeit ist der Rosoglio vermutlich von Söldnern oder Weinhändlern
in Nidwaiden eingeführt worden, und manch heiratswillige Braut
wird dabei festgestellt haben, dass der Rosoglio oder Rosoli in
Liebesdingen nicht nur förderlich ist, sondern auch einen scheuen oder

209



noch zögernden Freier zum entscheidenden «Schritt» bewegen kann.
Die Herstellung von Rosoli, der Nachahmung des echten italienischen

Rosoglio ist, wie alle Volksrezepte, einfach. Hier eine Anleitung
aus dem 18. Jh. (aus: «Mässer Gable Leffel-Stiel», Verlag Ermitage,
Beckenried 1990):

2 Mass Kirschwasser
3At Pfund Zucker
3 Quärtlein Wasser

Zimt, Nägeli, Muskatnuss
Die Gewürze in Stücke brechen und im Kirschwasser einige Zeit stehen

lassen. Dann durch ein Tüchlein sieben. Den Zucker und das

Wasser mischen, aufkochen, sieden, abkühlen und den entstandenen
Sirup ebenfalls durch ein Tüchlein sieben. Zum Kirschwasser geben
und gut mischen.
Ein neueres Rezept aus der Nidwaldner Brattig von 1936 lautet:

IV2 Liter Wasser
1 Pfund Kandiszucker
2-3 Zimtstengel
10 Gramm Muskatblüte
1 Handvoll gedörrte schwarze Kirschen
6 Deziliter Bätzi (Kirschwasser) oder Träsch

Die Gewürze im Wasser aufkochen und das Ganze noch heiss über
die gedörrten Kirschen giessen. Zwei bis drei Tage stehen lassen und
dann filtrieren. Den Schnaps beigeben, gut mischen, in Flaschen
abfüllen und einige Wochen ruhen lassen.

Der Rosoli hat unverkennbare Ähnlichkeit mit einem Likör, dessen

Rezept nach Wolfgang Hölker («Das Kochbuch aus der
Innerschweiz», Verlag Wolfgang Hölker, Münster/Zürich 1978) seinen

Ursprung im Kapuzinerkloster Stans hat. Unabhängig davon, wie die

Rezeptur nach Nidwaiden gekommen ist, wird doch ersichtlich, wie
aus einem ehemaligen Heiltrank ein Genussmittel wurde. Für die
Herstellung benötigt man:

1V2 Liter heisses Wasser
1 Pfund Kandiszucker
1 Zimtstengel
1 V2 Liter Bätzi (Kirschwasser)

Der Kandiszucker im heissen Wasser auflösen und den Zimtstengel
hinzugeben. Das Gefäss gut zudecken und ziehen lassen, bis die Mi-

210



Hausbrennerei um 1920. Bild: Eidgenössische Alkoholverwaltung.

schung erkaltet ist. Den Zimtstengel entfernen und den Kirsch dazu-
giessen. Der Likör wird nun in Flaschen abgezogen, die verschlossen
und vor dem Genuss mindestens ein Jahr gelagert werden.

Hypokras

Verwandt mit dem Rosoli des Kantons Nidwaiden ist der Hypokras,
ein Gewürzwein, den man am Fuss des Rigi wie folgt zubereitet. (Das
Rezept stammt ebenfalls aus dem oben erwähnten Kochbuch von
Wolfgang Hölker):

1 Liter Rotwein
7 Gramm gemahlener Zimt
7 Gramm Muskatnuss
3 Gewürznelken
300 Gramm Kristallzucker

211



Man fügt dem Rotwein die gemahlenen Gewürze bei, stellt die
Flasche für zehn Tage an einen warmen Ort und schüttelt die Mischung
mindestens einmal täglich kräftig durch. Dann wird der Zucker im
Gewürzwein aufgelöst und das Ganze filtriert.

Ein ausführlicheres Rezept finden wir in «Die junge Köchin.
Lehrbuch für Koch- und Haushaltungs-Schulen», von Sophie Wer-
muth (Basel 1908). Der Hypokras wird in diesem Kochbuch als

Dessertwein bezeichnet:
«10-15 Gramm gebrochener Ceylonzimmt, 8-10 Gewürznelken,

1 Gramm Muskatblüte und die möglichst dünn geschälte Schale 1

kleinen Zitrone werden zusammen in ein weisses Läppchen gebunden,

mit 500 Gramm Zucker und 'A Liter Weisswein zum Kochen
gebracht, sofort in einen Topf angerichtet und wenn völlig erkaltet, in 5

Liter guten Rotwein, wozu sich am besten Roussillon-, Veltliner-,
Ungar- oder Tyrolerwein eignet, gegossen, alles in eine grosse
Strohflasche gefüllt, 8 Tage in einem temperierten Räume stehen gelassen,
nach Belieben in Flaschen abgezogen und verwendet.»

Mit dem Verweis auf die Verwendung als Dessertwein hat die
Autorin auf die ursprüngliche Rolle des Hypokras als ein der Verdauung
zuträglichen Heiltrank hingewiesen. Im «Confect Büchlin vnd Hausz
Apoteck» des Walther Hermann Ryff (Frankfurt am Main 1544) wird
dieser Gewürzwein genannt als «ein köstlich lieblich getranck vnd
gewürzten wein Hippocras». Der Verfasser beklagt sich allerdings,
dass dieser «nit alleyn für mancherley feel vn gebrechen des leibes /
sonder auch zu wollust herzlicher fürsten banckcten / da sollich edel

getränck mehr zu einem pracht vnd überfluss / wan zu erhaltung der
gesundtheyt vnnützlich verschwendet vnd vergeudet» werde (RYFF

[1544] 1983: lila). Er empfiehlt ihn dennoch als Morgenstärkung für
jene, «welche die lange nacht in Üppigkeit vnd mutwillen [Beischlaf] /
mit fressen / sauffen / vnd andern lästern zubracht» haben.

Nach dem «Confect Büchlin» wird der Hypokras ähnlich wie im
Rezept von Sophie Wcrmuth zubereitet, nur lässt man die Zitronenschale

weg und nimmt zusätzlich zu den bereits genannten Gewürzen
Ingwer, Galgant, Kubebenpfeffer und Kardamon. Nach Ryff erwärmt
der Hypokras «den erkalten magen / bringt wider lust zu der speiss /
sterckt vnd bekrefftigt die dawung [Verdauung]». So erweist sich dieser

Trank als ein der Verdauung beförderlicher und nach durchzechten

Nächten die Lebensgeister weckender, aphrodisierender Gewür-

212



zwein, denn Georg Friedrich Most bezeichnet in seiner 1843 erschienenen

«Encyklopädie der Volksmedizin» das übermässige Essen und
den exzessiven Branntweingenuss als die wichtigsten Gründe für
Lethargie und sexuelles Unvermögen und empfiehlt als wirksamstes Mittel,

die Manneskraft zu erhalten, einfache Kost, kaltes Wasser, und viel
Bewegung im Freien (Most [1843] 1973: 21).

Grünbitter und Steinraute

Die Reihe der verdauungsfördernden Heil- und Liebestränke wäre
unvollständig ohne den Grünbitter und den Steinrauten-Schnaps.
Wie Rosoli und Hypokras sind beides ebenfalls Aagmachte, das heisst
die Aromastoffe werden nicht durch Destillation sondern durch den
alkoholischen Auszug, die Mazeration, gewonnen. Wichtiger
Bestandteil ist der Wermut (Artemisia absinthum), der, wie der Hypokras,

den verdorbenen Magen wieder in Schwung bringt. Schon im
Altertum fand dieses Kräutlein vielfältige Verwendung, als Bestandteil

von Heiltränken gegen die Folgen von Rauschzuständen und als

probates Mittel gegen Pest, Cholera, Magen- und Darmbeschwerden,
Würmer und, äusserlich angewendet, gegen Läuse. Er enthält u.a.
ätherische Öle (Thujon, Thujol; die Terpene Pinen, Cadinen, Phel-
landren und Azulen), Bitterstoffe (Absinthin, Anabsinthin), sowie
Gerbstoffe. Im Kräuterbuch des P. A. Mattioli, welches Sigmund Fey-
erabend 1590 in Frankfurt am Main druckte, heisst es im Abschnitt
über den «Vinum Absinthiacum», den Wermutwein (Seite 234):

«Im Herbst in der Weinlesung macht man guten Wermutwein / so

man den Wermut mit den Trauben eynlegt / vnd tritt oder presst /
darnach verjaeren sie mit einander im Fass. Solcher Wermutwein ist
zu allen obgenannten Gebresten gut / sonderlich zu dem Magen / das

wissen die vollen Brueder wol / wenn sie zu nacht jrem Baccho fleis-
sig gedienet haben / gegen den Morgen raffen sie den Wermutwein an
/ der soll die gestrige Fuell verdrucken / vnd den Magen widerumb
eynrichten.»

Auf dem Thujon beruht die das Gehirn schädigende Wirkung des

verbotenen, wermuthaltigen Absinths. Übermässiger Genuss erzeugt
Schwindel, Erbrechen, epilepsieähnliche Anfälle und (in schweren
Fällen) Bcwusstlosigkeit (FuRLENMEIER 1978: 46). Wegen Missbräu-

213



Stott îw Ävctit, Pefc^rctö.^rtfut t?nt> Sßtrcfung. 232
«acf>aufgerechnet nseröctittad^&crgröftc 6er SBlumen/ Die allein abgerlfftn (ft fror» a
ben. @olef;e gignrifieor nie in einem Ärcuttcrbucf;/mcine£ mifTcns/ gefeljen morben.

Son8$mmu.£ap.xxin.
^Bermtif.Abfinthium. fBergfOenWlt. Abfinthium monranum.

©efcf)lccftnnt>(BefMllf.

fëjjÈ§§ igrmuf tft an c^rltcß ßraut/ba; Pen alten in fyofycm
reert^ gel)altcn/in ©otteéDienftcn ennb ?riumpheti fjicnlicb gebraucht.
@£lncr H«» °'cI ©efcblecfit / aber fürmmlicbjme»; /nemlicl) Oer gemeine
'îBermut/tmbber'Ponfifcbe.

©ergemeinc2Bermuti(imennfglicbbefannt/am@efcbmacffcbr 6itter/hafbicl
finden ünb^ftc/mltSfcbenfarben'Blcttern/bicfinbeielfaltigjcrfpalten/fafranjU'
feiert feie ^Bepfuß/bringt gelbe 5Mumen/runbeii ennb jufammen gebrungenen 0a»
tncn/roicbicflcinen£r<înblcn.©<emurheli|t$afccbt/ftarcfenbboltsecbf-

©cr 'Ponttfcf;c2Öcrmutift mit ©tengeln/BletteruABlmncn/ ennb ganzer @ub»

ftançeielf[einer/bannbergemeine.3ltam@erucf;nicbtft)f(bft)cr/enbenilebl(cb/fen»
Cern fcfmtecft etmaé nacb ©ewürßen- Süicf; f)at er neben ber^Bitterfeit ein heimliche
iufammcnjk^enbe 2lrt/barmlt er Der üebern molbefompt/berhalben/fo man jn haben
fan/f»irbt er bem gemeinen furgejogen.

<lé roecbft auch noch ein anber @ifcb(ccf;tbcfj permuté bei) bem SÇîeer / bat flehte»

re$Metter/bannbergemcinc<3Öermut/fonberltcbanben©tciige(n©iefe5Metterba»
beti lange ©palten/ein gramlecbte Sarb/enb bittern ©efebmad, r ftöfreicl bünne/
rnnbe/grafttfeeiffe ©tengel eon einer murßel/ bie tragen oben an ©ipflcln gcbiiuffïe»
tcn^gclben/bittern©amen/berifteiclfleinerbanninbennnbern ©cfcblccbtcn. Jpat
eiflbûnnettmrl)cln/biegebennicbttieffin^(frbtricb. ©ao> gange ©emdebtf gibt ei»

»!cnfcbiorren©erncb/iencbtancbetfea£S}nfammen.
©crîÔermutSantonicumgenannt/iftallein mitbemîînhmenfûnbig/miemol

ttlicbeben f leinen "SJurmfamen/feelcbcn bie 2lpotl)erfer fan^um nennen/bn benÄin»
bertt wiberbic 2Bûrmc geben/für bejj Santonici ©amen halten / bj (äffen mir fahren.

£)g iii) *£es



chen wurde im frühen 20. Jh. in Frankreich die Herstellung von
Absinth eingeschränkt und die Herstellung und Einfuhr in Deutschland,
Holland, Italien und der Schweiz verboten. Absinth wird nicht durch
Mazeration, sondern durch Destillation gewonnen, das heisst das

Wermutkraut ist bereits beim Brennvorgang enthalten, wodurch die
Bitterstoffe weitgehend ausgeschieden werden.

Im Jahre 1906, zwei Jahre vor dem Verbot der Absinthherstellung,
zählte die Eidgenössische Alkoholverwaltung allein im Val-de-Tra-
vers siebzehn Brennereien, die später die Produktion aufgeben, oder
auf die Herstellung anderer Produkte ausweichen mussten. In Tat und
Wahrheit wird Absinth natürlich immer noch in Kellern und Scheunen

abgelegener Gehöfte «schwarz» hergestellt. Fliegt eine illegale
Brennerei auf, landen die beschlagnahmten Destillierapparate im
Zwischenlager der Eidgenössischen Alkoholverwaltung in Delsbcrg.
Dort werden sie, sofern es sich nicht um ausgesprochene Museumsstücke

handelt, vernichtet.
Der durchsichtige Schnaps, der mit Wasser verdünnt wie von

Zauberhand seine milchigweisse Farbe mit einem blaugrünen Schimmer
erhält (daher der Name fée verte oàe.r petite bleue), stammt aus dem
Val-de-Travers. Hier tüftelte Henri-Louis Pernod, wohl nach alten
Kräuterbüchern, 1797 das Rezept mit Wermut, Fenchel, Änis und
anderen Kräutern aus. In der Schweizerischen Lebensmittelverordnung
wird in Art. 433 Abs. 2 der Absinth wie folgt definiert:
«2. Als Absinth gilt jede Spirituose, dieThujon sowie aromatische Be¬

standteile des Wermutkrautes in Verbindung mit anderen aromatischen

Stoffen, wie Anis, Fenchel und dergleichen enthält, nach
Anis oder Fenchel riecht und beim Verdünnen mit Wasser ein trübes

Getränk ergibt.
3. Als Nachahmungen des Absinthes gelten alle mit Anis, Fenchel

und dergleichen aromatisierten, alkoholischen Getränke, die:
a. beim Verdünnen mit 14 Volumenteilen destilliertem Wasser von

20° C eine Trübung ergeben, die nach Zugabe von weiteren 16

Volumenteilen destilliertem Wasser von 20°C nicht vollständig
verschwindet; oder

b. mehr als 45 Volumenprozent Ethylalkohol aufweisen.»

Bild links: «Geschlecht und Gestallt von Wermut»; aus dem Kräuterbuch des P. A.
Mattioli. Frankfurt a. M. 1590.

215



In der Regel enthält ein typischer Absinth mehr als 15 mg/1 Thujon.
Gehalte zwischen 2 und 15 mg/1 weisen auf Mitverwendung von
Wermutkraut hin. Gehalte von weniger als 2 mg/1 können vernachlässigt
werden. Im Wermutwein liegen die Gehalte an Thujon unter 1 mg/1.

(Quelle: Schweiz. Lebensmittelbuch/Eidg. Alkoholverwaltung)
Das nicht nur psychedelisch-aphrodisisch, sondern auch giftig

wirkende Thujon erzeugt veränderte Bewusstseinszustände, die mit
der Wirkung von Marihuana vergleichbar sind: In Mexiko werden die

getrockneten Blätter deshalb als Marihuana-Ersatz geraucht und sollen

euphorisch-aphrodisische Stimmungen auslösen (RäTSCH 1990:

48). In einer Studie vergleichen]. DEL CASTILLO, M. ANDERSON & G.
M. RuBOTTOM die chemische Struktur von Marihuana und Absinth
und verweisen auf die Ähnlichkeit der darin enthaltenen Substanzen
hin:

«There are striking similarities between the psychological actions
of the liqueur absinthe and the experiences frequently reported by
users of marijuana. We have therefore compared the properties of thu-
jone and tetrahydrocannabinol (THC), which are believed to be the
active principles of Artemisia absinthium and Cannabis sativa,
respectively. Both substances are terpenoid, derived from the essential
oils absinthol and cannabinol, and are formed by similar iosynthetic
mechanisms.» (Del CASTILLO et al. 1975: 365)

Verwandt mit dem Absinth ist der Grünbitter, der nebst Wermut
auch andere aromatisierende Kräuter enthält. Gerade weil der Grünbitter

heute ausschliesslich als ein für die Verdauung und den Magen
beförderlicher Trank eingenommen wird, kann er ebenfalls zu den
Buhler-Tränken gerechnet werden, denn wie Georg Friedrich Most
weist auch Zedier in Band 17. des oben genannten Lexikons darauf
hin, dass der «wahre Liebes=Tranck» purgierende (d.h. den Magen
reinigende), schweiss- und harntreibende Zutaten erfordere. Hier nun
das Grünbitter-Rezept des eingangs erwähnten Altbauern:

1 Liter Bauernträsch
(aus dem Trester von Äpfeln und Birnen gewonnener Hausbrand
von bis zu 80 % vol.)
Spitzwegerich (Plantago lanceolata)
Brennessel (Urtica dioica)
Pfefferminze (wenig)
Wermut (wenig)

216



Salbei (Salvia officinalis)
Aronenkraut (Arum maculatum) (wenig)
Zitronenmelisse (Melissa officinalis)

Von diesen Zutaten benötigt man zusammen eine Handvoll auf einen
Liter Schnaps. Die Kräuter werden im Frühling gesammelt und für
drei bis vier Wochen in Träsch eingelegt. Danach werden die Kräuter
entfernt und der Auszug mit Zuckerwasser (700 g bis 1 kg Zucker in
1 Liter Wasser auflösen) nach persönlichem Geschmack gemischt.

Steinrauten-Kaffee

Ein heute verbotenes Getränk, das man noch vor fünf Jahren völlig
legal im «Posthörnli» auf Melchsee-Frutt serviert bekam, ist das

Stairuitä-Kafi. Die Grundlage dieser Spezialität aus dem Kanton Ob-
walden ist ein heller und dünner Kaffee, der sich nicht nur durch seine

Farbe, sondern auch durch seine ursprüngliche Art der Zubereitung
vom üblichen schwarzen Kaffee unterscheidet: In einer grossen
Pfanne wird Wasser zum Kochen gebracht. Dann gibt man frisch
gemahlenes Kaffeepulver dazu und lässt das Ganze nochmals aufkochen.

Nun nimmt man die Pfanne vom Herd, rührt mit einer Holzkelle

vorsichtig um und prüft die Farbe. Sie muss so hell sein, dass

man auf dem Grund der Pfanne die Kelle sehen kann. Anschliessend
wird der Kaffee «erschreckt», das heisst, mit einer Schöpfkelle wird
kaltes Wasser dazugegeben, wodurch das Pulver auf den Pfannenboden

sinkt. Vor dem Servieren giesst man den dampfenden Kaffee
durch ein Sieb in den vorgewärmten Krug. Im privaten Kreis können
die Gäste den Kaffee nun zwägmache, indem jeder nach Belieben
Schnaps und Zucker beifügt. Auch in den Gaststätten wird der helle
Kaffee nie für sich allein getrunken, sondern als Kafi fertig - zusammen

mit dem gewünschten Schnaps - in einem Glas serviert.
Das besondere am Steinrauten-Kaffee ist der starke, aromatische

Wermutgeschmack, den er dem beigefügten Steinrauten-Schnaps
verdankt. Unter der Steinraute ist hier nicht die Garten- oder Weinraute
(Rata graveolens) zu verstehen, sondern die sehr seltene, nur in den

Alpen vorkommende Stein- oder Edelraute (Artemisia umbellifor-
mis), denn vom Volk werden verschiedene stark riechende (Alpen-)
Pflanzen ebenfalls als Rauten bezeichnet (HWDA VII: Sp. 542). Der

217



Steinrauten-Schnaps ist, wie der Grünbitter, ebenfalls ein Aagmach-
ter. Die Pflanze wird, anders als beim Absinth, nicht bereits beim
Brennen beigegeben, sondern später für einige Tage eingelegt. Dieses
Verfahren hat allerdings den Nachteil, dass mit den ätherischen Ölen
auch die Bitterstoffe gelöst werden. Die Mazeration muss deshalb

rechtzeitig abgebrochen werden. Hat man erst die Zutaten, ist die

Herstellung einfach:
1 Liter Bauernträsch
1 Handvoll frisch gesammelte Steinrauten

Die Steinrauten zwei bis drei Tage einlegen, dann die Pflanzen entfernen.

Nach Belieben dünnen Kaffee zusetzen. Von der Herstellung ist
abzuraten: Steinrauten sind geschützt und das Sammeln wird mit
hohen Strafen geahndet.

Schlussfolgerung

Obwohl die genannten Kräuter und Gewürze bereits in anderen
Kulturen eine wichtige Rolle im Liebeszauber spielten (und heute noch
spielen) ist darauf hinzuweisen, dass die aphrodisierende Wirkung der
hier beschriebenen Heil- und Liebestränke nur beschränkt auf die
verwendeten Zutaten zurückzuführen ist. Zu gering sind die in einem
oder zwei Gläschen enthaltenen Anteile an bewusstseinserweiternden
Substanzen. Welche Mengen es braucht, damit die Gewürze in einem
spürbaren Ausntass auf das Bewusstsein wirken, zeigt ein bei
Schuldes publizierter Erfahrungsbericht mit Muskatnuss. In Abständen

von einer Stunde nahm die Versuchsperson insgesamt drei
Esslöffel des gemahlenen Gewürzes. Trotzdem hatte das darauffolgende
Erlebnis lediglich die Intensität eines mittleren Marihuana-Rausches.
(SCHULDES o. J.: 84) In geringeren Quantitäten genossen, haben die in
unseren Rezepten erwähnten Zutaten dennoch eine anregende
Wirkung, ohne dass notwendigerweise ein Rauschzustand eintreten
muss:

«Muskatnuss und -blüte sind seit dem 16. Jh. in Europa begehrte
Gewürze. Das geht nicht nur auf die eigentümliche Würzkraft,
sondern hauptsächlich auf die berauschende, anregende Wirkung zurück.
Sowohl in Asien als auch in Europa wird die Muskatnuss als Aphro-
disiakum benutzt. Sie enthält ein anregendes, berauschendes und Lic-

218



besreize weckendes ätherisches Öl, dessen Hauptbestandteil Myristi-
cin die Ausgangssubstanz für die Liebesdroge MDA darstellt.»
(RÄTSCH 1990: 65)

Daraus folgt, dass bei der Frage nach der tatsächlichen Wirkung
der hier genannten Kräuterelixiere von einem Zusammenspiel
verschiedener Faktoren auszugehen ist, bei dem psychologische
Momente (Erwartenshaltung) ebenso ins Gewicht fallen, wie die im
Trank selbst enthaltenen aphrodisierenden Kräuter und Gewürze.

Literatur:

Andreae lila: Alle Schnäpse dieser Welt. Das internationale Buch der flüssigen
Genüsse. Stuttgart: Seewald, 1973.

Erni A.: Geographische, statistische und geschichtliche Beschreibung der politischen
Gemeinde Ruswil. Willisau: Kneubühler, 1878.
Bäcbtold-Stäubli Hanns (Hg.): Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Un-
veränd. Nachdruck der Ausgaben 1927-1942. Mit einem Vorwort von Christoph Da-
xelmüller. Berlin und New York: Gruyter. 1987.

Del Castillo ].; Anderson MRubottom G.M.: Marijuana, absinthe and the central
nervous system. Nature 253: 365-366. 1975.
Furlenmeier Martin: Kraft der Heilpflanzen. Zürich: Ex Libris. 1978.

Hoffmann-Krayer Eduard: Feste und Bräuche des Schweizervolkes. Zürich: Atlantis.
1940.
Lussi Kurt: «Verbotene Lust. Nächtliche Tänze und blühende Hanffelder im Luzerner

Hexenwesen» in: Christian Rätsch et al. (Hg.), Jahrbuch für Ethnomcdizin und
Bewusstseinsforschung. Berlin: Verlag für Wissenschaft und Bildung. 1996.

Most Georg Friedrich: Encyklopädie der Volksmedizin. Unveränd. Nachdruck der
Ausgabe von 1843. Mit einer Einleitung von Karl Frick und Hans Biedermann. Graz:
Akademische Druck- und Verlagsanstalt. 1984.

Rätsch Christian: Die «Orientalischen Fröhlichkeitspillen» und verwandte psychoak-
tive Aphrodisiaka. Berlin: Verlag für Wissenschaft und Bildung (Reihe Ethnomcdizin
und Bewusstseinsforschung). 1990.

Rätsch Christian: Pflanzen der Liebe. Aphrodisiaka in Mythos, Geschichte und
Gegenwart. Bern: Hallwag. 1990.
Rätsch Christian: «Absinth in der Schweiz» in: Christian Rätsch et al. (Hg.), Jahrbuch
für Ethnomcdizin und Bewusstseinsforschung. Berlin: Verlag für Wissenschaft und
Bildung. 1996.

Ryff Walther Hermann: Confect Büchlin vnd Hausz Apoteck. Faks. Nachdruck der
Ausgabe von 1544. Mit einem Nachwort von Carl Lüdtke. Leipzig: Edition Leipzig.
1983.

Schuldes Bert Marco: Psychoaktive Pflanzen. Mehr als 65 Pflanzen mit anregender,
euphorisierender, beruhigender, sexuell erregender oder halluzinogener Wirkung. Solo-
thurn, Löhrbach: Nachtschatten & Medien-Experimente. o.J.

219



Stadelmann Josef: «Chiltschlägerei im Schärlig vom 6.17. Dezember 1903» in: Entle-
bucher Brattig. Schüpfheim: Verlag Kunstvercin Amt Entlebuch. 1993.

Adresse des Autors:

Kurt Lussi
Neuenkirchstrasse 17

6017 Ruswil

220


	Der Trank der Aphrodite : Kräuterelixiere und Liebeszauber

