Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal
Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 53 (1995)

Artikel: Beseelte Baume und tanzende Hexen : Aufsétze zu Josef Zihimanns
"Heilige Baume und Orte"

Autor: Lussi, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-718366

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-718366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Beseelte Baume und tanzende Hexen

Aufsitze zu Josef Zihlmanns « Heilige Baume und Orte»
Kurt Luss

Seh’ ich fliichtige Schatten, befreit von der Schwere des Leibes?
Schlingen im Mondlicht dort Elfen den luftigen Reihn?
(Schiller: Der Tanz)

Vorbemerkungen

Uber den Glauben an eine beseelte Pflanzenwelt bei den verschiede-
nen Volkern und Religionen ist im Laufe der Zeit sehr viel geschrie-
ben worden, Schwirmerisches und Fundiertes. Aus der Sicht des wis-
senschaftlich arbeitenden Volkskundlers hat sich Josef Zihlmann der
Thematik angenommen und seine Erkenntnisse 1985 in «Heilige
Biume und Orte» einem breiten Publikum zuginglich gemacht. Was
ihn beschiftigte, war der Heilige Baum der christlichen Neuzeit und
dessen aktuelle Rolle im Volksglauben. Uns interessieren in den nach-
folgenden Beitrigen die vorchristlichen Elemente des Baumkultes
und die Vorstellungen von einer beseelten Natur.

Die Fahrt zu den Heiligen Biaumen verstand man zuerst als Op-
fergang, der die Besinftigung der an diesen Orten wirkenden Michte
bezweckte. Erst spiter wurde der Kult christlich umgedeutet und um-
gestaltet: Aus dem Opfergang wurde die Wallfahrt; aus den archai-
schen Naturkriften gottliches Wirken. Wir miissen uns bewusst wer-
den, dass diese Umgestaltung bereits vor Jahrhunderten weitgehend
abgeschlossen war. Nach der Griindungslegende der Kapelle Gor-
mund horte ein Bauer aus einem Tannenwipfel himmlische Musik.
Aus Ehrfurcht brachte er an diesem Baum ein Marienbild an, das
sogleich in helles Licht gehiillt wurde. Ahnliches wie in Gormund
geschah auch am Felsen von Werthenstein, der die Emme am Tor zum
Entlebuch majestitisch {iberragt. Ein hollindischer Goldsucher befe-
stigte an einer Tanne, in deren Geist er eine geheimnisvolle Erschei-
nung wahrnahm, ein Marienbild. Bereits 1518 gab die wunderbare
Heilung eines Kindes den Anstoss zum Bau der ersten Wallfahrts-
kapelle.

161



Baum und Bildstocklein bei
Ruswil. Symbol der Ver-
sohnung von archaischer
und christlicher Religion.

Im 18. und 19. Jahrhundert wurde ein Grossteil der Heiligen
Biume auf Geheiss der Regierung und gegen den Willen des Volkes
weggeraumt. Nicht das Fillen eines von Feen und Ahnengeistern be-
wohnten Baumes erziirnte das Volk, sondern die Entheiligung einer
Kultstitte, die man sich als eine christliche dachte. Den Geist der Auf-
klarung tiberdauert hat der Glaube, dass sich an diesen bevorzugten
Stitten Gnade offenbart. Anstelle des Heiligen Baumes entstanden oft
Bildstocklein oder Kreuze: Die Weihe des Wallfahrtsortes geschah
nicht durch das Heiligtum, sondern die besondere Bedeutung des
Platzes hat es erst entstehen lassen.

Der Glaube an eine beseelte Pflanzenwelt reicht zurtick in die
Zeit, da die Natur als Aufenthaltsort von Gottern, Damonen und See-

162



len der Abgeschiedenen galt. Das hiufigste und verkannteste dieser
Wesen ist die Hexe, die uns, von unausrottbaren Vorurteilen geprigt,
in Marchen und Sagen ausschliesslich als bose Zauberin begegnet. Die
Vorstellungen sind verkniipft mit den iiber die Jahrhunderte entstan-
denen Bildern von hisslichen alten Weibern, die dem Teufel huldigen
und obszone Riten praktizieren. Die Bentitzung einer geheimnisvol-
len Salbe ermoglicht den Flug durch die Luft. Auf Ofengabeln oder
dem Riicken eines Ziegenbocks reitend, fahren die Hexen in mond-
hellen Nichten zum Sabbat. Dort verbringen sie tanzend, schmau-
send und mit dem Teufel buhlend, die Zeit. Als Speisen werden die er-
lesensten Dinge gereicht, die sich fir Nichteingeweihte in Kot ver-
wandeln. Immer aber fehlen Brot und Salz. Haben die Hexen bei
thren nachtlichen Zusammenkiinften zuviel getrunken, spucken sie
beim Heimflug eine zitronengelbe schleimige Masse, die Hexenbut-
ter, aus.

Bis heute begreifen wir die Hexe als ein bosartiges und hinterlisti-
ges weibliches Wesen, das es darauf abgesehen hat, Unheil zu stiften
und Zwietracht zu sien. Gedankenlos benutzen wir in der Umgangs-
sprache Schimpfworter, die unterschwellig auf das scheinbar Hexen-
hafte und Dimonische der Frauen anspielen. Ein bekanntes Hexen-
tier und gleichzeitig eine abschitzige Bezeichnung fiir eine hochni-
sige Frau ist Schnepfe. Zauberinnen verwandeln sich in Schnepfen; das
Geschrei der Vogel deutete man als das Gekreisch fliegender Hexen.
Auch die Hiihner sind dimonische Tiere, und jene, die mit den Flii-
geln schlagen, gelten als besonders gefihrlich. Man nennt sie Wetter-
hexen und muss sie abtun, damit iiber Haus und Hof kein Ungliick
hereinbricht. Mit Hoogge bezeichnét man unter vorgehaltener Hand
ein hissliches Madchen. Das Wort hat nichts mit einem Haken zu
tun, sondern bezieht sich auf die Higgele, die ein mit dem Schritteli
oder der Striggele verwandtes weibliches Nachtgespenst des Luzer-
ner Hinterlandes ist. Der Higgele ist die Haggennasen-Nacht (30./31.
Dezember) geweiht. Mit einem Rossgrend, einem hdlzernen und von
innen beleuchteten Pferdekopf mit beweglichem Unterkiefer, zogen
die Burschen nach Einbruch der Dimmerung von Haus zu Haus, und
vertrieben das Nachtgespenst mit Glocken- und Peitschenlirm.

Bei den Germanen bekleidete die Frau, in deren Wesen der Rémer
Tacitus etwas Heiliges und Weissagendes sah, das angesehene Amt ei-
ner heilkundigen Priesterin. Thr oblag die Behandlung der Kranken

163



durch Befragen und Beschwichtigen der erziirnten Michte. Die be-
sondere Stellung der Frau und ihre Beziehung zu den Gottern erfor-
derte das Singen und Tanzen bei religiosen Festen, das Sieden des ri-
tuell genossenen Bieres und das Zubereiten der Opfertiere. Aus die-
sen magischen Titigkeiten entwickelte sich das Bild der zaubernden
Hexe und aus der Verbindung der Priesterin mit den Goéttern die Vor-
stellung vom Biindnis mit dem Teufel.

Hexenbesen

Urspriinglich sah man in den Hexen zauberhafte Feen und geheim-
nisvolle Elfen, die in Hecken und auf Baumwipfeln lebten. Spiter
wandelte sich das Bild und die Hexe wurde zum kindermordenden,
nachts herumschwebenden weiblichen Wesen, das sich zu gewissen
Zeiten mit seinesgleichen an verschwiegenen Orten traf, um dem Sa-
tan, dem Herrn der Hexen, zu huldigen.

Das Herkunftsworterbuch der deutschen Sprache fithrt das Wort
Hexe auf das althochdeutsche hagzissa, hag[a]zus[sa], zuriick, sieht
darin das Wort Hag fir Zaun, Hecke, oder Gehege und bringt den
zweiten Wortteil mit dem norwegischen tysja, Elfe, in Verbindung,
Demnach wire die Hexe ein sich auf Zaunen oder Hecken aufhalten-
des elfisches Wesen, wie auch das altislindische Wort fiir Hexe, tun-
rida (davon abgeleitet Striga und Striggele), wortlich mit Zaunreite-
rin tibersetzt wird. Im ausgehenden Mittelalter ging das Wort Hexe
als Bezeichnung fiir einen (bosen) weiblichen Dimon auf Frauen
iiber, die scheinbar mit dem Teufel im Bunde standen und tiber ma-
gisch-schidigende Krifte verfligten. In unseren Sagen gelten Biume,
vor allem Tannen, als Aufenthaltsorte der Hexen und Zwerge. Der aus
Deutschland stammende Kantonsschullehrer Ernst Ludwig Roch-
holz (1809 bis1892) erwihnt in seiner Sammlung Schweizersagen aus
dem Aargaun die Geschichte einer Linde, die als Wohnstitte eines mu-
sizierenden Zwerges galt. Oft sah man den Didmon auf einem Ast sit-
zend Geige spielen. Als sich der Forster plotzlich an der Hohlung des
Baumes zu schaffen machte, wurde thm vom erbosten Wicht die Axt
an den Kopf geworfen.

Auf manchen Obstbiumen, Weissbuchen, Birken, Erlen, Pappeln
und Tannen sicht man in den Asten manchmal eigenartige Verfilzun-

164



Besenreitende Hexen.
Martin Le Franc, «Le

Champion des Dames»,

" ‘ "qtl“' i s 04 .
oo b M6 YRRl !Q!r-

A \/g}m 6

(«, tmnﬂ'n au

K : sﬂ)’ \g
S ik e el

YU ¢ Dt ma
B \‘ontmﬁmﬂ
S )W con L
< n(ﬂ PAE
(’-t arhe ymar J¢
_ Y audx pags
gt g N parfand <
L*\ twandt fu f:u
I outee e’ W
Ct neff an
CAut fanr faud

,{_\‘ t¢ Iy A0
Melle (@ aug

1451.

gen von seltsam und abnorm gestalteten Zweigen, die sich deutlich
vom gesunden Teil der Biume unterscheiden. Das dichte Gewirr ver-
kriippelter Zweige nannte man Hexenbesen, welche fiir die Schlupf-
winkel von Feen und Hexen gehalten wurden. Entfernte man die Ver-
wachsungen oder wurde das Baumchen zuriickgeschnitten, schadete
man den darin wohnenden Wesen oder totete sie. Die Astknauel (wie
auch die Misteln und Schmarotzerpflanzen an schlecht gepflegten
Obstbiumen) nennt man Hexen- oder Donnerbesen. Ein alter Aber-
glaube besagt, sie seien aus dem Blitz entstanden. Ebenso soll das
Haus, in dessen Ofen ein Donnerbesen verbrannt wird, vom Blitz ge-
troffen werden. Die Hexenbesen, denen das Volk derart Respekt
zollte, sind nichts anderes als die Folgen einer Pilzerkrankung, die

165



Wucherungen verursacht, an denen der Baum oft sein Leben lang lei-
det.

Die Blatter und Nadeln der verkriippelten Zweige sind auf ihrer
Unterseite weiss oder blaulich gestreift, da sich hier die Sporen-
schliuche befinden. Von diesen erfolgt die Ansteckung der gesunden
Aste. Aus den unnatiirlich verfilzten Zweigen kénnen sich keine Blii-
ten bilden, und bei Obstbiumen ist mit empfindlichen Ertragsausfil-
len zu rechnen. Die Nadeln der befallenen Weisstannen, auf denen die
Hexenbesen oft wie kleine Baumchen sitzen, werden diirr und fallen
im Winter ab. In dieser Jahreszeit lassen sich die braunen Hexenbesen
besonders gut vom gesunden Teil des Baumes unterscheiden.

Nach Liitolf bezeichnete man die Tannengrotzen ebenfalls als He-
xenbesen. Man verstand darunter «eine Art verkriippelter Tannchen,
namentlich solche, bei denen die Verzweigung sich dicht und besen-
formig um die Spitze herumstellt».! Die Grotzen entstehen durch die
Verbisse des Rehwildes. Die Tiere, die in harten Wintern kaum noch
Futter finden, ernihren sich von den zarten Schésslingen junger
Weisstannen. Im Frithjahr treibt der Ast seitlich neu aus und wird da-
durch im geraden Wachstum gehemmt. Durch immer neue Seiten-
triebe erhilt das Tannchen im Laufe weniger Jahre ein verkriippeltes,
besenartiges Aussehen. Auffallig gewachsene Tannchen trugen auch
an anderen Orten zur Bildung von Sagen bei. Im Kanton Aargau
glaubte man, dass sich die Hexen in Tannenwipfeln und besenférmi-
gen Jungpflanzen aufhielten und auf ihnen ritten. Wir wissen nun,
weshalb die Hexen auf Besen reitend dargestellt werden.

Der Totenbaum

Bis zur Einfithrung des Christentums lebten die V6lker nordlich der
Alpen im Einklang mit der Natur. Bei den Germanen und Kelten war
sie heilig und von tiberirdischen Wesen beseelt, die unter dem Schutz
der allmachtigen Gotter standen. Mangelnder Respekt gegeniiber der
Schopfung galt als Herausforderung hoherer Miachte.

1 Alois Litolf: Sagen Briuche und Legenden aus den fiinf Orten Luzern, Uri,
Schwyz, Unterwalden und Zug. Hildesheim und New York 1976 (Nachdruck der
Ausgabe Luzern 1862), 225.

166



Im Christentum haben die Auffassungen von einer beseelten Na-
tur keinen Platz. Christentum, Islam und Judentum sind Weltreligio-
nen, die nur einen einzigen Gott kennen, der nicht draussen in Hai-
nen, bei Quellen und in Pflanzen, sondern in Kirchen, Moscheen und
Synagogen wohnt. Aus der Bibel wissen wir, dass sie die Glaubens-
boten verpflichtete, die Kultstitten der Heiden auf den Bergen, den
Hiigeln und unter den Biumen zu zerstoren. Die Altire, heisst es,
seien niederzureissen und die Heiligen Biume umzuhauen. Bekannt
geworden ist das Wirken des hl. Bonifatius im Dorf Geismar an der
Eder. Dort verehrte das Volk eine uralte Eiche, die Thor geweiht war.
Bonifatius nahm eine Axt und fillte den Baum. Aber in keiner Heili-
genlegende wird erwihnt, dass dies nur unter dem Schutz eines gros-
sen frinkischen Heeres geschehen konnte. Noch im frihen 19. Jahr-
hundert liess die Luzerner Regierung wegen auffalligen «Andichte-
leyen» unter Polizeischutz Heilige Biume fillen, so in Zell und
Dagmersellen. Gleichzeitig erhielten die beiden Gemeinden die Auf-
forderung, neue Verstosse unverziiglich der Polizeikammer anzuzei-
gen.?

Das Christentum, die neue Religion aus einem fernen und unbe-
kannten Land, war bei den germanischen Stammesgemeinschaften
mit ihrer individuellen Auffassung von einer allgegenwirtigen Got-
terwelt nicht willkommen. Sie widersprach der uralten Auffassung ei-
ner von den Geistern der Ahnen bewohnten Natur: Aus dem Baum
stammte die Seele des Menschen und dorthin kehrte sie nach dem Tod
zurtick, um sich mit den Gottern zu vereinen, die menschliche Eigen-
schaften aufwiesen und wohl vergottlichte Ahnen waren. In Skandi-
navien und in den Alpen war der Hausbaum nicht bloss Symbol des
menschlichen Daseins, sondern die zum Menschen hiniiberwirkende
Parallelitit der Lebenskrifte: Was dem Baum geschah, das geschah
dem Menschen. Das Fallen heiliger Biume galt nicht nur als Frevel an
den Gottern, sondern besiegelte auch das eigene Schicksal, das mit je-
nem des Lebensbaumes aufs engste verkniipft war.

Bei allen indogermanischen Volkern lasst sich die kultische Ver-
ehrung des Baumes nachweisen und viele kennen Mythen, nach de-
nen die Menschen aus Baumen entstanden sind. In der Schweiz holte
die Hebamme die kleinen Kinder aus einem bestimmten hohlen

2 Josef Zihlmann: Heilige Biume und Orte. Hitzkirch 1985, 24.

167



Baum, den man den Kindlibaunm nannte. Im Kanton Luzern kamen
die Kinder aus einem morschen und hohlen Baumstrunk oder einfach
«aus dem Wald», wie die Kinder der Stadt Luzern, die man sich aus
dem Hergottswald kommend dachte. An anderen Orten wohnten die
Ungeborenen in Hohlen oder unter bestimmten Steinen, die auch
sonst als Aufenthaltsort der Elfen und Zwerge galten. In Menzingen
(Kanton Zug) hat dieser Glaube eine christliche Umdeutung erfahren.
Dort kamen die Kinder aus einem hohlen Baum. Als dieser gefallt
wurde holte man sie aus einer Holzkiste in Maria Einsiedeln.?

Ebenso war der Baum Sitz der Totengeister, denn nach dem Hin-
schied kehrt die Seele des Menschen dahin zuriick. Dieser Glaube,
Relikt eines vorchristlichen Totenkultes, lebt in modernen Bestat-
tungsritualen fort. Nach dem Tod wird der Mensch in einen Holzsarg
gelegt, den man an manchen Orten immer noch den Totenbaum
nennt. Der Sarg symbolisiert die Riickkehr der Lebenden in das Reich
der Ahnen und Naturgeister. Bestimmte Biume galten deswegen bis
ins 19. Jahrhundert als von den Verstorbenen beseelt. Wer sich am ge-
heiligten Holz vergriff, forderte die Geister der Ahnen heraus. In ei-
ner badischen Sage fand man ein vermisstes Kind ertrunken in einem
Bach. Man sah darin das Wirken einer weissgekleideten Jungfrau mit
wallenden Haaren, die oft bei den Triimmern einer nahegelegenen
Burg gesehen wurde. Das Schicksal dieses weiblichen Wesens, hiess
es, sei an eine dort stehende Tanne geknupft Dieser Baum aber war
gefillt und aus seinem Holz die Wiege jenes Kindes gefertigt worden,
das seinen Eltern so friih verloren ging.* Der Volksglaube verhindetee
aus diesem Grund das Fillen Heiliger Biume, und wo es auf obrig-
keitliche Anordnung dennoch geschah, errichtete man Bildstocke
und Kapellen, um die erziirnten Michte zu beschwichtigen.

Die Geister der Toten, die verlorenen Seelen, die den Weg ins Jen-
seits nicht finden, umherirren und sich den Lebenden gegeniiber be-
merkbar machen, werden beschworen und in Baume und Balken ver-
wiesen. In Ruswil bannte ein Geistlicher die Seele eines Verstorbenen,
die in dunklen Nichten regelmissig spiaten Heimkehrern auflauerte
und sie belistigte, in einen Baum. Im islindischen Haus der Sagazeit

3 Liutolf, 550.
4 Ernst Ludwig Rochholz: Schweizersagen aus dem Aargau, Biande [ und II. Ziirich
1989 (Nachdruck der Ausgabe Aarau 1856), 90.

168



In Holzbalken verbannter
Geist. Landwirtschafts-
museum Burgrain.

kannte man den Hochsitzpfeiler, ein geschmiickter und von den See-
len der Verstorbenen bewohnter Holzbalken, der im Ahnenkult eine
wichtige Rolle spielte. Auch in unserem Volksglauben finden wir ar-
chaische Relikte vorchristlicher Totenkulte. Ruhelose Wesen bewoh-
nen bestimmte Holzbalken oder werden in diese gebannt. In einem
neuen Haus in Grossdietwil ging ein Geist um, der mit dem Bauholz
eines abgebrochenen Gebiudes darin Einzug gehalten hatte. Der
Leutpriester sperrte die umherirrende Seele in einen Balken. Dazu
bohrte er ein Loch und verschloss die Offnung mit einem geweihten

Zapfen.s

5  Liitolf, 157.

169



Eindriicklich warnen die Volkserzihlungen vor dem Frevel an
Heiligen Biumen und schildern die Folgen selbstherrlicher Uber-
griffe. Wer den alten Glauben missachtete oder verspottete, dem war
der Tod gewiss:

«Auf der Bramegg stand noch wvor einigem Jahren eine uralte
mdchtige Tanne. Wenn ringsumber abgeholzt wurde, sie blieb von der
Axt verschont, denn vom Vater auf den Sohn vererbte sich die War-
nung, diese Tanne nicht umzubanen, weil ein Geist darin sei, und es
ein Ungliick absetzen wiirde. Steinalte Leute wollten sich erinnern,
dass der Geist sei hineingebannt worden. Das konnte vor einigen Jah-
ren der Sobhn vom Vater nicht mebr glauben. Mochten die Altern,
mochten fremde Leute kummerhaft abmahnen so viel sie wollten, er
hatte ausgerechnet wieviel Nutzen die grosse Tanne abwerfen werde
und ihr Sturz war unbeungsam festgesetzt. Ja er spottete noch und that
es zum Trotz. Er hitte es nachher nimmer gethan. So wie der Baum
hinfiel, traf den, der dieses befohlen, plotzlich ein furchtbarer Schmerz
im Bein und kein Kriutlein war dagegen gewachsen, er musste daran
sterben. »°

Nachts verlassen die elbischen Wesen ithren Aufenthalt in Hecken
und Baumwipfeln. Mit den ruhelosen Seelen Verstorbener schweifen
sie umher und folgen unsichtbaren Wegen, die seit Menschengeden-
ken einen bestimmten Verlauf nehmen. Mit Rauschen, Tosen und ei-
nem Geheul, demjenigen jagender Hunde dhnlich, kiindet sich der
geisterhafte Zug an. Die Wilde Jagd, die man an anderen Orten Wuo-
tisheer, Muotiseel oder Tiirstjagd nennt, zerschmettert unbarmherzig
alles, was sich ihr entgegenstellt. Grausam ist das Schicksal der Un-
vorsichtigen und Spatter. Sie werden zerfetzt und miissen sich dem
Gefolge anschliessen. Wenn in einer Sage aus Fischbach, Kanton Lu-
zern, die im Wilden Heer mitreitende Nachthexe, die Striaggele, als
Drohung angerufen wird und das unfolgsame Kind raubt, ist dies als
Abschreckung und Warnung an die Lebenden zu verstehen. Am dar-
auffolgenden Tag, iberliefert die Sage, fanden die Leute bei der
Kreuztanne, die frither in der Nihe der Liegenschaft Ober-Gretti
stand, Beinchen und Haare des Kindes und einige Fetzen von seinen
Kleidern. Als die Kreuztanne spiter gefillt wurde, floss Blut aus dem
Holz. Als Zeichen der Vershnung mit den hier wirkenden Michten

6  Liitolf, 365.

170



Kreuz bei der Ober-Gretti,
Gemeinde Fischbach.

errichtete man ein steinernes Kreuz, an dem jenes Eisenkreuz ange-
bracht wurde, das frither an der Tanne hing. Dieses Kreuz steht noch
heute. Von einer besonderen Bedeutung im Volksglauben ist aller-
dings nichts mehr bekannt. Aber das in der Nihe stehende Wildchen
gilt immer noch als Aufenthaltsort unruhiger Seelen. Es wird erzihlt,
dass es in seiner Nihe mehrmals zu unliebsamen nichtlichen Begeg-
nungen mit geisterhaften Wesen und gespenstischen schwarzen Hun-
den kam.

Die kindertotende Straggele ist nicht im Zusammenhang mit ei-
nem (vielleicht sogar tatsichlich geschehenen) Verbrechen zu sehen.
Vielmehr steht sie in enger Beziehung zur Reise der Seele ins Jenseits.
Die Mutter, die in der Sage ihr unfolgsames Kind aus dem Fenster

171



«Straggelechippeli» bei Sempach.

streckt, liefert es nicht der Nachthexe, sondern dem Tod aus. Das glei-
che Motiv liegt auch dem bekannten Marchen Héinsel und Gretel zu-
grunde. Dort lauert die Hexe den verirrten Kindern auf, die in der un-
bekannten Wildnis absichtlich ihrem Schicksal, dem Tod, preisgege-
ben werden. Im iibertragenen Sinn unternchmen die Seelen der
Kinder eine Reise in eine Zwischenwelt. Sie entrinnen dem Tod (der
Hexe) und kehren wieder ins Leben zurtick.

In ihrer urspriinglichen Bedeutung ist die Striggele ein zwischen
dem Diesseits und dem Jenseits stehendes Wesen, das die Seelen der
Verstorbenen abholt und auf ihrem gefdhrlichen Weg ins Reich der
Toten begleitet. Sie ist keine eigenstindige Gestalt, sondern die Ur-
form der spiteren Hexe, der Zaunreiterin. In seiner urspriinglichen
Bedeutung galt der Zaun nicht nur als Schutz gegen wilde Tiere, son-
dern auch als Bannkreis gegeniiber dimonischen Michten. Jenseits
des Zaunes war der Mensch bosartigen Naturgeistern ausgeliefert, so-
fern er nicht geeignete Vorkehrungen traf und sich der Hilfe gutarti-
ger Wesen versicherte, die thn durch die unbekannte Wildnis geleite-

172



Beinhaus von Kirchbiihl
bei Sempach, 1575.

ten. Im iibertragenen Sinn verlisst auch die Seele des Verstorbenen die
Gemeinschaft und begibt sich in eine neue unbekannte Welt, wobei
der Zaun die Schwelle zum Unbekannten, zum Tod symbolisiert.
Hier werden die Seelen, die sich beizeiten mit dem Jenseits vertraut
gemacht haben, erwartet und in das Reich der Toten geleitet. Die tibri-
gen irren ruhelos umher, bis auch sie von threm Dasein erlost werden.
Das bekannte Striggelechippeli in Sempach ist somit im Zusammen-
hang mit dem Totenvolk zu sehen, das in ruhigeren Tagen hier viel-
leicht einmal vorbeizog. In der Kapelle brachte man Opfer dar, um die
jenseitigen Wesen glinstig zu stimmen. Heute noch hingen im diiste-
ren Innern Votivgaben aus Wachs und Holz und ein vor Jahrzehnten
gestiftetes Flachsknauel, das in einer Zeit, in der diese Briauche der

173



Vergessenheit anheimfallen, als «Zopf» des von der Striggele entfiihr-
ten Kindes gehalten wird.

Tod, Aufenthalt in einer Zwischenwelt, Eintritt in ein neues (ewi-
ges) Leben: Unschwer lassen sich hier die in fast allen Religionen be-
kannten Stationen einer spirituellen Wiedergeburt erkennen, die im
Christentum in Himmel und Hélle unterteilt werden. Mit einem gott-
ergebenen Leben soll sich der Mensch auf das Leben nach dem Tod
vorbereiten. Beschwdrend mahnt eine Inschrift im 1575 geweihten
Beinhaus von Kirchbiihl bei Sempach:

« Lerne sterben / wilst du dene nit ins Teiiffelsreich verderben
da du Ewig brennen miistest / O Sieb / Lerne sterben. »

Josef Zihlmann erzihlt uns vom alten Brauch, am Abend den Ro-
senkranz und das Glaubensbekenntnis zu beten. In vielen Familien
war es allgemein tiblich, der personlichen Andacht ein Foifi (fiinf Va-
terunser und Gegriisst-seist-du-Maria) beizufiigen und die hl. Bar-
bara, die Patronin der Sterbenden, um einen guten Tod zu bitten: «Zu
Ehre der heilige Sant Barbere, si wellis nid un’biichtet lo stirbe ond
zerscht das hochheiligschte Sakremint des Altars teilhaftig lo
wirde.»” Entscheidend ist nicht der Tod an sich, sondern die Angst
vor dem unvorbereiteten Ableben, das die ewige Ruhe der Seele er-
schwert, wenn nicht gar verunmoglicht.

Die Vorstellung von der Riickkehr der Seele in den Heiligen Baum
und die Angst vor der Vereinigung mit dem namenlosen Heer der un-
erldst jagenden Naturdimonen und Totengeister kommt in einer Sage
aus dem Kanton Aargau besonders offenkundig zum Ausdruck.
Wihrend das Kind in der urtiimlichen Straggelesage aus dem luzerni-
schen Fischbach verloren ist, kann es hier im Vertrauen auf Gott vor
dem Verderben bewahrt werden: Als nimlich die Frau eines Land-
mannes im aargauischen Auenstein ein Kind gebar, begehrte eine
fremde Frau Einlass und Nachtquartier. Anfanglich hatte man sie ab-
gewiesen. Dann aber gab der Bauer ihrem dringenden Bitten nach
und nahm sie die Nacht tiber bei sich auf. Als sich die Unbekannte am
anderen Tag wieder auf den Weg machte, dankte sie threm Gastgeber,

7  Josef Zihlmann: Sie rufen mich beim Namen. Menschen, Brauche, Namen in der
Luzerner Landschaft. Hitzkirch 1982, 245.

174



wiinschte dem Neugeborenen Gliick und mahnte die Hausbewohner,
auf dieses Kind besonders aufzupassen. Ein Traum von einer hohen
Waldtanne, den sie hier in dieser Nacht gehabt habe, deute darauf hin,
dass das Kind dazu bestimmt sei, sich vor dem zwanzigsten Lebens-
jahr zu erhingen. Das Unbheil, fiigte die Fremde hinzu, lasse sich ab-
wenden, wenn sich das Kind daran gewdhne, alles im Namen Gottes
zu beginnen. Die Hausleute versiumten es nicht, den Rat der alten
Frau zu befolgen. Niemals hatte man das Midchen allein fortgehen
lassen, und ohne Ungliick waren neunzehn Lebensjahre vorbeigegan-
gen. Am frithen Morgen, an dem sein zwanzigster Geburtstag kam,
verliessen Vater und Tochter ihr Heim. Diesen Tag wollten sie ge-
meinsam im Wald verbringen, damit kein unerwiinschter Besuch An-
lass zur schrecklichen Tat geben konnte. Draussen in der Natur war
die Lebenslust der jungen Frau kaum zu ziigeln. «Sieh den schonen
Baumb», rief sie auf eine michtige Tanne deutend, «auf diesen will ich
klettern!» Bei der Tanne zdgerte sie plotzlich. «Nun kann ich es nicht
mehr!» Der Vater verstand dieses Wort. Der Tag verlief ohne Unfall
und die Frau war gerettet.

Das eigentliche Motiv dieser Sage ist nicht in der Suizidgefahr zu
suchen, die mit dem Besteigen der Tanne verbunden gewesen wire,
sondern in der Sehnsucht der Seele, wieder in den Baum der Ahnen
zurlickzukehren.

Die vorchristlichen Elemente des Hexentanzes

Von Zeit zu Zeit verliessen die Elfen und Geister der Verstorbenen
ihre Wohnstitten in Baumhohlen und Tannenwipfeln, um zu feiern
und zu tanzen. Bei der Heilig Tanne, auf halbem Weg von Entlebuch
nach Wolhusen, ist ein Handwerker unverhofft Zeuge eines derarti-
gen Reigens geworden. Von weitem sah er kleine Wesen um die Tanne
tanzen und es schien ihm, als ob es Kinder waren. Als er den Platz er-
reichte, verschwanden die Wichte in einem Loch am Fuss des Bau-
mes.8

Zahlreich sind die Orte, die als Tanzplitze der Zwerge und Elfen
galten. In Deutschland spielte der Blocksberg als eigentlicher Hexen-

8  Liitolf, 364.

175



tanzplatz eine herausragende Rolle. In Thiiringen tanzten die Hexen
auf dem Horselberg bei Eisenach, und in Schweden kannte man den
Blakulla. In den Prozessakten von Luzern und Sursee werden eine
Alp in Escholzmatt und die Prattelenmatte erwihnt. Dringt man tie-
fer in die Lokalgeschichte ein, lassen sich weitere Hexentanzplitze lo-
kalisieren. Hinweise finden wir in Flurnamen und Volkserzahlungen.
Namen wie Tanzplatz, Spielplatz, Hexentanz oder Tanzboden sind in
unserer Gegend haufig vorkommende Namen fiir bestimmte Wald-
oder Landparzellen. Im aargauischen Seengen grenzt der Tannenwald
an die Elfliwiese, und eine seiner grosseren Liicken heisst Tanzplatz.?
In der Nihe von Beromiinster gibt es Hexentanzplitze, die man bis
vor wenigen Jahrzehnten immer noch unter diesem Namen kannte.
Der eine ist eine grosse Lichtung im Erlosenwald, die auf der Karte
mit Heidenrain eingetragen ist. Ein anderer befindet sich auf der
Hochweid oberhalb Feldenmoos bei Rickenbach.!® Inzwischen sind
viele dieser einsamen Waldwiesen wieder aufgeforstet und dafiir neue
geschaffen worden.

Die Plitze, auf denen sich Hexen und Kobolde nichtlicherweile
vergnligten, glaubte man am versengten Boden und zertretenen Gras
zu erkennen. In Nidwalden erzihlte man die Geschichte eines frohli-
chen Geigers, der die tanzenden Wichte mit seinem Spiel erfreute:

«Einst kam er spét in der Nacht von einer <Kilbe> in Wolfenschies-
sen. Da begegnete ithm Jemand, der ihn fragte, ob er zu einem Tanze
kommen wolle, um aufzuspielen. Er sagte zu — und schon befand er
sich in einem prachtvollen Saale. Da musste er einer grossen, herrlich
gekleideten Gesellschaft seine Fiedel tonen lassen. Plotzlich horte er
von Thalwil her das Glocklein zur Friibmesse lauten und beim ersten
Klange verschwand alles vor seinen Augen. Er aber sass mitten im
Dornengebiisch beim sog. Hexentanze iiber dem Kohlentobel am
Wege nach Rikenbach. Dieser Platz ist ein grosser Kreis von ganz ro-
ther Erde, der mitten aus dem griinen Alpboden absticht.
In der Walburgisnacht geht es da unter dem Hexenchore sebr bunt
her.»!

9 Rochholz I, 291.
10 Joseph Schacher: Das Hexenwesen im Kanton Luzern; nach den Prozessen von
Luzern und Sursee 1400-1675. Luzern 1947, 20.
11 Liitolf, 46.

176



Hexenring. Mittler-Moos, Ruswil. Bild: Stefan Kolliker, Ruswil.

Auch andere Sagen geben uns Kunde von den Spuren nichtlicher
Tinze, von roter und verbrannter Erde, dlirren Kreisen und dunklen
Ringen, die sich an verwunschenen Plitzen um bestimmte Baume zie-
hen. Es ist heute erwiesen, dass die seltsamen Ringe, von denen auch
die Hexen in ithren «Gestindnissen» so austiihrliche Beschreibungen
lieferten, mythisch umgedeutete Naturphinomene sind. Es handelt
sich um Pilze, die im Spatsommer und im Herbst auf Wiesen und in
Wildern als «Hexenringe» oder «Hexenkreise» auftreten. Auch ohne
Fruchtkorper (Pilze) fallen die Kreise dem Beobachter auf, da sich die
Vegetation im Innern eines Hexenrings anders verhilt als diejenige
seiner Umgebung. Man hat den Eindruck, diese Stellen seien beson-
ders gediingt worden. Das Gras wichst hoher und ist saftiger als es
sonst der Fall ist. Im Jahre 1950 schilderte der Heimatforscher Dr.
Hans Portmann, Escholzmatt, seine Beobachtungen:

«Im August 1950 wurden im Emdgras, auf verschiedenen Matten
um das Dorf Escholzmatt herum, auffillige Grasringe beobachtet, so
in der Lochweid (Peter Bucher), im Lombach (Anton Schmidiger), im

177



Mooshof (Franz Josef Zemp), im Schwandacher (Jos. Schacher), Riiti-
wil und Ganzenbach (Jos. Vetter). Die Ringe waren oft fast zirkelrund
und hatten einen Durchmesser von 1 bis 1!/, Meter und eine Breite
von 20 bis 25 Zentimeter. Im Ring war das Gras normal aussehend,
wie auch ausserhalb desselben. Das den Ring bildende Gras war dun-
kelgriin und hoher gewachsen. — Die Ringe traten bald mebr verein-
zelt, bald gehdauft auf. Von einer Seite wurde vermutet, die Erschei-
nung konnte einen Zusammenhang mit den Engerlingen haben. Die
Ringe wurden mit Interesse beobachtet, und es ist daher umso ange-
zeigter, iber die Ursache aufzukliren. »"2

Die Erklirung fiir die «verbrannten» Kreise ist auf den Einfluss
dieser Pilzarten auf die Umgebung zu suchen. In jedem Pilz reifen
Tausende von winzig kleinen Sporen. Zu vergleichen sind sie mit den
Samen der Bliitenpflanzen. Sind die Bodenverhiltnisse giinstig, bildet
sich daraus das Mycel, das sich im Boden kreisférmig ausbreitet. Es
saugt das Bodenwasser auf und baut die Uberreste von Pflanzen und
Tieren ab. Damit erzeugt es beim Wachstum Stickstoff, der in der
Menge, in der er hier auftritt, das Gras zum Absterben bringt. Das
Gras verdirbt und wird diirr, weil die Pflanzen an Wassermangel und
einem ibermissigen Gehalt von Stickstoff im Boden leiden. Im Kreis-
innern erholt sich die Vegetation. Die diirren Ringe heben sich vom
satten Griin der Umgebung ab und es entstehen die bekannten He-
xenkreise. Umgekehrt verhilt es sich am Rand des Geflechtes. Hier
wird vom Pilz wenig oder kein Wasser aufgesogen. Trotzdem wird in
geringen Mengen Stickstoff erzeugt. In dieser Konzentration wirkt er
als Diinger und begtinstigt das Wachstum. Das Gras wichst dichter
und bildet in der Wiese dunkelgriine Ringe, die oft zusammen mit den
diirren Kreisen eine Einheit bilden. Da sich das Pilzgeflecht kreisfor-
mig ausbreitet, wird der Hexenkreis jedes Jahr um einiges grosser.
Man weiss von riesigen Hexenringen, deren Zuwachs das Volk jahr-
hundertelang beobachtete.

Auf der Wiese sind im Idealfall der innere diirre und der dussere
dunkle Ring zu erkennen, weshalb in vielen Sagen abwechslungsweise
von diirren und dunklen Kreisen oder in seltenen Fillen von beiden
die Rede ist: «Nicht weit von Baden liegt an der Mellinger-Strasse eine

12 Josef Aregger: Hexenringe. In: Alpegruess, Beilage zum «Entlebucher Anzeiger».
Schiipfheim 1951, Nr. 29.

178



Sdgmiihle; zwischen ihr und dem nichsten Berghange ist die Wiese
mit den zwei sonderbaren Grasringen, die ineinander liegen und zwi-
schen denen das Gras immer grosser und griiner steht, als innerhalb
und ausserhalb ...»'* Im aargauischen Grossdottingen zogen sich um
eine machtige Eiche mehrere dunkelfarbige Grasringe, die das Volk
Hexenringe nannte. Man sagte, hier hitten die bésen Weiber ihren
Tanzplatz gehabt.’* In der Nihe des Stidtchens Laufenburg kannte
man ebenfalls einen kreisrunden Platz, auf dem kein Gras wachsen
wollte. Noch um 1800 sollen sich die Hexen hier zum Tanz getroffen
haben.!s Daneben finden sich in den Sagen hiufig «Zeugen», die an
den bekannten Tanzplitzen die Hexen gesehen haben wollten:
«Westlich am Sickenberg im Frickthale standen im Mooswalde
drei grosse Eichen nabe beieinander; diese Biume sind jetzt gefallt, al-
lein um ihren alten Standpunkt zieht sich ein jetzt noch sichtbarer
grosser Ring, der frei von Gras und Gestriippe ist, wihrend beides in-
nen und aunssen bier veichlich aufwdchst. Er bheisst Hexentanz, und
man scheut sich noch hinzugehen oder gar in ihn hineinzutreten. Viel-
mals haben die Weidbuben, die des Nachts draussen bei dem Vieh
tibernachten mussten, zugesehen, wie die Hexen an den drei Eichen
zusammen kamen, zechten und schmausten und dann im Kreise, eine
der andern nach, um die Biume tanzten. Besonders mussten die Bu-
ben die wunderschone Tanzmusik riihmen. Es gab Gerichte aller Art,
die auf- und abgetragen wurden, bis der Tag anbrach, dann war stets
mit eimemmale thre Wirthschaft zu Ende. Einstens standen zwei Bur-
schen zusammen unter diesen Eichen, als plotzlich ein sonderbares
Gerdusch iiber thnen losbrach. Der Eine lief davon, der Andere klet-
terte auf einen Baum. Von bier aus konnte er zusebhen, wie der He-
xenhaufe nach und nach herbeigefabren kam, tanzte und zechte.
Ganz zuletzt kam noch eine Steinalte anf den Platz. Weil sie sich ver-
spétet hatte, fielen alle zusammen iiber sie her und straften sie ab.»'¢
Eine Sonderstellung unter den schweizerischen Hexentanzplit-
zen nimmt die Prattelenmatte ein. Sie befindet sich tatsachlich in Prat-
teln, nimlich dort, wo heute der Sportplatz «Hexmatt» profaneren

13 Rochholz 11, 122.
14 Rochholz I, 196.
15 Rochholz II, 174.
16 Rochholz II, 176.

179



Bewegungsspielen dient. Die Ortlichkeit gehort in der Schweiz zu
den einst bekanntesten Hexentanzplitzen. Sie ist etwa vergleichbar
mit dem Blocksberg im Harz, der schon in einem Beichtbuch des 15.
Jahrhunderts als Hexenberg bezeichnet wurde. Von dhnlich {iberre-
gionaler Bedeutung wie die Pratteler Hexenwiese war im Elsass der
Bollenberg bei Ruffach und der Kandel in der Nihe von Freiburg im
Breisgau, von dem «ausgerechnet» in der Walpurgisnacht 1981 2000
Kubikmeter Felsmasse abbrachen und zu Tale donnerten! Auffallend
hiufig ist in Luzerner Hexenprozessen von der Prattelenmatte die
Rede. Anna Koller von Rilediswil gesteht 1644: «Item habe sy dry
oder 4 mal ein stiieli angesalbet, daruf uf die Pratelematt geriten, al-
dort gessen, truncken und gedanzet, doch weder brot noch salz ge-
habt, habe aber niemand aldort kennen konen.»"” Der Pratteler He-
xentanzplatz war nach Dominik Wunderlin in der Innerschweiz der-
art allgemein bekannt, dass man spassweise, statt eine Frau zu fragen,
ob sie hexen kdnne oder eine Hexe sei, fragen konnte, ob sie schon auf
der Prattelenmatte gewesen sei oder wann sie dahin fahren wolle. Von
den Tanzen habe man Kreise verdorrten Grases sehen konnen, das
von den Fiissen der Hexen verbrannt worden sei. Ein gewisser Jakob
Sury gestand, dass er manchmal dort gewesen sei, «... da sey ein diir-
rer baum und ein Ring darumb .. .»'® Mit einem Kreis, in dessen Mitte
ein Baum steht, hat thn denn auch der Geometer Georg Friedrich
Meyer 1680 auf dem Plan von Muttenz-Pratteln eingezeichnet und
dazu bemerkt: «Der vermeinte Hexendanz auf Bratteler Matten».

Adresse des Autors:

Kurt Lussi
Neuenkirchstrasse 17
6017 Ruswil

17 Schacher, 18.
18 Dominik Wunderlin: Hexen und Hexenmeister im Baselbiet. In: Info-Heft, In-
formationsheft der kantonalen Verwaltung Nr. 76. Liestal 1988, 8.

180



	Beseelte Bäume und tanzende Hexen : Aufsätze zu Josef Zihlmanns "Heilige Bäume und Orte"

