
Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal

Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 53 (1995)

Artikel: Beseelte Bäume und tanzende Hexen : Aufsätze zu Josef Zihlmanns
"Heilige Bäume und Orte"

Autor: Lussi, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-718366

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-718366
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beseelte Bäume und tanzende Hexen

Aufsätze zu Josef Zihlmanns «Heilige Bäume und Orte»

Kurt Lussi

Seh' ich flüchtige Schatten, befreit von der Schwere des Leibes?

Schlingen im Mondlicht dort Elfen den luftigen Reihn?
(Schiller: Der Tanz)

Vorbemerkungen

Über den Glauben an eine beseelte Pflanzenwelt bei den verschiedenen

Völkern und Religionen ist im Laufe der Zeit sehr viel geschrieben

worden, Schwärmerisches und Fundiertes. Aus der Sicht des

wissenschaftlich arbeitenden Volkskundlers hat sich Josef Zihlmann der
Thematik angenommen und seine Erkenntnisse 1985 in «Heilige
Bäume und Orte» einem breiten Publikum zugänglich gemacht. Was

ihn beschäftigte, war der Heilige Baum der christlichen Neuzeit und
dessen aktuelle Rolle im Volksglauben. Uns interessieren in den
nachfolgenden Beiträgen die vorchristlichen Elemente des Baumkultes
und die Vorstellungen von einer beseelten Natur.

Die Fahrt zu den Heiligen Bäumen verstand man zuerst als

Opfergang, der die Besänftigung der an diesen Orten wirkenden Mächte
bezweckte. Erst später wurde der Kult christlich umgedeutet und
umgestaltet: Aus dem Opfergang wurde die Wallfahrt; aus den archaischen

Naturkräften göttliches Wirken. Wir müssen uns bewusst werden,

dass diese Umgestaltung bereits vor Jahrhunderten weitgehend
abgeschlossen war. Nach der Gründungslegende der Kapelle
Gormund hörte ein Bauer aus einem Tannenwipfel himmlische Musik.
Aus Ehrfurcht brachte er an diesem Baum ein Marienbild an, das

sogleich in helles Licht gehüllt wurde. Ähnliches wie in Gormund
geschah auch am Felsen von Werthenstein, der die Emme am Tor zum
Entlebuch majestätisch überragt. Ein holländischer Goldsucher
befestigte an einer Tanne, in deren Geäst er eine geheimnisvolle Erscheinung

wahrnahm, ein Marienbild. Bereits 1518 gab die wunderbare
Heilung eines Kindes den Anstoss zum Bau der ersten Wallfahrtskapelle.

161



eHrasW6^iS '

Baum und Bildstöcklein bei
Ruswil. Symbol der
Versöhnung von archaischer
und christlicher Religion.

Im 18. und 19. Jahrhundert wurde ein Grossteil der Heiligen
Bäume auf Geheiss der Regierung und gegen den Willen des Volkes
weggeräumt. Nicht das Fällen eines von Feen und Ahnengeistern
bewohnten Baumes erzürnte das Volk, sondern die Entheiligung einer
Kultstätte, die man sich als eine christliche dachte. Den Geist der
Aufklärung überdauert hat der Glaube, dass sich an diesen bevorzugten
Stätten Gnade offenbart. Anstelle des Heiligen Baumes entstanden oft
Bildstöcklein oder Kreuze: Die Weihe des Wallfahrtsortes geschah
nicht durch das Heiligtum, sondern die besondere Bedeutung des

Platzes hat es erst entstehen lassen.

Der Glaube an eine beseelte Pflanzenwelt reicht zurück in die
Zeit, da die Natur als Aufenthaltsort von Göttern, Dämonen und See-

162



len der Abgeschiedenen galt. Das häufigste und verkannteste dieser
Wesen ist die Hexe, die uns, von unausrottbaren Vorurteilen geprägt,
in Märchen und Sagen ausschliesslich als böse Zauberin begegnet. Die
Vorstellungen sind verknüpft mit den über die Jahrhunderte entstandenen

Bildern von hässlichen alten Weibern, die dem Teufel huldigen
und obszöne Riten praktizieren. Die Benützung einer geheimnisvollen

Salbe ermöglicht den Flug durch die Luft. Auf Ofengabeln oder
dem Rücken eines Ziegenbocks reitend, fahren die Hexen in mondhellen

Nächten zum Sabbat. Dort verbringen sie tanzend, schmausend

und mit dem Teufel buhlend, die Zeit. Als Speisen werden die
erlesensten Dinge gereicht, die sich für Nichteingeweihte in Kot
verwandeln. Immer aber fehlen Brot und Salz. Haben die Hexen bei
ihren nächtlichen Zusammenkünften zuviel getrunken, spucken sie
beim Heimflug eine zitronengelbe schleimige Masse, die Hexenbutter,

aus.
Bis heute begreifen wir die Hexe als ein bösartiges und hinterlistiges

weibliches Wesen, das es darauf abgesehen hat, Unheil zu stiften
und Zwietracht zu säen. Gedankenlos benutzen wir in der Umgangssprache

Schimpfwörter, die unterschwellig auf das scheinbar Hexenhafte

und Dämonische der Frauen anspielen. Ein bekanntes Hexentier

und gleichzeitig eine abschätzige Bezeichnung für eine hochnäsige

Frau ist Schnepfe. Zauberinnen verwandeln sich in Schnepfen; das

Geschrei der Vögel deutete man als das Gekreisch fliegender Hexen.
Auch die Hühner sind dämonische Tiere, und jene, die mit den Flügeln

schlagen, gelten als besonders gefährlich. Man nennt sie Wetterhexen

und muss sie abtun, damit über Haus und Hof kein Unglück
hereinbricht. Mit Hoogge bezeichnet man unter vorgehaltener Hand
ein hässliches Mädchen. Das Wort hat nichts mit einem Haken zu
tun, sondern bezieht sich auf die Häggele, die ein mit dem Schrätteli
oder der Sträggele verwandtes weibliches Nachtgespenst des Luzerner

Hinterlandes ist. Der Häggele ist die Haggennasen-Nacht (30./31.
Dezember) geweiht. Mit einem Rossgrend, einem hölzernen und von
innen beleuchteten Pferdekopf mit beweglichem Unterkiefer, zogen
die Burschen nach Einbruch der Dämmerung von Haus zu Haus, und
vertrieben das Nachtgespenst mit Glocken- und Peitschenlärm.

Bei den Germanen bekleidete die Frau, in deren Wesen der Römer
Tacitus etwas Heiliges und Weissagendes sah, das angesehene Amt
einer heilkundigen Priesterin. Ihr oblag die Behandlung der Kranken

163



durch Befragen und Beschwichtigen der erzürnten Mächte. Die
besondere Stellung der Frau und ihre Beziehung zu den Göttern erforderte

das Singen und Tanzen bei religiösen Festen, das Sieden des

rituell genossenen Bieres und das Zubereiten der Opfertiere. Aus diesen

magischen Tätigkeiten entwickelte sich das Bild der zaubernden
Hexe und aus der Verbindung der Priesterin mit den Göttern die
Vorstellung vom Bündnis mit dem Teufel.

Hexenbesen

Ursprünglich sah man in den Hexen zauberhafte Feen und geheimnisvolle

Elfen, die in Hecken und auf Baumwipfeln lebten. Später
wandelte sich das Bild und die Hexe wurde zum kindermordenden,
nachts herumschwebenden weiblichen Wesen, das sich zu gewissen
Zeiten mit seinesgleichen an verschwiegenen Orten traf, um dem
Satan, dem Herrn der Hexen, zu huldigen.

Das Herkunftswörterbuch der deutschen Sprache führt das Wort
Hexe auf das althochdeutsche hagzissa, hag[a]zus[sa], zurück, sieht
darin das Wort Hag für Zaun, Hecke, oder Gehege und bringt den
zweiten Wortteil mit dem norwegischen tysja, Elfe, in Verbindung.
Demnach wäre die Hexe ein sich auf Zäunen oder Hecken aufhaltendes

elfisches Wesen, wie auch das altisländische Wort für Hexe, tun-
rida (davon abgeleitet Striga und Sträggele), wörtlich mit Zaunreiterin

übersetzt wird. Im ausgehenden Mittelalter ging das Wort Hexe
als Bezeichnung für einen (bösen) weiblichen Dämon auf Frauen
über, die scheinbar mit dem Teufel im Bunde standen und über ma-
gisch-schädigende Kräfte verfügten. In unseren Sagen gelten Bäume,
vor allem Tannen, als Aufenthaltsorte der Hexen und Zwerge. Der aus
Deutschland stammende Kantonsschullehrer Ernst Ludwig Rochholz

(1809 bisl892) erwähnt in seiner Sammlung Schweizersagen aus
dem Aargau die Geschichte einer Linde, die als Wohnstätte eines
musizierenden Zwerges galt. Oft sah man den Dämon auf einem Ast
sitzend Geige spielen. Als sich der Förster plötzlich an der Höhlung des

Baumes zu schaffen machte, wurde ihm vom erbosten Wicht die Axt
an den Kopf geworfen.

Auf manchen Obstbäumen, Weissbuchen, Birken, Erlen, Pappeln
und Tannen sieht man in den Asten manchmal eigenartige Verfilzun-

164



vH"*'" Vvm'ÏV'l Lï'jA

al

INilvm
• X

Besenreitende Hexen.
Martin Le Franc, «Le
Champion des Dames»,
1451.

uanfh\ au
cy> ?<\y dhow? 4

15 ucfcsvtcff
v Yï cÇîiutf' ^>1A

^enïtù/twff
teirfuitf. J3h

i < n cfl-çpa^ \

('~TZ APTK àai h
ytx au\ 1

<il. n yarfani*
i5 uan( Ai fa]
'CTeutc* Pce- S

nefi an Ai

Öiu tinvfaii
JLc tt% auo»

Ci\ AU<

gen von seltsam und abnorm gestalteten Zweigen, die sich deutlich
vom gesunden Teil der Bäume unterscheiden. Das dichte Gewirr
verkrüppelter Zweige nannte man Hexenbesen, welche für die Schlupfwinkel

von Feen und Hexen gehalten wurden. Entfernte man die
Verwachsungen oder wurde das Bäumchen zurückgeschnitten, schadete

man den darin wohnenden Wesen oder tötete sie. Die Astknäuel (wie
auch die Misteln und Schmarotzerpflanzen an schlecht gepflegten
Obstbäumen) nennt man Hexen- oder Donnerbesen. Ein alter
Aberglaube besagt, sie seien aus dem Blitz entstanden. Ebenso soll das

Haus, in dessen Ofen ein Donnerbesen verbrannt wird, vom Blitz
getroffen werden. Die Hexenbesen, denen das Volk derart Respekt
zollte, sind nichts anderes als die Folgen einer Pilzerkrankung, die

165



Wucherungen verursacht, an denen der Baum oft sein Leben lang
leidet.

Die Blätter und Nadeln der verkrüppelten Zweige sind auf ihrer
Unterseite weiss oder bläulich gestreift, da sich hier die
Sporenschläuche befinden. Von diesen erfolgt die Ansteckung der gesunden
Aste. Aus den unnatürlich verfilzten Zweigen können sich keine Blüten

bilden, und bei Obstbäumen ist mit empfindlichen Ertragsausfällen

zu rechnen. Die Nadeln der befallenen Weisstannen, auf denen die
Hexenbesen oft wie kleine Bäumchen sitzen, werden dürr und fallen
im Winter ab. In dieser Jahreszeit lassen sich die braunen Hexenbesen
besonders gut vom gesunden Teil des Baumes unterscheiden.

Nach Lütolf bezeichnete man die Tannengrotzen ebenfalls als
Hexenbesen. Man verstand darunter «eine Art verkrüppelter Tännchen,
namentlich solche, bei denen die Verzweigung sich dicht und besen-

förmig um die Spitze herumstellt».1 Die Grotzen entstehen durch die
Verbisse des Rehwildes. Die Tiere, die in harten Wintern kaum noch
Futter finden, ernähren sich von den zarten Schösslingen junger
Weisstannen. Im Frühjahr treibt der Ast seitlich neu aus und wird
dadurch im geraden Wachstum gehemmt. Durch immer neue Seitentriebe

erhält das Tännchen im Laufe weniger Jahre ein verkrüppeltes,
besenartiges Aussehen. Auffällig gewachsene Tännchen trugen auch

an anderen Orten zur Bildung von Sagen bei. Im Kanton Aargau
glaubte man, dass sich die Hexen in Tannenwipfeln und besenförmi-

gen Jungpflanzen aufhielten und auf ihnen ritten. Wir wissen nun,
weshalb die Hexen auf Besen reitend dargestellt werden.

Der Totenbaum

Bis zur Einführung des Christentums lebten die Völker nördlich der
Alpen im Einklang mit der Natur. Bei den Germanen und Kelten war
sie heilig und von überirdischen Wesen beseelt, die unter dem Schutz
der allmächtigen Götter standen. Mangelnder Respekt gegenüber der
Schöpfung galt als Flerausforderung höherer Mächte.

1 Alois Lütolf: Sagen Bräuche und Legenden aus den fünf Orten Luzern, Uri,
Schwyz, Unterwaiden und Zug. Hildesheim und New York 1976 (Nachdruck der
Ausgabe Luzern 1862), 225.

166



Im Christentum haben die Auffassungen von einer beseelten Natur

keinen Platz. Christentum, Islam und Judentum sind Weltreligionen,

die nur einen einzigen Gott kennen, der nicht draussen in Hainen,

bei Quellen und in Pflanzen, sondern in Kirchen, Moscheen und
Synagogen wohnt. Aus der Bibel wissen wir, dass sie die Glaubensboten

verpflichtete, die Kultstätten der Heiden auf den Bergen, den

Hügeln und unter den Bäumen zu zerstören. Die Altäre, heisst es,
seien niederzureissen und die Heiligen Bäume umzuhauen. Bekannt
geworden ist das Wirken des hl. Bonifatius im Dorf Geismar an der
Eder. Dort verehrte das Volk eine uralte Eiche, die Thor geweiht war.
Bonifatius nahm eine Axt und fällte den Baum. Aber in keiner
Heiligenlegende wird erwähnt, dass dies nur unter dem Schutz eines grossen

fränkischen Heeres geschehen konnte. Noch im frühen 19.

Jahrhundert liess die Luzerner Regierung wegen auffälligen «Andächte-
leyen» unter Polizeischutz Heilige Bäume fällen, so in Zell und
Dagmersellen. Gleichzeitig erhielten die beiden Gemeinden die
Aufforderung, neue Verstösse unverzüglich der Polizeikammer anzuzeigen.2

Das Christentum, die neue Religion aus einem fernen und
unbekannten Land, war bei den germanischen Stammesgemeinschaften
mit ihrer individuellen Auffassung von einer allgegenwärtigen
Götterwelt nicht willkommen. Sie widersprach der uralten Auffassung
einer von den Geistern der Ahnen bewohnten Natur: Aus dem Baum
stammte die Seele des Menschen und dorthin kehrte sie nach dem Tod
zurück, um sich mit den Göttern zu vereinen, die menschliche
Eigenschaften aufwiesen und wohl vergöttlichte Ahnen waren. In Skandinavien

und in den Alpen war der Hausbaum nicht bloss Symbol des

menschlichen Daseins, sondern die zum Menschen hinüberwirkende
Parallelität der Lebenskräfte: Was dem Baum geschah, das geschah
dem Menschen. Das Fällen heiliger Bäume galt nicht nur als Frevel an
den Göttern, sondern besiegelte auch das eigene Schicksal, das mit
jenem des Lebensbaumes aufs engste verknüpft war.

Bei allen indogermanischen Völkern lässt sich die kultische
Verehrung des Baumes nachweisen und viele kennen Mythen, nach
denen die Menschen aus Bäumen entstanden sind. In der Schweiz holte
die Hebamme die kleinen Kinder aus einem bestimmten hohlen

2 Josef Zihlmann: Heilige Bäume und Orte. Hitzkirch 1985, 24.

167



Baum, den man den Kindlibaum nannte. Im Kanton Luzern kamen
die Kinder aus einem morschen und hohlen Baumstrunk oder einfach
«aus dem Wald», wie die Kinder der Stadt Luzern, die man sich aus
dem Hergottswald kommend dachte. An anderen Orten wohnten die

Ungeborenen in Höhlen oder unter bestimmten Steinen, die auch

sonst als Aufenthaltsort der Elfen und Zwerge galten. In Menzingen
(Kanton Zug) hat dieser Glaube eine christliche Umdeutung erfahren.
Dort kamen die Kinder aus einem hohlen Baum. Als dieser gefällt
wurde holte man sie aus einer Holzkiste in Maria Einsiedeln.3

Ebenso war der Baum Sitz der Totengeister, denn nach dem
Hinschied kehrt die Seele des Menschen dahin zurück. Dieser Glaube,
Relikt eines vorchristlichen Totenkultes, lebt in modernen
Bestattungsritualen fort. Nach dem Tod wird der Mensch in einen Holzsarg
gelegt, den man an manchen Orten immer noch den Totenbaum
nennt. Der Sarg symbolisiert die Rückkehr der Lebenden in das Reich
der Ahnen und Naturgeister. Bestimmte Bäume galten deswegen bis
ins 19. Jahrhundert als von den Verstorbenen beseelt. Wer sich am
geheiligten Holz vergriff, forderte die Geister der Ahnen heraus. In
einer badischen Sage fand man ein vermisstes Kind ertrunken in einem
Bach. Man sah darin das Wirken einer weissgekleideten Jungfrau mit
wallenden Haaren, die oft bei den Trümmern einer nahegelegenen
Burg gesehen wurde. Das Schicksal dieses weiblichen Wesens, hiess

es, sei an eine dort stehende Tanne geknüpft. Dieser Baum aber war
gefällt und aus seinem Holz die Wiege jenes Kindes gefertigt worden,
das seinen Eltern so früh verloren ging.4 Der Volksglaube verhinderte
aus diesem Grund das Fällen Heiliger Bäume, und wo es auf
obrigkeitliche Anordnung dennoch geschah, errichtete man Bildstöcke
und Kapellen, um die erzürnten Mächte zu beschwichtigen.

Die Geister der Toten, die verlorenen Seelen, die den Weg ins Jenseits

nicht finden, umherirren und sich den Lebenden gegenüber
bemerkbar machen, werden beschworen und in Bäume und Balken
verwiesen. In Ruswil bannte ein Geistlicher die Seele eines Verstorbenen,
die in dunklen Nächten regelmässig späten Heimkehrern auflauerte
und sie belästigte, in einen Baum. Im isländischen Haus der Sagazeit

3 Lütolf, 550.
4 Ernst Ludwig Rochholz: Schweizersagen aus dem Aargau, Bände I und II. Zürich

1989 (Nachdruck der Ausgabe Aarau 1856), 90.

168



In Holzbalken verbannter
Geist. Landwirtschaftsmuseum

Burgrain.

kannte man den Hochsitzpfeiler, ein geschmückter und von den Seelen

der Verstorbenen bewohnter Holzbalken, der im Ahnenkult eine

wichtige Rolle spielte. Auch in unserem Volksglauben finden wir
archaische Relikte vorchristlicher Totenkulte. Ruhelose Wesen bewohnen

bestimmte Holzbalken oder werden in diese gebannt. In einem

neuen Haus in Grossdietwil ging ein Geist um, der mit dem Bauholz
eines abgebrochenen Gebäudes darin Einzug gehalten hatte. Der
Leutpriester sperrte die umherirrende Seele in einen Balken. Dazu
bohrte er ein Loch und verschloss die Öffnung mit einem geweihten
Zapfen.5

5 Lütolf, 157.

169



Eindrücklich warnen die Volkserzählungen vor dem Frevel an
Heiligen Bäumen und schildern die Folgen selbstherrlicher Ubergriffe.

Wer den alten Glauben missachtete oder verspottete, dem war
der Tod gewiss:

«Auf der Bramegg stand noch vor einigem Jahren eine uralte
mächtige Tanne. Wenn ringsumher abgeholzt wurde, sie blieb von der
Axt verschont, denn vom Vater auf den Sohn vererbte sich die

Warnung, diese Tanne nicht umzuhauen, weil ein Geist darin sei, und es

ein Unglück absetzen würde. Steinalte Leute wollten sich erinnern,
dass der Geist sei hineingebannt worden. Das konnte vor einigen Jahren

der Sohn vom Vater nicht mehr glauben. Mochten die Altern,
mochten fremde Leute kummerhaft abmahnen so viel sie wollten, er
hatte ausgerechnet wieviel Nutzen die grosse Tanne abwerfen werde
und ihr Sturz war unbeugsam festgesetzt. Ja er spottete noch und that
es zum Trotz. Er hätte es nachher nimmer gethan. So wie der Baum
hinfiel, trafden, der dieses befohlen, plötzlich ein furchtbarer Schmerz
im Bein und kein Kräutlein war dagegen gewachsen, er musste daran
sterben. »6

Nachts verlassen die elbischen Wesen ihren Aufenthalt in Hecken
und Baumwipfeln. Mit den ruhelosen Seelen Verstorbener schweifen
sie umher und folgen unsichtbaren Wegen, die seit Menschengedenken

einen bestimmten Verlauf nehmen. Mit Rauschen, Tosen und
einem Geheul, demjenigen jagender Hunde ähnlich, kündet sich der
geisterhafte Zug an. Die Wilde Jagd, die man an anderen Orten Wuo-
tisheer, Muotiseel oder Türstjagd nennt, zerschmettert unbarmherzig
alles, was sich ihr entgegenstellt. Grausam ist das Schicksal der
Unvorsichtigen und Spötter. Sie werden zerfetzt und müssen sich dem
Gefolge anschliessen. Wenn in einer Sage aus Fischbach, Kanton Fu-
zern, die im Wilden Heer mitreitende Nachthexe, die Sträggele, als

Drohung angerufen wird und das unfolgsame Kind raubt, ist dies als

Abschreckung und Warnung an die Bebenden zu verstehen. Am
darauffolgenden Tag, überliefert die Sage, fanden die Feute bei der
Kreuztanne, die früher in der Nähe der Fiegenschaft Ober-Gretti
stand, Beinchen und Haare des Kindes und einige Fetzen von seinen
Kleidern. Als die Kreuztanne später gefällt wurde, floss Blut aus dem
Holz. Als Zeichen der Versöhnung mit den hier wirkenden Mächten

6 Lütolf, 365.

170



Kreuz bei der Ober-Gretti,
Gemeinde Fischbach.

errichtete man ein steinernes Kreuz, an dem jenes Eisenkreuz
angebracht wurde, das früher an der Tanne hing. Dieses Kreuz steht noch
heute. Von einer besonderen Bedeutung im Volksglauben ist
allerdings nichts mehr bekannt. Aber das in der Nähe stehende Wäldchen
gilt immer noch als Aufenthaltsort unruhiger Seelen. Es wird erzählt,
dass es in seiner Nähe mehrmals zu unliebsamen nächtlichen
Begegnungen mit geisterhaften Wesen und gespenstischen schwarzen Hunden

kam.
Die kindertötende Sträggele ist nicht im Zusammenhang mit

einem (vielleicht sogar tatsächlich geschehenen) Verbrechen zu sehen.
Vielmehr steht sie in enger Beziehung zur Reise der Seele ins Jenseits.
Die Mutter, die in der Sage ihr unfolgsames Kind aus dem Fenster

171



«Sträggelechäppeli» bei Sempach.

streckt, liefert es nicht der Nachthexe, sondern dem Tod aus. Das gleiche

Motiv liegt auch dem bekannten Märchen Hansel und Gretel
zugrunde. Dort lauert die Hexe den verirrten Kindern auf, die in der
unbekannten Wildnis absichtlich ihrem Schicksal, dem Tod, preisgegeben

werden. Im übertragenen Sinn unternehmen die Seelen der
Kinder eine Reise in eine Zwischenwelt. Sie entrinnen dem Tod (der
Hexe) und kehren wieder ins Leben zurück.

In ihrer ursprünglichen Bedeutung ist die Sträggele ein zwischen
dem Diesseits und dem Jenseits stehendes Wesen, das die Seelen der
Verstorbenen abholt und auf ihrem gefährlichen Weg ins Reich der
Toten begleitet. Sie ist keine eigenständige Gestalt, sondern die
Urform der späteren Hexe, der Zaunreiterin. In seiner ursprünglichen
Bedeutung galt der Zaun nicht nur als Schutz gegen wilde Tiere,
sondern auch als Bannkreis gegenüber dämonischen Mächten. Jenseits
des Zaunes war der Mensch bösartigen Naturgeistern ausgeliefert,
sofern er nicht geeignete Vorkehrungen traf und sich der Hilfe gutartiger

Wesen versicherte, die ihn durch die unbekannte Wildnis geleite-

172



Beinhaus von Kirchbühl
bei Sempach, 1575.

ten. Im übertragenen Sinn verlässt auch die Seele des Verstorbenen die
Gemeinschaft und begibt sich in eine neue unbekannte Welt, wobei
der Zaun die Schwelle zum Unbekannten, zum Tod symbolisiert.
Hier werden die Seelen, die sich beizeiten mit dem Jenseits vertraut
gemacht haben, erwartet und in das Reich der Toten geleitet. Die übrigen

irren ruhelos umher, bis auch sie von ihrem Dasein erlöst werden.
Das bekannte Sträggelechäppeli in Sempach ist somit im Zusammenhang

mit dem Totenvolk zu sehen, das in ruhigeren Tagen hier
vielleicht einmal vorbeizog. In der Kapelle brachte man Opfer dar, um die

jenseitigen Wesen günstig zu stimmen. Heute noch hängen im düsteren

Innern Votivgaben aus Wachs und Holz und ein vor Jahrzehnten
gestiftetes Flachsknäuel, das in einer Zeit, in der diese Bräuche der

iniüft-a/iüliu.

173



Vergessenheit anheimfallen, als «Zopf» des von der Sträggele entführten

Kindes gehalten wird.
Tod, Aufenthalt in einer Zwischenwelt, Eintritt in ein neues (ewiges)

Leben: Unschwer lassen sich hier die in fast allen Religionen
bekannten Stationen einer spirituellen Wiedergeburt erkennen, die im
Christentum in Himmel und Hölle unterteilt werden. Mit einem
gottergebenen Leben soll sich der Mensch auf das Leben nach dem Tod
vorbereiten. Beschwörend mahnt eine Inschrift im 1575 geweihten
Beinhaus von Kirchbühl bei Sempach:

«Lerne sterben / wilst du dene nit ins TeUffeisreich verderben
da du Ewig brennen müstest / O Sieh / Lerne sterben. »

Josef Zihlmann erzählt uns vom alten Brauch, am Abend den
Rosenkranz und das Glaubensbekenntnis zu beten. In vielen Familien
war es allgemein üblich, der persönlichen Andacht ein Föifi (fünf
Vaterunser und Gegrüsst-seist-du-Maria) beizufügen und die hl.
Barbara, die Patronin der Sterbenden, um einen guten Tod zu bitten: «Zu
Ehre der heilige Sant Barbere, si wellis nid un'biichtet lo stärbe ond
zerscht das hochheiligschte Sakremänt des Altars teilhaftig lo
wärde.»7 Entscheidend ist nicht der Tod an sich, sondern die Angst
vor dem unvorbereiteten Ableben, das die ewige Ruhe der Seele

erschwert, wenn nicht gar verunmöglicht.
Die Vorstellung von der Rückkehr der Seele in den Heiligen Baum

und die Angst vor der Vereinigung mit dem namenlosen Heer der un-
erlöst jagenden Naturdämonen und Totengeister kommt in einer Sage

aus dem Kanton Aargau besonders offenkundig zum Ausdruck.
Während das Kind in der urtümlichen Sträggelesage aus dem luzernischen

Fischbach verloren ist, kann es hier im Vertrauen auf Gott vor
dem Verderben bewahrt werden: Als nämlich die Frau eines
Landmannes im aargauischen Auenstein ein Kind gebar, begehrte eine
fremde Frau Einlass und Nachtquartier. Anfänglich hatte man sie

abgewiesen. Dann aber gab der Bauer ihrem drängenden Bitten nach
und nahm sie die Nacht über bei sich auf. Als sich die Unbekannte am
anderen Tag wieder auf den Weg machte, dankte sie ihrem Gastgeber,

7 Josef Zihlmann: Sie rufen mich beim Namen. Menschen, Bräuche, Namen in der
Luzerner Landschaft. Hitzkirch 1982, 245.

174



wünschte dem Neugeborenen Glück und mahnte die Hausbewohner,
auf dieses Kind besonders aufzupassen. Ein Traum von einer hohen
Waldtanne, den sie hier in dieser Nacht gehabt habe, deute darauf hin,
dass das Kind dazu bestimmt sei, sich vor dem zwanzigsten Lebensjahr

zu erhängen. Das Unheil, fügte die Fremde hinzu, lasse sich
abwenden, wenn sich das Kind daran gewöhne, alles im Namen Gottes
zu beginnen. Die Hausleute versäumten es nicht, den Rat der alten
Frau zu befolgen. Niemals hatte man das Mädchen allein fortgehen
lassen, und ohne Unglück waren neunzehn Lebensjahre vorbeigegangen.

Am frühen Morgen, an dem sein zwanzigster Geburtstag kam,
verliessen Vater und Tochter ihr Heim. Diesen Tag wollten sie
gemeinsam im Wald verbringen, damit kein unerwünschter Besuch An-
lass zur schrecklichen Tat geben konnte. Draussen in der Natur war
die Lebenslust der jungen Frau kaum zu zügeln. «Sieh den schönen
Baum», rief sie auf eine mächtige Tanne deutend, «auf diesen will ich
klettern!» Bei der Tanne zögerte sie plötzlich. «Nun kann ich es nicht
mehr!» Der Vater verstand dieses Wort. Der Tag verlief ohne Unfall
und die Frau war gerettet.

Das eigentliche Motiv dieser Sage ist nicht in der Suizidgefahr zu
suchen, die mit dem Besteigen der Tanne verbunden gewesen wäre,
sondern in der Sehnsucht der Seele, wieder in den Baum der Ahnen
zurückzukehren.

Die vorchristlichen Elemente des Hexentanzes

Von Zeit zu Zeit verliessen die Elfen und Geister der Verstorbenen
ihre Wohnstätten in Baumhöhlen und Tannenwipfeln, um zu feiern
und zu tanzen. Bei der Heilig Tanne, auf halbem Weg von Entlebuch
nach Wolhusen, ist ein Handwerker unverhofft Zeuge eines derartigen

Reigens geworden. Von weitem sah er kleine Wesen um die Tanne

tanzen und es schien ihm, als ob es Kinder wären. Als er den Platz
erreichte, verschwanden die Wichte in einem Loch am Fuss des
Baumes.8

Zahlreich sind die Orte, die als Tanzplätze der Zwerge und Elfen
galten. In Deutschland spielte der Blocksberg als eigentlicher Hexen-

8 Lütolf, 364.

175



tanzplatz eine herausragende Rolle. In Thüringen tanzten die Hexen
auf dem Horselberg bei Eisenach, und in Schweden kannte man den
Blakulla. In den Prozessakten von Luzern und Sursee werden eine

Alp in Escholzmatt und die Prattelenmatte erwähnt. Dringt man tiefer

in die Lokalgeschichte ein, lassen sich weitere Hexentanzplätze
lokalisieren. Hinweise finden wir in Flurnamen und Volkserzählungen.
Namen wie Tanzplatz, Spielplatz, Hexentanz oder Tanzboden sind in
unserer Gegend häufig vorkommende Namen für bestimmte Waldoder

Landparzellen. Im aargauischen Seengen grenzt der Tannenwald
an die Elfliwiese, und eine seiner grösseren Lücken heisst Tanzplatz.9
In der Nähe von Beromünster gibt es Hexentanzplätze, die man bis

vor wenigen Jahrzehnten immer noch unter diesem Namen kannte.
Der eine ist eine grosse Lichtung im Erlosenwald, die auf der Karte
mit Heidenrain eingetragen ist. Ein anderer befindet sich auf der
Höchweid oberhalb Feldenmoos bei Rickenbach.10 Inzwischen sind
viele dieser einsamen Waldwiesen wieder aufgeforstet und dafür neue
geschaffen worden.

Die Plätze, auf denen sich Hexen und Kobolde nächtlicherweile
vergnügten, glaubte man am versengten Boden und zertretenen Gras
zu erkennen. In Nidwaiden erzählte man die Geschichte eines fröhlichen

Geigers, der die tanzenden Wichte mit seinem Spiel erfreute:
«Einst kam er spät in der Nacht von einer <Kilbe> in Wolfenschiessen.

Da begegnete ihm Jemand, der ihn fragte, ob er zu einem Tanze
kommen wolle, um aufzuspielen. Er sagte zu - und schon befand er
sich in einem prachtvollen Saale. Da musste er einer grossen, herrlich
gekleideten Gesellschaft seine Fiedel tönen lassen. Plötzlich hörte er
von Thalwil her das Glöcklein zur Frühmesse läuten und beim ersten
Klange verschwand alles vor seinen Augen. Er aber sass mitten im
Dornengebüsch beim sog. Hexentanze über dem Kohlentobel am
Wege nach Rikenbach. Dieser Platz ist ein grosser Kreis von ganz
rother Erde, der mitten aus dem grünen Alpboden absticht.
In der Walburgisnacht geht es da unter dem Hexenchore sehr bunt
her.»"

9 Rochholz I, 291.
10 Joseph Schacher: Das Hexenwesen im Kanton Luzern; nach den Prozessen von

Luzern und Sursee 1400-1675. Luzern 1947, 20.
11 Lütolf, 46.

176



Hexenring. Mittler-Moos, Ruswil. Bild: Stefan Kölliker, Ruswil.

Auch andere Sagen geben uns Kunde von den Spuren nächtlicher
Tänze, von roter und verbrannter Erde, dürren Kreisen und dunklen
Ringen, die sich an verwunschenen Plätzen um bestimmte Bäume
ziehen. Es ist heute erwiesen, dass die seltsamen Ringe, von denen auch
die Hexen in ihren «Geständnissen» so ausführliche Beschreibungen
lieferten, mythisch umgedeutete Naturphänomene sind. Es handelt
sich um Pilze, die im Spätsommer und im Herbst auf Wiesen und in
Wäldern als «Elexenringe» oder «Hexenkreise» auftreten. Auch ohne

Fruchtkörper (Pilze) fallen die Kreise dem Beobachter auf, da sich die

Vegetation im Innern eines Hexenrings anders verhält als diejenige
seiner Umgebung. Man hat den Eindruck, diese Stellen seien besonders

gedüngt worden. Das Gras wächst höher und ist saftiger als es

sonst der Fall ist. Im Jahre 1950 schilderte der Heimatforscher Dr.
Hans Portmann, Escholzmatt, seine Beobachtungen:

«Im August 1950 wurden im Emdgras, auf verschiedenen Matten
um das Dorf Escholzmatt herum, auffällige Grasringe beobachtet, so
in der Lochweid (Peter Bucher), im Lombach (Anton Schmidiger), im

177



Mooshof (Franz Josef Zemp), im Schwandacher (Jos. Schacher), Rüti-
wil und Ganzenbach (Jos. Vetter). Die Ringe waren oftfast zirkelrund
und hatten einen Durchmesser von 1 bis V/2 Meter und eine Breite
von 20 bis 25 Zentimeter. Im Ring war das Gras normal aussehend,
wie auch ausserhalb desselben. Das den Ring bildende Gras war
dunkelgrün und höher gewachsen. - Die Ringe traten bald mehr vereinzelt,

bald gehäuft auf. Von einer Seite wurde vermutet, die Erscheinung

könnte einen Zusammenhang mit den Engerlingen haben. Die
Ringe wurden mit Interesse beobachtet, und es ist daher umso
angezeigter, über die Ursache aufzuklären.»12

Die Erklärung für die «verbrannten» Kreise ist auf den Einfluss
dieser Pilzarten auf die Umgebung zu suchen. In jedem Pilz reifen
Tausende von winzig kleinen Sporen. Zu vergleichen sind sie mit den
Samen der Blütenpflanzen. Sind die Bodenverhältnisse günstig, bildet
sich daraus das Mycel, das sich im Boden kreisförmig ausbreitet. Es

saugt das Bodenwasser auf und baut die Uberreste von Pflanzen und
Tieren ab. Damit erzeugt es beim Wachstum Stickstoff, der in der
Menge, in der er hier auftritt, das Gras zum Absterben bringt. Das
Gras verdirbt und wird dürr, weil die Pflanzen an Wassermangel und
einem übermässigen Gehalt von Stickstoff im Boden leiden. Im Kreis-
innern erholt sich die Vegetation. Die dürren Ringe heben sich vom
satten Grün der Umgebung ab und es entstehen die bekannten
Hexenkreise. Umgekehrt verhält es sich am Rand des Geflechtes. Hier
wird vom Pilz wenig oder kein Wasser aufgesogen. Trotzdem wird in
geringen Mengen Stickstoff erzeugt. In dieser Konzentration wirkt er
als Dünger und begünstigt das Wachstum. Das Gras wächst dichter
und bildet in der Wiese dunkelgrüne Ringe, die oft zusammen mit den
dürren Kreisen eine Einheit bilden. Da sich das Pilzgeflecht kreisförmig

ausbreitet, wird der Hexenkreis jedes Jahr um einiges grösser.
Man weiss von riesigen Hexenringen, deren Zuwachs das Volk
jahrhundertelang beobachtete.

Auf der Wiese sind im Idealfall der innere dürre und der äussere
dunkle Ring zu erkennen, weshalb in vielen Sagen abwechslungsweise
von dürren und dunklen Kreisen oder in seltenen Fällen von beiden
die Rede ist: «Nicht weit von Baden liegt an der Mellinger-Strasse eine

12 Josef Aregger: Hexenringe. In: Alpegruess, Beilage zum «Entlebucher Anzeiger».
Schüpfheim 1951, Nr. 29.

178



Sägmühle; zwischen ihr und dem nächsten Berghange ist die Wiese
mit den zwei sonderbaren Grasringen, die ineinander liegen und
zwischen denen das Gras immer grösser und grüner steht, als innerhalb
und ausserhalb .»13 Im aargauischen Grossdöttingen zogen sich um
eine mächtige Eiche mehrere dunkelfarbige Grasringe, die das Volk
Hexenringe nannte. Man sagte, hier hätten die bösen Weiber ihren
Tanzplatz gehabt.14 In der Nähe des Städtchens Laufenburg kannte
man ebenfalls einen kreisrunden Platz, auf dem kein Gras wachsen
wollte. Noch um 1800 sollen sich die Hexen hier zum Tanz getroffen
haben.15 Daneben finden sich in den Sagen häufig «Zeugen», die an
den bekannten Tanzplätzen die Hexen gesehen haben wollten:

«Westlich am Säckenberg im Frickthale standen im Mooswalde
drei grosse Eichen nahe beieinander; diese Bäume sind jetzt gefällt,
allein um ihren alten Standpunkt zieht sich ein jetzt noch sichtbarer

grosser Ring, der frei von Gras und Gestrüppe ist, während beides
innen und aussen hier reichlich aufwächst. Er heisst Hexentanz, und
man scheut sich noch hinzugehen oder gar in ihn hineinzutreten. Vielmals

haben die Weidbuben, die des Nachts draussen bei dem Vieh
übernachten mussten, zugesehen, wie die Hexen an den drei Eichen
zusammen kamen, zechten und schmausten und dann im Kreise, eine
der andern nach, um die Bäume tanzten. Besonders mussten die Buben

die wunderschöne Tanzmusik rühmen. Es gab Gerichte aller Art,
die auf- und abgetragen wurden, bis der Tag anbrach, dann war stets
mit einemmale ihre Wirthschaft zu Ende. Einstens standen zwei
Burschen zusammen unter diesen Eichen, als plötzlich ein sonderbares
Geräusch über ihnen losbrach. Der Eine lief davon, der Andere kletterte

auf einen Baum. Von hier aus konnte er zusehen, wie der
Hexenhaufe nach und nach herbeigefahren kam, tanzte und zechte.
Ganz zuletzt kam noch eine Steinalte auf den Platz. Weil sie sich
verspätet hatte, fielen alle zusammen über sie her und straften sie ab.»'6

Eine Sonderstellung unter den schweizerischen Hexentanzplät-
zen nimmt die Prattelenmatte ein. Sie befindet sich tatsächlich in Prat-
teln, nämlich dort, wo heute der Sportplatz «Hexmatt» profaneren

13 Rochholz II, 122.
14 Rochholz I, 196.
15 Rochholz II, 174.
16 Rochholz II, 176.

179



Bewegungsspielen dient. Die Örtlichkeit gehört in der Schweiz zu
den einst bekanntesten Hexentanzplätzen. Sie ist etwa vergleichbar
mit dem Blocksberg im Harz, der schon in einem Beichtbuch des 15.

Jahrhunderts als Hexenberg bezeichnet wurde. Von ähnlich
überregionaler Bedeutung wie die Pratteler Hexenwiese war im Elsass der
Bollenberg bei Ruffach und der Kandel in der Nähe von Freiburg im
Breisgau, von dem «ausgerechnet» in der Walpurgisnacht 1981 2000
Kubikmeter Felsmasse abbrachen und zu Tale donnerten! Auffallend
häufig ist in Fuzerner Hexenprozessen von der Prattelenmatte die
Rede. Anna Koller von Rüediswil gesteht 1644: «Item habe sy dry
oder 4 mal ein stüeli angesalbet, daruf uf die Pratelematt geriten, al-
dort gessen, truncken und gedanzet, doch weder brot noch salz
gehabt, habe aber niemand aldort kennen könen.»17 Der Pratteler He-
xentanzplatz war nach Dominik Wunderlin in der Innerschweiz derart

allgemein bekannt, dass man spassweise, statt eine Frau zu fragen,
ob sie hexen könne oder eine Hexe sei, fragen konnte, ob sie schon auf
der Prattelenmatte gewesen sei oder wann sie dahin fahren wolle. Von
den Tänzen habe man Kreise verdorrten Grases sehen können, das

von den Füssen der Hexen verbrannt worden sei. Ein gewisser Jakob
Sury gestand, dass er manchmal dort gewesen sei, «... da sey ein dürrer

bäum und ein Ring darumb ,»18 Mit einem Kreis, in dessen Mitte
ein Baum steht, hat ihn denn auch der Geometer Georg Friedrich
Meyer 1680 auf dem Plan von Muttenz-Pratteln eingezeichnet und
dazu bemerkt: «Der vermeinte Hexendanz auf Bratteler Matten».

Adresse des Autors:

Kurt Lussi
Neuenkirchstrasse 17

6017 Ruswil

17 Schacher, 18.

18 Dominik Wunderlin: Hexen und Hexenmeister im Baselbiet. In: Info-Heft, In¬
formationsheft der kantonalen Verwaltung Nr. 76. Liestal 1988, 8.

180


	Beseelte Bäume und tanzende Hexen : Aufsätze zu Josef Zihlmanns "Heilige Bäume und Orte"

