Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal
Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 40 (1982)

Artikel: Wie sie heimgingen : Sterbe- und Totenbrauche auf der Luzerner
Landschaft [Fortsetzung]

Autor: Zihlmann, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-718477

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-718477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie sie heimgingen

Sterbe- und Totenbrauche
auf der Luzerner Landschaft

Josef Ziblmann

(Fortsetzung)

Das Begrabnis und die dreissig Tage darnach

Das erste Zeichen des Begrabnisses war am Morgen vom Kirchturm zu ho-
ren. An gewohnlichen Tagen wurde zur Werktagsmesse eine halbe Stunde
vor Beginn mit der Betglocke gelautet. Man nannte das Vorliizte. An jenen
Morgen, da ein Begribnis stattfand, erfolgte das Vorlduten nicht einfach
mit der Betglocke, sondern mit allen Glocken. Meist war zu dieser Zeit der
Leichenzug schon unterwegs, denn in der weiten Napflandschaft dauerte
der Gang vom Totenhaus zur Kirche oft eine Stunde oder sogar noch lan-
ger. Grund-dazu war nicht allein der weite Weg, sondern auch die Lei-
chenhalte, von denen noch die Rede sein wird.

Im Totenhause war am Begrabnismorgen alles viel frither aufgestanden
als sonst. Wenn der Fuhrmann mit dem Leichenwagen und die Leichentra-
ger da waren, begab man sich ins Totenzimmer zum Zudecken und Verna-
geln des Sarges, falls dies nicht schon am Vorabend stattgefunden hatte. Die
Vorbeterin oder ein Mitglied der Familie begann noch einmal mit einem
Foifi; in den Raumen des Hauses und vor dem Hause wurde mitgebetet.
Beim Hinaustragen der Leiche hielten die Leichentriger unter dem Haus-
eingang an, liessen den Sarg ein Vater unser lang auf der Tiirschwelle — das
Vaterunser wurde wieder von allen Anwesenden laut gebetet — und gingen
erst dann zum Leichenwagen.



Zu jener Zeit — es war in den 1920er Jahren — hat man bei unserem Bau-
ernvolk die Turschwelle beim Hauseingang noch deutlich, wenn auch nicht
immer bewusst, als eine Art magische Grenze emptunden. Es hat geheis-
sen, dass derjenige Mensch, der sein Leben im Hause verbringen wolle,
beim erstmaligen Betreten an der Tirschwelle einen Halt machen miisse,
um zu beten. So war es Brauch, dass ein Brautpaar, bevor es nach der
Hochzeit das Haus betrat, auf der Turschwelle niederkniete und ein Vater-
unser betete. Und so war es auch mit den Toten,die aus einem Hause getra-
gen wurden: man hielt auf der Tiirschwelle an und betete stellvertretend fiir
den Verstorbenen, der nun sein irdisches Heim verlassen musste.

Vor dem Hause formierte sich nun der Leichenzug. Allen voraus schritt
der Chriinizlitrdger, der das holzerne Kreuz, das nachher auf den Grabhii-
gel zu stehen kam, trug. Meist war dies ein Knabe im Schulalter. Wenn es
sich beim Verstorbenen um ein Mitglied einer Jungfrauen- oder Jiinglings-
kongregation handelte und wenn Mitglieder eines solchen Vereins den Sarg
trugen, dann wurde auch das Kreuz von einer Jungfrau oder einem Jung-
mann vorgetragen.

Am Kreuz hing nach damaliger Sitte nicht ein Christuskorpus, sondern
ein Chrallelichranz. An der Grosse und an der kunstvollen Beschaffenheit
dieses Kranzes, der im Prinzip aus einem Drahtgestell bestand, an dem ein
mehr oder weniger reiches Rankenwerk aus an Draht autgereihten Glasper-
len befestigt war, konnte man die Hablichkeit der Familie des Verstorbenen
erkennen. Die Grundfarben des Kranzes waren je nach Stand des Verstor-
benen verschieden. Bei verheirateten Personen herrschte schwarz vor, bei
ledigen Erwachsenen blau, griin oder dunkelrot, bei Jungfrauen, Schiilern
und Kindern weiss oder hellblau. Um den Kranz war am Kreuz ein Flor aus
textiler Gaze angeordnet, den man Schleife nannte. Dieser Flor war bei ver-
heirateten Personen schwarz, bei ledigen weiss.

Dem Kreuztrager folgte der Leichenwagen. Dieser war Eigentum der
Gemeinde und war im Spritzenhaus untergebracht. Ein von der Gemeinde
bestimmter Leichenwagentiihrer war fiir den Unterhalt des Wagens ver-
antwortlich; er hatte jeweils am Vortage eines Begribnisses den Wagen zu
reinigen und den schwarzen Lack aufzupolieren. Schliesslich hatte auch der
Mann selber, der wihrend der Fahrt zum Friedhof aut dem Bock des Wa-
gens sass und das Leitseil in der Hand hielt, in gebtihrender Kleidung zu er-
scheinen; er trug dunkle Kleider und hatte einen Hut auf dem Kopf. Pflicht
des Leichenwagenfiihrers war es auch, ein zuverlissiges und gepflegtes
Pterd mit sauberem Lederzeug vorzuspannen.

10



Zu beiden Seiten des Leichenwagens schritten vier oder sechs Schul-
midchen in weissen Kleidern. Es waren in der Regel die gleichen Kleider,
die die Mddchen am Weissen Sonntag trugen (man muss hier wissen, dass
die Kinder damals bis zum Schulaustritt am Weissen Sonntag mit den Erst-
kommunikanten zur Kirche gingen). Die wysse Meitschi, so wurden die
Midchen genannt, waren Kranztragerinnen und trugen zum kurzen weis-
sen Kleid eine schwarze Schirpe, Schleife genannt, die von der Schulter
schriag tber den Korper hing; dazu hatten sie schwarze Maschen aus Sei-
denband in den Haaren. Wenn das Kreuz von einem Midchen vorausgetra-
gen wurde, kam auch dieses in der gleichen Autmachung daher.

Dem Leichenwagen folgten dann im Leichenzuge die nichsten Ver-
wandten des Verstorbenen, zuerst die Manner, dann die Frauen. Zu jener
Zeit waren bei kirchlichen Anlassen die Geschlechter noch tberall ge-
trennt. Die Frauen kamen ganz in Schwarz und trugen einen Hut mit einem
langen Schleier, der das Gesicht bedeckte und bis an den Kleidersaum
reichte. Diese Schleier wurden dann mit der Zeit immer kiirzer und ver-
schwanden schliesslich ganz. Verheiratete Minner trugen als nahe Ver-
wandte des Verstorbenen ebenfalls schwarze Kleider; meist war es die
Hochzeitskleidung. Ohne Hut ging damals niemand an eine Beerdigung.
Als spezielles Zeichen der Trauer trugen die dem Verstorbenen nachstver-
wandten Minner einen langen schwarzen Prozessionsmantel. Einen solchen
schatften sich allerdings nur vermogliche Leute selber an; andere liehen sich
einen solchen bei einem Kreuz-, Fahnen- oder Kerzentrager (diese brauch-
ten einen derartigen Mantel fiir die Teilnahme an kirchlichen Prozessio-
nen). Ebenfalls als Zeichen der Trauer trugen mannliche Verwandte soge-
nannte Leidbander um den linken Oberarm und um den Hut. Die Armbinde
wurde dann spiter abgelost von einem kleinen Leidband am Kittelrevers
und dieses wiederum von einem schwarzen Leidknopf an der gleichen Stelle.

Der Trauerfamilie folgten schliesslich die Bekannten, Freunde und son-
stigen Teilnehmer am Leichengeleite. Thnen voraus schritten Mitglieder
von Vereinen, denen der Verstorbene angehort hatte, manchmal auch eine
Fahnendelegation mit schwarzbeflorter Vereinsfahne. War der Verstorbene
Mitglied eines Musikvereins gewesen, wurde der Leichenzug auf dem letz-
ten Wegstiick von der Musikgesellschaft in Uniform angefithrt. Voraus
schritt der Fihnrich. Als Trauermarsch wurde meist das Lied «Ich hatt’ ei-
nen Kameraden» gespielt.

Den Weg, den der Leichenzug zu gehen hatte, nannte man Lychwdg.
Dieser Ausdruck will sagen, dass es sich nicht um einen beliebigen Weg

11



handelte. Die Leichenwege aus bestimmten Pfarreiteilen waren brauch-
tumlich festgelegt. In der Regel hiess es, man miisse einen verstorbenen
Menschen auf jenem Wege zum Friedhof tithren oder tragen, den dieser zu
Lebzeiten beim Gang zur Kirche benutzt hatte. Das war freilich nicht im-
mer moglich, weil die Chilchwag im steilen Napfgelande hautig Abkiirzun-
gen waren, die durch unwegsames Gelinde fiihrten, wo ein Wagen unmog-
lich durchgekommen wire. Manche Kirchwege waren laut alter Ubung
Wege zwiische Himmel und Arde. Die Kirchginger durften solche Wege,
die als Abkiirzungen iiber Matten und Acker fiihrten, nur begehen, wenn
der Boden mit Schnee bedeckt oder zugetroren war. Man findet solche
Kirchwegrechte in dltern Zuschreibungsakten 6fters als Servitute vermerkt
mit der Formulierung «Weg zwischen Himmel und Erde». Solche Wege
eigneten sich meist nicht fiir Leichenziige. Viele Leichenwege tragen noch
heute Namen wie Lychwag, Totegdssli usw.

Es ist hier noch zu bemerken, dass ein Leichenzug je nach ortlichem
oder gesellschaftlichem Herkommen des Verstorbenen sehr verschieden
aussehen konnte. Von abgelegenen Heimwesen brachte man die Toten auf
Gefahrten, die dem Gelinde angepasst waren, zu Tale. Manchmal waren
dies Leiterwagen, Rytwdgeli oder sogar Schnagge (Schndgg nannte man ein
in bergiger Gegend verwendetes landwirtschaftliches Gefihrt, das vorne
zwei Kufen, hinten zwei Rader hatte). Auf der Talstrasse wartete dann der
Leichenwagen. Oft aber wurde ein unbemittelter Bergbauer in einem all-
taglichen Wagen zum Friedhof gefiihrt.

Ich vergesse auch nie die Begrabnisse der Leute, die im Armenhaus ge-
storben waren. Sie sind mir als Erinnerung an eine Zeit, da die sozialen Un-
terschiede eine ungeheuer grosse Rolle spielten, tief im Herzen eingegra-
ben. Voraus schritt der Fuhrknecht, de Charer, des Bauernhofes der Ar-
menanstalt und fiihrte das Pferd vor dem Rytwdgeli, auf dem der schwarze
Sarg lag; hinter dem Wagen schritten meist zwei Klosterfrauen und einige
Moérisegger (so nannte man die Insassen der Armenanstalt nach dem Hofna-
men des dazugehorigen Gutes). Dem Zuge schlossen sich dann bei der Kir-
che noch einige Frauen an, die gerne einem armen Schlucker ihre Vaterun-
ser schenkten. Mich trostete schon damals der Glaube, dass der Liebe Gott
weder auf die Liange des Leichengeleites noch auf den schonen Totenbaum
sehe.

Der Gang zur Kirche nahm in unserer grossen Gemeinde recht viel Zeit
in Anspruch. Der Grund dafiir liegt aber nicht allein in der Weitlautigkeit
der Landschaft. Es ist seit altersher Brauch, dass ein Leichenzug bei jedem

12



am Wege stehenden Kreuz, bei jeder Kapelle und jedem Bildstock anhilt.
Hier wird jeweils ein Vaterunser zum Troste der armen Seelen gebetet. Der
Brauch hat sich bis in unsere Tage (1980) erhalten. Das Luzernbiet mit sei-
ner katholischen Bevolkerung hat eine bemerkenswerte Sakrallandschaft.
Entsprechend der Zahl der kleinen und kleinsten Sakraldenkmaler sind
denn auch die Totenrasten, wenn ein Mensch zu Grabe geleitet wird. Als
ich noch ein Kind war, gehorte es zum alltiglichen Brauchtum, dass Man-
ner, wenn sie an diesen Stellen voriibergingen, den Hut vom Kopfe nah-
men; Frauen machten das Kreuzzeichen. Dasselbe tat man auch bei den
Leichenhalten.

War der Leichenzug vor der Kirche angekommen, wurde der Sarg von
den Leichentriagern vom Leichenwagen genommen und auf die vor der Kir-
che bereitstehende Totenbahre gelegt. Wenn dann im Kirchturm das Glok-
kengeldute einsetzte, war dies das Zeichen fiir den Beginn der Beerdigungs-
zeremonie.

Ich spreche hier immer vom Brauchtum einer katholischen Bevolke-
rung. Fiir diese wire eine Trennung von Kirche und Beerdigungsstitte un-
denkbar. Somit gehort das kirchliche Zeremoniell auf dem Friedhof wie
auch der Beerdigungsgottesdienst in der Kirche wesentlich zur Bestat-
tungsteler. Es ist fiir einen Verstorbenen der letzte Gang zur Kirche. Das
Volk spricht ja auch selten von Beerdigen — schon gar nicht von Bestat-
ten —, vielmehr von Zchiletue; als Teilnehmer an einer Beerdigung sagen
wir bei uns: Mir hei eine Zchile too. Auch das Wort Friedhof hat es in jener
Zeit, von der hier die Rede 1st, kaum gegeben. Bei uns hat man immer vom
Chilhof gesprochen;in diesem Wort steckt die alemannische Form von Kir-
che, Chile. Auf dem mit einer Mauer umfassten Hofraum um die Kirche,
dem Chilbof, wurden seit friher christlicher Zeit Menschen bestattet. In
der volkstiimlichen Kindersprache gab es nicht ein Grab, sondern ein Chi-
lelochali. Diese Ausdriicke bestitigen, dass das Zugrabetragen eines Men-
schen von unserem Volke immer als zum kirchlichen Bereich gehorend be-
trachtet wurde. Im Vordergrunde steht da am Beerdigungstage wohl eine
gewisse Sorge um den verblichenen Leib, aber im Beerdigungszeremoniell
und in den Gebeten offenbart sich das eigentliche Anliegen, die Sorge um
die Seele des Verstorbenen.

Aut einem der zwei Friedhofteile zu beiden Seiten der Kirche wurde in
zeitlicher und ortlicher Reihenfolge bestattet. Ausnahmen von dieser Rei-
henfolge gab es nur bei Behordemitgliedern; diese bekamen ein sogenann-
tes Vorzugsgrab unweit des Kircheneingangs. Familiengriber kannte man

13



bei uns nicht, und es konnten auch keine Griber vorbestellt oder gekauft
werden. Bestandteil jedes Friedhofs war ein grosses Kreuz mit einema Chri-
stuskorpus, ein sogenanntes Missionskreuz; der Name kommt daher, dass
jeweils als Andenken an eine Volksmission in der Pfarrei ein Kreuz erstellt
oder an einem bereits bestehenden die Jahrzahl eingelassen wurde.

Hier befand sich nun das ausgehobene Grab. Die Erde lag zu beiden
Seiten der Gruft, die, um der Gefahr des Einstlirzens vorzubeugen, seitlich
mit Brettern abgestiitzt war. Beim Grabe lagen auch die Dinge bereit, die
bei der Bestattung notig waren: zwei grobe Hanfseile zum Versenken des
Sarges und eine kleine Erdschaufel, die fiir die Zeremonie des Priesters er-
forderlich war.

Nun stand die Bahre mit dem Sarg mitten auf dem Platz vor der Kirche.
Rund herum standen die Leidl#sit und die Kirchenbesucher. Wihrend es
im Kirchturm mit allen Glocken liutete, kam der Priester (in grossern Pfar-
reien meist zwel), begleitet vom Sigristen und zwei Ministranten, aus der
Kirche. Der Sigrist trug den Weihwasserkessel, die zwel Ministranten das
Weihrauchfass und das Weihrauchschiff. Allen voraus aber ging ein weite-
rer Ministrant mit dem Vortragkreuz. Alle diese Personen trugen kirchliche
Kleider: schwarzer Chorrock mit weissem Chorhemd. Thnen schloss sich
der Organist mit einer Gruppe von jungen Singern an, die jeweils an Werk-
tagen bei der Messe die Chorile sangen. Nachdem der Priester den Sarg mit
Weithwasser besprengt und berduchert hatte, formierte sich eine Prozes-
sion, deren Weg rings um die Kirche fithrte. Voraus schritt der Ministrant
mit dem Vortragskreuz. Ihm folgten Priester, Sigrist und die tibrigen Mini-
stranten. Dann kam der Knabe mit dem Grabkreuz, dem die Leichentriger
mit dem Sarg folgten. Dieser wurde begleitet von den weissgekleideten
Madchen, die kleinere Grabkranze trugen. Hinter dem Sarg schritten die
Verwandten, denen die Vereine und das tibrige Volk folgten.

Mochte der Leichenzug bis zur Kirche durch das Vortragen des Grab-
kreuzes und das horbare Beten der Menschen eine Art religioser Manifesta-
tion sein, bel der Prozession um das Gotteshaus kam erst die Weihe der Kir-
che dazu. Diese war durch zwei Dinge ausserlich wahrnehmbar, durch den
Weihrauchgeruch und durch den lateinischen Wechselgesang der Priester
und Sanger. Lateinisch als Kirchensprache war tiberhaupt tragendes Ele-
ment der Zeremonien. Beim Umgang um die Kirche wurde der Psalm 50
gesungen: Miserere mei, Deus. . .

Die Beerdigungszeremonien am Grabe brauchen hier nicht beschrieben
zu werden. Sie sind im Prinzip noch dieselben wie heute. Der auffallende

14



Unterschied besteht darin, dass die Volkssprache das Lateinische abgelost
hat. Wer sich fir die Gebete der Kirche bei einem Begrabnis interessiert,
kann diese in einem Rituale nachlesen.

Das letzte Abschiednehmen der Angehorigen eines Verstorbenen am
offenen Grab war nicht anders als heute. Ein letzter Blick auf den Sarg, der
nun bald mit Friedhoferde zugedeckt wird, ein letzter Ausbruch des Tren-
nungsschmerzes vielleicht, manchmal auch ein kaum horbares Abschieds-
wort eines Angehorigen.

Indessen hatte der Totengriber oder eine Friedhofbetreuerin einen
grosseren Weithwasserkessel vors Grab gestellt, und es setzte sich nun der
Zug jener Menschen, die dem Toten das letzte Geleite gegeben hatten, am
oftenen Grab vorbei in Bewegung. Alle griffen zum Weithwasserspritzer im
Kessel und sprengten vom geweihten Wasser ins Grab; meist war es eine
dreifache Gebarde der Hand, eine Art Kreuzzeichen: Im Namen des Vaters
und des Sohnes und des Heiligen Geistes; Herr, gib ihm die ewige Ruhe.

Es ist noch ein Wort zu sagen zum Weihwasserspritzer oder, wie es
volkstiimlich heisst, Yewasserwadel, der in der Kirche und auf dem Fried-
hof immer dann zur Anwendung kommt, wenn kirchlicher oder volksreli-
gioser Brauch das Aussprengen von geweithtem Wasser erfordert. Die alten
Weithwasserspritzer waren aus Spindelholz gearbeitet; der Spindelbaum
oder -strauch (Evonymus europaea) ist wohl am besten bekannt unter dem
Namen Pfaftenkippli, heisst aber je nach Gegend auch Spissliholz, Kappe-
liholz, Kiferschlegeli, Mutschelle, Lausbeere, Haseneier, Spicknadelholz
oder Schimpterschlegel (Durheim, Ptlanzendiotikon). Der Grund, warum
gerade dieses Holz zum Herstellen von Weithwasserspritzern verwendet
wurde, liegt wohl in der Elastizitat der Holztasern, die sich leicht kriauseln
und bei entsprechender Handfertigkeit zu einem Bausch verarbeiten lassen.
Das Herstellen von Weihwasserspritzern war in meiner Jugendzeit noch
eine beliebte Beschiftigung herumziehender Armenhausinsassen, die auf
problemlose Art zu etwas Geld fiir ein Glas Most oder einen Schnaps kom-
men wollten. Pfaffenkippliholz holte man in den Laubwildern und Hek-
ken. Ein altes Sackmesser gehorte zum eisernen Werkzeugbestand jedes
Mannes, der sich gewohnt war, in den verschiedensten Situationen Hand
anzulegen. Mehr brauchte es zum Herstellen eines Weithwasserspritzers
nicht. Spater gab es dann industriell hergestellte Modelle aus Draht und
Borsten. Bei der Verwendung von Spindelbaum- oder Ptatfenkippliholz
tir Weithwasserspritzer scheint mir noch die Vermutung nahezuliegen, es
konnte neben der Eignung des Materials auch auf Sympathie beruhende

j £



Volksglaubigkeit mitgespielt haben; der Name Pfaffenkappli und die wie
das Birett eines Geistlichen aussehende Bliite deuteten geradezu auf Ver-
wendung im sakralen Bereich hin.

Weiter ist noch ein Wort zur Beschaffenheit der Sarge zu sagen. Die da-
maligen, vom Schreiner nach Mass hergestellten 7Toteboim waren — wie
heute noch — aus sechs konischen Tannenholzbrettern gezimmert; Kopt-
und Fussteil waren aber rechtwinklig. Die Grosse eines Sarges hatte keinen
Einfluss auf dessen Form.

Die Sarge waren in der Regel mit einem schwarzen Lack gestrichen. Ei-
ne Ausnahme machten Sirge fiir grossere Kinder und Jugendliche und fir
jungere unverheiratete Personen, vor allem fiir jene, die einer Jungminner-
oder Jungfrauenkongregation angehért hatten; diese Sarge waren weiss ge-
strichen.Sarglein fir Kleinkinder waren hellblau. Die schwarzen Sarge tru-
gen meist eine schwarzweisse, aus Papier ausgeschnittene und auf den Sarg
aufgeklebte flache Verzierung. Es gab aber auch schon damals erhabene
Gold- und Silberzierelemente. Diese wurden in selteneren Fallen fiir begii-
terte Verstorbene verwendet.

Nach der Beerdigungszeremonie begaben sich die Leute, die am offe-
nen Grabe vorbeigegangen waren, in die Kirche. Als Letzte folgten die An-
gehorigen und nahen Verwandten, die Leidliiit, wie das Volk sagte. Fur
diese waren die Leidbink reserviert; so nannte man die Kirchenbinke, die
mit der dritten Bank hinter dem Kreuzgang begannen. Je nach Grosse einer
Verwandtschaft brauchte es bis vier Binke. Dass Frauen und Manner in der
Kirche getrennte Plitze hatten, gilt auch hier. In den Leidbanken wurde
streng auf hierarchische und altersmissige Reihenfolge geachtet. Dies
schon im Hinblick auf den Opfergang, denn der Brauch wollte es, dass da-
bei der Grad der Verwandtschaft offenkundig sichtbar wurde.

Vor Beginn der Messfeier sprach ein Priester im Chor, gegen das Volk
gewandt, (nach Verkiindformular) die Bitte aus, man moge im folgenden
Gebet und in der heiligen Messe des Verstorbenen gedenken. Nachher wur-
den zum Troste der Seele des Hingeschiedenen fiinf Vaterunser, Ave Maria
und das Apostolische Glaubensbekenntnis gebetet. Zu der nun folgenden
Messfeier ist zu sagen, dass es sich um ein sogenanntes Seelamt handelte,
das auf dem Hochaltar der Kirche zelebriert wurde. Ausserlich war dies an
der schwarzen Farbe der Messgewinder zu erkennen, ferner an der im
Chor aufgestellten Tumba (Scheinsarg) und an den naturbraunen Wachs-
kerzen auf dem Altar und bei der Tumba. Zu jener Zeit kannte man die
Konzelebration noch nicht, auch wurde die Messe nicht gegen das Volk ge-

16



feiert. In Pfarreien, wo es mehrere Priester gab, feierten diese gleichzeitig
Totenmessen auf Seitenaltiren. Oft waren aus der Verwandtschaft des Ver-
storbenen geistliche Herren anwesend, die ebenfalls auf Nebenaltiaren Mes-
sen feierten. Es galt als eine Art Statussymbol und Zeichen des Trostes fiir
die Angehorigen, wenn man sagen konnte, es habe vil Heere gehabt. Be-
zeichnend fiir den ersten Teil des Seelamtes war der Gesang des «Dies irae»,
jener Sequenz, die als poetische Dichtung des Thomas von Celano die Tage
des Weltgerichtes vorstellt. Mehr als ein leises Erahnen des Inhaltes blieb
fur die Kirchenbesucher allerdings nicht tibrig, denn die Sequenz war — wie
alle andern Gesiange und die Messfeier iberhaupt — lateinisch. Als Singer
auf der Orgelempore waren in der Regel die vom Organisten geleiteten
Werktagssianger (grossere Schiler) anwesend. Wer es sich leisten konnte
oder wollte, bestellte ein vom Kirchenchor (vierstimmig) gesungenes Amt.

Eine aus dem Ritual des Beerdigungsgottesdienstes herausragende
volksbriuchliche Gepflogenheit war der Optergang. Am vorderen Ende
des Kirchenschiffes standen im Hauptgang zwei Stander mit Opfertellern.
Wenn nach der Verkiindigung des Evangeliums der Beginn der Opfermesse
durch ein Klingelzeichen kundgetan wurde, galt dies gleichzeitig auch als
Aufforderung zum Opftergang. Unter «Opfer» wurde allgemein eine Geld-
gabe verstanden, die in einen der Teller am Chorende des grossen Kirchen-
ganges gelegt wurde. Das Geld war bestimmt fiir Totenmessen.

Der Optergang setzte sich sowohl auf der Frauen- wie auf der Mianner-
seite von der jeweiligen vordersten Leidbank aus in Bewegung. Die Rethen-
tolge der Opterganger war dieselbe wie in den Leidbianken. Den Leidleuten
schlossen sich schliesslich die entfernt Verwandten, die Freunde, Bekann-
ten, Nachbarn und das tibrige Kirchenvolk an. Die zwei Reithen der Opfer-
gianger bewegten sich von den Opfertellern durch die Seitenginge zuriick in
die Bianke. Bei grossen Beerdigungen dauerte der Opfergang manchmal bis
zum Schluss der Messe. Motiv des Opferganges war nicht allein das Opfer
selber, sondern bei vielen Gottesdienstbesuchern auch das Gesehenwer-
den. Viel echte Anteilnahme vermischte sich da mit offensichtlicher Ge-
schaftstiichtigkeit, denn es war durchaus bekannt, dass es Leute gab, die
nicht die Messe, sondern den Opfergang besuchten, um dann nach dem
Gesehenwordensein die Kirche zu verlassen. Die Opferginge an Beerdi-
gungstagen wurden in der Gemeinde und weit dariiberhinaus noch tagelang
tiberdacht und besprochen.

Wo viele Menschen hinkommen und sich um einen Toten scharen, wo
dies immer und immer wieder geschieht, wo jeder von jedem gesehen wird,

17



wo man an den Nichststerbenden einer Pfarreigemeinschaft denkt, da ist
der Ort, wo sich Gesehenes, Verspiirtes und Gehortes zu jenem Numino-
sen verdichtet, das zugleich Schauer erregt und Vertrauen erweckt. Wenn
die Menschen beim Opfergang in Trauer gekleidet in langer Reihe durch die
Kirche schreiten, ist es, als verwischten sich fir kurze Zeit die Grenzen von
Diesseits und Jenseits, als zogen Seelen an der Grenze von Raum und Zeit
dahin, ganz in die Nihe dessen, was man das Allerheiligste nennt, um jenes
seltsame Weder-hier-noch-dortsein im Brennpunkte ewigwihrender Ge-
rechtigkeit und unaussprechlicher Barmherzigkeit durchzustehen. Man
weiss jetzt nicht mehr mit Sicherheit, ob es die Lebenden oder die Toten
sind, die in langem Zuge dahinschreiten. Unsere Ahnen haben das bis in die
Tiefe ithrer Seele verspiirt, und sie haben gesagt, es gehen auch Verstorbene
zum Opfer, allen voran jener Tote, fiir den das Messopfer gefeiert werde;
weil dies so sel, misse man einem Menschen zum letzten Gang die besten
Kleider anziehen.

Der Totenmesse schloss sich das Libera an. Der Priester, der das Seel-
amt gehalten hatte, stellte sich (in jenen schwarzen Chormantel gekleidet,
den er schon bei der Beerdigung getragen hatte) im Chor der Kirche vor die
Tumba. Neben ithm stand in der Regel ein zweiter Priester, ferner der Sigrist
mit dem Weihwasserkessel und zwei Ministranten mit Rauchfass und
-schiff. Das Libera, nach den Eingangsworten «Libera me, Domine, de
morte aeterna, in die illa tremenda» (Rette mich, o Herr, vor dem ewigen
Tode an jenem furchtbaren Tage), ist eine Zeremonie, ein dramatisches Ge-
bet fiir den Verstorbenen, das mit einer Absolution endet. Auch zum Libe-
ra ist dasselbe zu sagen, wie zur Totenmesse: alle Gebete und Wechselge-
sange waren lateinisch.

Zu jener Zeit, von der hier die Rede ist, gehorte es zur selbstverstindli-
chen Gepflogenheit, dass ein Priester zum Schluss des Gottesdienstes das
Weihwasser austeilte. Er schritt dabei, vom Sigristen mit dem Weihwasser-
kessel begleitet, durch den Mittelgang der Kirche und besprengte die Kir-
chenbesucher mit Weihwasser; dabei beniitzte er einen Weihwasserwadel,
wie ich ihn bereits beschrieben habe (aus Spindelbaumholz), nur in grosse-
rer Ausfiihrung. Man betrachtete es allgemein als unschicklich, dass man
die Kirche vor dem Austeilen des Weihwassers verliess. Von jenen Leuten,
die das Gotteshaus vorher verliessen, sagte das Volk ironisch, sie hitten
s Yewasser nid notig.

Nun begaben sich die Kirchenbesucher nochmals zum Grabe des Ver-
storbenen. Dieses war wihrend des Gottesdienstes vom Totengriber zuge-

18



deckt und von Leuten, die den Friedhof pflegten, geschmiickt worden.
Berge von Krinzen und Blumen gab es damals nur selten. Ein aufgeworfe-
ner Grabhtigel mit Grabkreuz und daran befestigtem Chriizizlichranz nebst
einigen weitern Krinzen und Blumengebinden, gehorte zum tiblichen Bild.
Im Zentrum dieses nochmaligen Grabbesuches stand das Weihwassersprit-
zen, wie wir es bereits mehrmals kennengelernt haben.

Dieses Sprengen von geweihtem Wasser, meist verbunden mit einer
dreimaligen Geste des Spritzens — im Namen der Heiligsten Dreifaltigkeit
— ist neben dem Gebet wohl die eigentliche zentrale volksbrauchliche
Handlung im Kultbereich um Tod und Begribnisstitte. Die Wertschit-
zung dieses Weithwassersprengens, das im volkstiimlichen Sinne zuriick-
geht bis ins Mittelalter, war immer sehr gross und ist bis in unsere Tage le-
bendig geblieben. Das Bediirfnis, fiir einen Verstorbenen oder vielmehr
dessen Seelenheil das Menschenmogliche zu tun, war in der Zeit nach des-
sen Ableben besonders gross. Man wiirde der Sache nicht gerecht, wollte
man behaupten, das Weihwasserspritzen sei bloss symbolische Handlung
gewesen. Nach der Lehre der Kirche bringt das Weihwasser kraft des reli-
giosen Aktes, in dem eine Mehrung der Ehre Gottes liegt, Nutzen. So hates
das Volk auch immer verstanden und es konnte nicht genug tun, seinen Ver-
storbenen zu helfen, damit thnen durch Gottes Gnade die Siinden getilgt
wiirden. Aber es ist doch auch zu beriicksichtigen, dass die Besprengung ei-
nes Toten mit Weihwasser in fritherer Zeit apotropaischen Charakter hatte:
Man wollte Dimonen abwehren, die sich der Seele des Verstorbenen hatten
bemachtigen konnen. Die tiefe Verwurzelung des Brauches, die ungemeine
Breitenwirkung und das Lebendigbleiben tiber Jahrhunderte scheinen auf
vorchristliche Unterlage hinzudeuten, deren Entstehung weit zuriick in
magischer Vorzeit zu suchen ist. Aus dieser Sicht wird das christliche
«Herr, gib der Seele die ewige Ruhe», verbunden mit dem Weihwasser-
sprengen zum Bannspruch und zur Banngeste. Der christliche Mensch
weiss wohl, dass es nicht in seiner Macht liegt, einen Toten zu bannen, aber
mit der Bitte an Gott, er moge der Seele des Verstorbenen die ewige Ruhe
schenken, fliesst mindestens unterschwellig auch der Wunsch mit, der Tote
moge die Hinterlassenen unbehelligt lassen. Die Sagen tiber Verstorbene,
die thre Ruhe nicht fanden und nachtlicherweile zuriickkamen, sind viel zu
zahlreich, als dass man dies alles iibersehen konnte.

Wihrend die Besucher des Begriabnisgottesdienstes nochmals das Grab
besuchten, blieb die Trauerfamilie mit thren nichsten Verwandten noch ei-
ne Weile in der Kirche. Eine Person, die alle Verwandten und Kirchenbesu-

19



cher gut kannte, hatte Auftrag, vor der Kirche die Leute zu begriissen und
zum Essen einzuladen. Schliesslich kamen dann als Letzte mit der Trauerfa-
milie auch die andern Verwandten aus der Kirche und begaben sich zum
Grabe des Verstorbenen.

Nach dem letzten Grabgebet begab man sich in das Wirtshaus, wo das
Lychendsse bestellt war. Zum Essen wurden nebst Verwandten und Be-
kannten auch jene eingeladen, die bei der Beerdigung mitgeholfen hatten:
die Leichentrager, die wysse Meitschi, der Chriiizlitrager, oft auch der Lei-
chenwagenfithrer. Zu essen gab es in der Regel Milchkaffee (es wysses Kafi)
dazu Weggli und Mutschli mit Chdds und Anke, meist auch Konfitire.
Habliche Familien bestellten fiir das Lychenasse manchmal Chiigelipastetls.
Schliesslich war es iiblich, dass nach dem Essen noch ein Glas Wein offeriert
wurde. Es war zwar nicht brauchtiimlich, dass von manchen ein Glas zuviel
getrunken wurde, aber man muss doch erwihnen, dass nicht selten von ei-
nem Leidessen ein etwas feuchtfrohlicher Resten in der Wirtschaft zuriick-
blieb. Natiirlich handelte es sich dabei nur um Mainner, die dann ihr un-
schickliches Tun meist mit der Ausrede zu rechtfertigen suchten, der Ver-
storbene hitte seine helle Freude, wenn er noch etwas dazu sagen konnte.

Am spatern Vormittag l6ste sich dann die Trauergemeinde auf, und die
Trauerfamilie begab sich heim ins Trauerhaus. Oft wurden noch Verwandte
mit heimgenommen; man bewirtete diese und war froh, noch eine Weile
beieinander sein zu konnen. Man muss beriicksichtigen, dass es zu jener
Zeit, von der hier die Rede ist, noch eine Seltenheit war, dass jemand selber
ein Auto hatte. So kam es, dass die Abreise von Angehorigen und Verwand-
ten manchmal auf den nichsten Tag verschoben wurde, vor allem im Win-
ter, wenn die Tage kurz waren. Es ergab sich dann, wenn die Nacht herein-
brach, im Trauerhause wieder jene Situation, wie wir sie bereits von den
Psalterabenden her kennen: man sitzt in der schwach ausgeleuchteten Stube
unter der Lampe am gemeinsamen Tisch, und es entspinnt sich wieder eines
jener Familien- und Nachbarngespriche, wihrend denen die Zeit stillzu-
stehen scheint.

Man spricht von Dingen, die einst waren. Man erzihlt von «frither» und
weiss nicht, wann sich dies und jenes, von dem schon immer bei solchen
Gelegenheiten gesprochen worden war, zugetragen hat. Zeiten verschieben
sich und gehen ineinander tber. Ereignisse werden miteinander verkop-
pelt. Es war nie die Starke des in der Napflandschatt autgewachsenen Men-
schen, die Zeit exakt zu messen. Die Natur liegt ihm zu nahe, und das Ma-
gische und Mythische der beinahe vergessenen Berglandschaft ertrigt keine

20



abstrakten Grossen. Darum werden Dinge, von denen die Rede 1st, zeitlich
nicht mit Jahrzahlen fixiert; sie werden hineingestellt in eine Welt von Um-
standen und Ereignissen. Das und jenes, von dem die Rede ist, ereignete
sich zum Beispiel in jenem Sommer, als das Wasser kam, als der Erdschlipf
hinter dem Hause niederging, als der Grossvater selig starb, als des Nach-
bars Haus brannte, als der Blitz in den Kirchturm schlug, als der Vater in
den Aktivdienst einriicken musste undsoweiter. Frauen haben etwas ande-
re Massstibe; sie erinnern sich an die Zeit, da sie «<mit dem Hansi gingen»
(schwanger waren) und an andere Umstande in ithrem Lebensbereich. So
kommt es, dass Dinge, die nicht mehr im eigenen Erlebensbereich liegen,
einfach «frither» waren. Und weil «frither» zeitlich nirgends festgelegt ist,
gehen manchmal auch die Dinge, die sich ereignet haben, im Erzahlgut un-
verbindlich ineinander uber.

Ahnliches gilt von den Orten, wo sich etwas zugetragen hat. Wenn man
gut hinhort, ist es oft nicht so sehr der Ort, von dem die Rede ist, sondern
vielmehr der Zustand. Und es scheint dann manchmal, als sei ein Erzahler
schon so und so oftmal dort gewesen, als kenne er Weg und Steg aufs Ge-
naueste. Das Erzahlen des mit der Natur verbundenen Menschen der Napt-
landschaft ist nicht ein Hineindenken in bestimmte Raume und Zeiten,
noch viel weniger ein exaktes Fixieren, sondern ganz einfach ein Schatfen
von Bildern, die aus dem Grenzbereich des sinnlich kaum mehr Wahr-
nehmbaren emporsteigen.

Der Abend jenes Tages, an dem man ein liebes Familienangehoriges zu
Grabe getragen hat, bietet alle Voraussetzungen, damit zeitlich und raum-
lich Verwebtes und Verschobenes erzihlt werden kann. Das Totenzimmer
im Hause ist seit dem Begrabnis noch kaum betreten, das Totenbett unbe-
rithrt. Was sich in den letzten Tagen hier ereignet hat, greift zuriick in die
Vergangenheit und wagt einen Schritt in die Zukunft, denn bald werden
sich ja Fragen der Nachfolgeschaft stellen. Oft sind diese Zukunftsfragen
problembeladen und hingen im Raume wie Gewitterwolken iiber einer
Sommerlandschaft; wo etwas zu erben und zu verteilen ist, da sitzt der Teu-
tel den Menschen im Nacken, sodass sie manchmal nicht mehr zu erkennen
sind.

Was nun die der Beerdigung folgenden Tage vor allem kennzeichnete,
war das Brauchtum um das Totenzimmer. Es war alte Sitte, dass der ver-
storbene Mensch bis zum Dreissigsten noch Anrecht auf das Zimmer hatte.
Wohl wurde die Bettwische gewechselt, und es wurden jene Dinge ent-
fernt, die den Schlafraum zum Totenzimmer gemacht hatten, aber sonst

21



blieb das Zimmer so, wie es zu Lebzeiten des Verstorbenen gewesen war.
Auf dem Nachttisch brannte iiber Nacht, manchmal auch am Tage, ein Ol-
limpchen zum Troste der abgeschiedenen Seele. Es war iiberhaupt Sitte, al-
les zu tun, um das Andenken an das verstorbene Familienmitglied wachzu-
halten. Wo es sich irgendwie machen liess, ging tiglich jemand aus dem
Hause zur Kirche, um durch die Teilnahme am Morgengottesdienst der
Seele des Verstorbenen Verdienste zu erwerben, damit die Qualen im Feg-
feuer abgekiirzt wiirden; diese wurden zu jener Zeit im Volksglauben als
reale Feuerqualen betrachtet, wie es von barocken Kiinstlern dargestellt
worden war. Zum Messebesuch war in der weitldufigen Naptlandschaft
manchmal ein stundenlanger Fussmarsch notig, aber auch dieser war nicht
zuviel. Im gleichen Sinne wurden viele Werke der Nichstenliebe getan.
Herumziehende Arme, die damals zum taglichen Bild auf der Strasse ge-
horten, klopften in diesen Tagen besonders gerne an die Haustlir, denn man
wusste, dass jetzt keine Bitte nach einem Almosen abgeschlagen wurde.
Nach dem Nachtessen wurde jeden Tag am Familientisch ein Rosenkranz
zum Troste der armen Seele gebetet; dazu gehorte immer das Foifi mit der
Bitte «Erlos Gott und trooscht Gott die arm Seel im Fickfriir». Je nachdem
wie man beglitert war, spendete man an kirchliche Institutionen Geld fiir
Messen.

Man sprach damals in bauerlichen Kreisen unserer Landschaft auch viel
vom Umechoo der Toten, und man stellte sich dieses Zuriickkommen
manchmal recht realistisch vor. Ich habe Hauser gekannt, in denen ein ver-
storbener Vater oder eine verstorbene Mutter bis zum Dreissigsten am Fa-
milientisch ithr Gedeck bekamen; obwohl Sitzplatz und Gedeck unberiihrt
blieben, benahm man sich so, als ob Vater oder Mutter gegenwartig waren
wie frither. Vor allem achtete man sich nachts, ob sich nicht etwas Unge-
wohntes regte, denn es hiess, die Seelen der Verstorbenen diirften sich zwi-
schen den beiden Betzeitliuten am Abend und am Morgen bemerkbar ma-
chen. Die Fille, bei denen halblaut gesagt wurde, der Vater sei ume, waren
gar nicht selten. Das war aber nicht Grund zu Furcht oder gar Panik; es
hiess dann einfach, der Verstorbene brauche noch mehr gute Werke zur Er-
16sung seiner Seele.

Damit bis zum Dreissigsten kein Kirchenbesuch ausgelassen wurde, da-
fiir sorgte die Dryssgischbatteri. So nannte man eine beauftragte Frau, die
im Namen der Familie jeden Tag in die Morgenmesse ging, um fiir die Seele
des Verstorbenen zu beten. In manchen Kirchen war es tiblich, dass diese
einen Kerzenrodel (in andern deutschen Sprachgebieten nennt man den

22



Kerzenrodel Wachsstock) mitnahm und wahrend der Messe auf einer Ker-
zenbank anziindete. Diese Kirchenbesuche dauerten bis zum Dreissigsten,
daher auch der Name Dryssgischbatteri. Haufig handelte es sich um die
gleiche Frau, die schon die Totenwache im Sterbehaus gehalten hatte und
auch fur das Weihwasser am Grabe besorgt war. Mit Ausnahme besonderer
Heiligenfeste wurden in den Pfarrkirchen taglich Seelenamter und -messen
gefeiert, und es wurde nach jeder Messe das Foifi fir die armen Seelen
gebetet.

Wiahrend der Zeit bis zum Dreissigsten bedurfte das Grab besonderer
Ptlege, und es gab auch hiefiir in allen Pfarreien Leute, die mit der Betreu-
ung beauftragt werden konnten. Viele Pfarreiangehorige, die tiglich zur
Kirche gingen, betrachteten es als Christenpflicht, vor allem an frischen
Gribern zu beten und Weithwasser zu spritzen. Darum musste dem Vor-
handensein von Weihwasser besondere Aufmerksamkeit geschenkt wer-
den; das Fehlen von Weihwasser an einem Grabe wurde allgemein als
schwerwiegende Unterlassung betrachtet und entsprechend geriigt.

Die Griber waren damals durchwegs mit einem etwa vierzig Zentimeter
hohen Grabhiigel gekennzeichnet, der ein langliches Oval von ungefahr ei-
nem Meter bildete. Am entfernteren Ende des Hiigels stand das Grab-
kreuz, das beim Leichengang vorgetragen worden war, an ithm befestigt der
schon erwihnte Chrallelichranz. Dazu kamen bis zum Dreissigsten die ge-
spendeten Krinze und Blumen, sofern diese so lange haltbar waren. Ich
erinnere mich immer noch, wie es mir als Schiiler und Ministrant zu Herzen
ging, dass die Verstorbenen aus der Armenanstalt nur ein blosses schwarzes
Holzkreuz aufs Grab bekamen; manchmal stellte ein giitiger Mensch noch
eine Konservenbiichse mit einem Strauss Feldblumen auf den Grabhiigel.

Am siebenten Tage nach der Beerdigung fand de Sibet statt. So nannte
man das erste Sterbegedachtnis in der Pfarrkirche. Das Zeremoniell war
dasselbe wie beim Beerdigungsgottesdienst: gesungenes Requiem, meist
Seelamt genannt, mit Opfergang und Libera. Es war wieder die ganze enge-
re und weitere Verwandtschaft anwesend; auch Nachbarn und Bekannte
kamen wieder zur Kirche, um thre Verbundenheit mit dem Verstorbenen
und seiner Familie zu bekunden. Nach dem Gottesdienst ging man wieder
in eine Wirtschaft zum Morgenessen.

Gleich wie de Sibet, so wurde auch de Dryssgisch gefeiert, jenes Sterbe-
gedichtnis, das dreissig Tage nach der Beerdigung angesetzt war. Auch hier
wieder Requiem mit Opfergang und Libera, nachher Grabbesuch und
Morgenessen in einem Wirtshaus des Dorfes. Wenn der Verstorbene Mit-

23



glied einer Standes- oder Berufsorganisation oder eines Vereins gewesen
war, wurden hiufig auch von diesen Gemeinschaften noch zusitzliche
Sterbegedichtnisse abgehalten.

Kurz vor dem Dreissigsten liess man in den Lokalzeitungen — bei be-
kannten Personlichkeiten auch in der Tagespresse — eine Danksagung er-
scheinen. Es war tiblich, darin alle, die dem Verstorbenen und seiner Fami-
lie besondere Dienste erwiesen hatten, eigens zu nennen, vor allem die
Geistlichkeit und die Arzte, aber auch die Vereine, die durch Blumenspen-
den und Sterbegedichtnisse ihre besondere Anteilnahme bekundet hatten.
Das Versenden von gedruckten Danksagungskarten war damals nur in
«bessern» Familien iiblich, ebenso in solchen, die ithre Verwandten und
Freunde ausserhalb des Verbreitungsgebietes der Zeitungen hatten.

Das Adressmaterial ergab sich — wie noch heute — aus den eingegange-
nen Beileidkarten. Wir haben fiir jene Zeit zu unterscheiden zwischen Bei-
leidkarten, Blumenspenden und Messbundstiftungen. Die Beileidkarte
enthielt nichts weiter als eine Kondolation. Unter Bluemespdnd verstand
man eine Beileidkarte, auf der zusatzlich vermerkt war, man habe zum Tro-
ste der Seele des Verstorbenen eine heilige Messe (oder mehrere) lesen lassen
oder man habe einen Beitrag an ein kirchliches oder gemeinniitziges Werk
geleistet. Wer fand, er wolle noch mehrMdsse lo lddse, schloss sich zum Tro-
ste der armen Seele einer Messbundstiftung an; es gab Kloster und Ordens-
gemeinschaften, die sich gegen Entgelt verptlichteten, auf lange Zeit hinaus
die bestimmten Verstorbenen, fiir die die Spende gegeben worden war, in
ihr tagliches Gedenken einzuschliessen. Auf Blumenspenden war meist
pfarramtlich bestatigt, dass die Messen tatsiachlich bestellt worden seien;
dasselbe gilt auch fiir die Messbundstiftungen, fir die die Kloster eigene
Formulare hatten.

Vor dem Dreissigsten liess man auch die Leidbelgeli drucken. Der Na-
me kommt von jenen kleinen Heiligenbildchen her, die man Helgeli nannte
und in die Gebetbiicher legte. Die Leidbelgeli hatten eine gewisse Ahnlich-
keit mit diesen und wurden ebenfalls — mindestens eine gewisse Zeit — in
ein Gebetbuch gelegt. Der Zweck war eigentlich der, dass man beim Bentit-
zen des Gebetbuches in der Kirche an den Verstorbenen erinnert wurde und
dann fir thn mindestens ein kurzes Stossgebet verrichtete. Solche Gebete
waren auch meist auf den Leidbelgeli abgedruckt. Daneben waren Ge-
burts- und Sterbedatum angegeben, und es war eine kleine Fotografie auf-
geklebt. Es war wichtig, dass man am Dreissigsten den Kirchenbesuchern
solche Leidhelgeli austeilen konnte.

24



Ungefahr um die gleiche Zeit erschien dann in der Lokalzeitung, oft
auch in der Tageszeitung, ein dem Verstorbenen gewidmeter Nachruf. Das
Volk achtete sehr auf den Wortlaut eines solchen Nekrologs und man besti-
tigte den Angehorigen gerne, der oder die Verstorbene sei so schon gnamset
i de Zytig. Verfasser solcher Nachrufe waren manchmal die Geistlichen ei-
ner Pfarrei, ein Lehrer oder sonst einer, der gut schreiben konnte; man
wusste im Dorf gewohnlich, wer Meister war in diesem Fach, und die Bitt-
gesuche bei solchen Leuten waren denn auch entsprechend zahlreich. Es
war auch ublich, dass die Lokalzeitung in einer Beilage die Fotos der in der
Region Verstorbenen brachte.

Mit dem Dreissigsten war nun die Zeit der hochsten Trauer vorbei. Das
Leben im Trauerhaus konnte wieder zu den gewohnten Alltaglichkeiten
zuriickkehren. In den vergangenen dreissig Tagen hatte man Gelegenheit
gehabt, jene Liicken, die der Verstorbene hinterlassen hatte, so gut wie
moglich zu schliessen. Jetzt konnte man auch wieder das Totenzimmer, das
bis jetzt immer noch dem Toten vorbehalten gewesen war, in Anspruch
nehmen. Man reinigte es griindlich, raumte auf, tat das Bett an die frische
Luft und riucherte das Zimmer aus. Dieses Ausrduchern — volkstiimlich
hiess das Broike — ging so vor sich, dass man glithende Kohlen in ein metal-
lenes Gefass (meist eine Pfanne oder eine Kehrichtschaufel) nahm, ein
Zweiglein Sefi (Juniperus Sabina) und in manchen Hiusern auch etwas ge-
trocknete Apfelrinden darauflegte und dieses im Zimmer verglimmen liess.
Dieses Broike hatte wohl den Zweck des Desinfizierens, aber der Volks-
glaube sagte, man misse auch an alles Geisterhafte und Ungute, das sich
vielleicht im Raume noch authalten konnte, denken. Darum nahm man den
Sefizweig, den man zum Broike brauchte, aus der Palme, die man seit dem
letzten Palmsonntag aufbewahrte, und man legte meist auch noch ein
Zweiglein Stechpalme (Ilex aquifolium) bei.

Nun regierte wieder der Alltag, und es ist auch zu sagen, dass wihrend
der Zeit der dreissigtigigen Trauer manche Arbeit zurtickgestellt werden
musste. Es wire noch zu berichten von erbrechtlichen Dingen, die manch-
mal schwer auf einer Familie lasteten. Weil hier mehr die gesetzlichen Nor-
men das Wort sprachen, konnen wir auf die Beschreibung des Erbganges
verzichten. Brauchtiimlich war, dass man am Dreissigsten den Erbberech-
tigten das Erbschaftsinventar vorlegte. Beinahe wire man in Versuchung, in
Zusammenhang mit Erbteilungen Schlamperei als brauchtiimlich anzuse-
hen. Von Ausnahmen abgesehen, hatten unsere alten Gemeindebeamten in
Bezug auf die Erledigung von Erbgingen nicht den besten Ruf; manche

25



Dinge wurden unverantwortlich lange hinausgezogen, und man horte zu-
weilen den Amtsschimmel in voller Lautstirke wiehern.

Im frommen Gedenken an den Toten

Die frischen Blumen auf dem Grabhiigel waren lingst verwelkt, und es
wurde meist bald nach dem Dreissigsten notwendig, den Grabhiigel neu
aufzuschiitten, da dieser eingesunken war. Das Volk achtete sehr darauf,
welche Griber nach dem Dreissigsten noch gepflegt wurden; wenn sich
auch nur voriibergehend Zerfallserscheinungen zeigten, hiess es bald «s:
heine scho vergdsse».

Bis zum Setzen eines Grabdenkmals blieb der Grabhtigel in seiner Form
der gleiche wie nach der Beerdigung. Es wurde jemand beauftragt, das Grab
zu pflegen und regelmissig Weithwasser in das beim Grabe stehende Gefass
nachzufiillen. Blumen vom Girtner gehorten zur Ausnahme. Angehorige,
die zur Kirche gingen, nahmen manchmal aus dem Hausgarten einige Blu-
men mit oder man pfliickte im Sommer auf dem Weg zur Kirche Feldblu-
men und steckte sie in ein Glas oder in eine Vase auf dem Grabhiigel.

Dann kam die Frage des Grabdenkmals. Ob ein solches notwendig oder
schicklich sei, dariiber wurde auch in unbemittelten Familien gar nicht ge-
sprochen; das Grabmal war eine Selbstverstindlichkeit. Wenn die Mittel
dazu auch gar bescheiden waren, liess man einen gebrauchten Grabstein
auffrischen und neu beschriften. Ohne Grabmal blieben nur die Griber je-
ner Leute, die in der Armenanstalt gestorben waren, aber auch diese ver-
storbenen Armen fanden manchmal einen glitigen Spender fiir ein besseres
Grabkreuz oder einen Stein.

Die Grabsteine jener Zeit, von der hier die Rede ist, waren aus weissem
Marmor. Es kam nur selten vor, dass jemand eine andere Wahl traf. Vor-
schriften betreffend Grosse gab es noch nicht. Es ist darum verstiandlich,
dass sich die Hablichkeit einer Familie vor allem in den Ausmassen des
Grabdenkmals dusserte. Der Grabstein wurde gerne auf den nichsten Al-
lerheiligentag hin gesetzt, falls gentigend Zeit zur Verfiigung stand, spite-
stens aber vor der ersten Jahrzeit.

Beim Setzen eines Grabmals wurde der hohe Grabhiigel, wie er seit der
Beerdigung bestanden hatte, abgetragen. Das Grab bekam eine steinerne
Umrandung, auf der meist ein schmiedeisernes Gitter in der Grosse der
Umrandung aufgesetzt war. Diese Gitter, die eine Hohe von etwa einem

26



halben Meter hatten, wurden dann allmahlich weggelassen, aber ich kann
mich gut erinnern, dass die meisten Leute dies nur ungerne taten. Ich glau-
be, dass hier ein uraltes Brauchtum aufgegeben wurde, dessen Entstehung
(vielleicht in etwas anderer From) weit zuriickliegt in einer Zeit, da man das
Erdreich innerhalb des Gitters noch als gebannten Raum verstanden hat.
Die Grabgitter hatten zweifellos ein hoheres Alter als die gleichzeitig ver-
wendeten steinernen Umrandungen des Grabrechtecks, und es gab damals
noch Griber aus dem ersten Jahrzehnt des zwanzigsten Jahrhunderts, bei
denen der hohe Grabhiigel, auf dem ein holzernes Kreuz steckte, mit einem
blossen Gitter (ohne steinerne Umfassung) umfangen war. Dies waren
auch jene Griber, die mitihrer ganzjihrigen Bepflanzung noch Zeugen alt-
hergebrachter Grabpflanzen waren. Es herrschte da vor allem die Silberli-
sche vor, aber auch Immergriin.

Weiter ist noch ein Wort zu sagen zum Leidtrdge. Wenn ein Elternteil
gestorben war, befanden sich Gatte und Kinder toif im Leid und trugen ein
Jahr lang Leidkleider wie an der Beerdigung. Bei Frauen war die Trauer
auch zuhause an den Werktagskleidern zu erkennen. Nach einem Jahr er-
folgte dann die Umstellung. Frauen trugen aber meist noch ein halbes Jahr
lang Halbleid; man kleidete sich bewusst schlicht und verwendete Stotfe
mit unauffilligen Schwarzweissmustern. Die ungeschriebenen Gesetze des
Leidtragens wurden streng beachtet, denn es sprach sich schnell herum,
wenn jemand sich die Freiheit erlaubte, mit den Kleidersitten die alte
Ubung zu durchbrechen; man habe den Verstorbenen schon vergessen,
hiess es dann.

Nach einem Jahr war die erste kirchliche Gedachtnisteier tiir den Ver-
storbenen. Es handelte sich meist um eine Jahrzeit, volkstiimlich ausge-
drickt s Jobrzet. Oft wurde die Jahrzeitfeier mit bereits bestehenden Jahr-
zeiten der Verwandtschaft zusammengelegt. Wer sich keine Jahrzeitstif-
tung leisten konnte oder wollte, beging ein Jahresgedichtnis, das dann jahr-
lich neu bestellt werden musste. Oft kam an solchen Tagen eine ganze Ver-
wandtschaft zusammen und begab sich nach der Gottesdienstfeier ins
Wirtshaus.

Unsere Vorfahren hatten die Sitte gehabt, nach dem Tode eines lieben
Angehorigen eine Gedenktafel erstellen zu lassen, die in der Familienstube
an die Wand gehingt wurde. Oft handelte es sich dabei um kunstvolle Ar-
beiten, fiir deren Herstellung man sogar Haare des Verstorbenen verwen-
dete. Zu meiner Zeit waren solche Arbeiten nicht mehr tiblich. Daftir wur-
de es in der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg auch in abgelegenen Orten iib-

27



lich, dass sich Ehepaare fotografisch portritieren liessen. Dies besorgten
Wanderfotografen, die sich oft fiir lingere Zeit in einer Gegend aufhielten
und von Haus zu Haus zogen. Daraus ergab sich dann die neue Art des An-
denkens an Verstorbene: man hingte in der Stube die Vergrosserung eines
Brustbildes des Dahingeschiedenen auf.

Einmal im Jahr kamen die grossen Tage aller Verstorbenen, Allerheili-
gen und Allerseelen. Die Griber wurden auf die Seelezyt besonders ge-
ptlegt und geschmiickt, denn es war Brauch, dass in diesen Tagen alle Fami-
lienangehorigen, die auswiarts wohnten, heimkamen. Man hatte damals
von der Schonheit eines geschmiickten Grabes etwas andere Auffassungen
als heute. Die Grabsteine wurden mit Efeugirlanden umwunden, die Grab-
flichen mit Moos ausgelegt, die Grabgitter mit Schlangenmoos (Barlapp)
oder Efeu behingt. In diesem Griin aus dem Walde herrschte aber die Bunt-
heit von kiinstlichen Blumen, die man meist aus Seidenpapier selber her-
stellte, vor. Die Topfe der Herbstastern, die das Volk Martiréseli nannte,
wurden mit Silberbapier (Staniol) eingekleidet, und es fehlte auch nicht an
zusammengebuischelten Buchniissen und Mohnkapseln, die mit Silber-
bronce angestrichen waren. Von Trauer war kaum etwas zu sehen, der
Chilbof war ein eitel Fest voll Farbenfreude.

Noch zu einem andern Zeitpunkt im Jahr gedachte man der Verstorbe-
nen. Wenn der Heilige Abend nahte und man sich fiir das Weihnachtsfest
rustete, holte man mit dem Weihnachtsbaum auch gerne einen schonen
Tannenzweig und legte ithn aufs Grab eines lieben Verstorbenen. Den heute
verbreiteten Grabkult mit brennenden Kerzen, die in der Heiligen Nacht
angeziindet werden, kannte man damals in unserer Gegend noch nicht;
auch der Adventskranz war noch unbekannt. Aber es wurde beim Fami-
liengebet am Heiligen Abend mit einem besondern Foifi der verstorbenen
Familienangehorigen gedacht, und es war, als wiirde das Zusammengeho-
rigkeitsgefithl noch dadurch gesteigert, dass von altersher gesagt worden
war, die Verstorbenen weilten in der Christnacht unsichtbarerweise im
Hause, wo sie einst gewirkt hatten. Das Andenken an die Toten war im
Bauernhause von einst am Heiligen Abend besonders lebendig.

Was von alters her berichtet wurde

Es ist seit Menschengedenken so gewesen, dass man mitten im Leben vom
Tode umgeben war. Der junge Mensch fiirchtete den jahen Tod, das unver-
mittelte Abberufenwerden, das sogar ohne den Gnadenbeistand der Kirche

28



zu erfolgen drohte. Die alten Menschen hatten Zeit, sich auf den Tod vor-
zubereiten. Viele von thnen waren gebrechlich, litten oft schon in jenen
Jahren, die wir heute die besten nennen, an Zerfallserscheinungen. Die «al-
ten Leute» waren nach heutigen Begriffen gar nicht so alt; manche von ih-
nen krankelten schon frih, serbelten oft jahrelang dahin und hielten von
Zeit zu Zeit grosse Abrechnung mit dem lieben Gortt.

Ob jung oder alt, das grosse Fragezeichen des Sterbens schwebte tiber
allen. Wer, wann, wie, wo? So lauteten die bangen Fragen, und es ist nur zu
verstandlich, dass man auf eine Antwort wartete. Man fuhlte sich beinahe
verpflichtet, bewusst hellhorig zu sein, damit einem ja kein Vorzeichen des
nahenden Todes entging. Es gab in frithern Jahrhunderten kaum einen
Menschen, der sich nicht mit diesen Vorzeichen befasste. Das ist ein Erbe
aus jener Vorzeit, da es noch kein Christentum gab. Wir konnten die Erin-
nerung daran libergehen, wenn die Deutung von Zeichen nicht heute noch
in der Luft lage. Der Rationalismus wollte uns weismachen, dass magisches
und mythisches Erbe iiberwunden seien, aber es passiert jetzt das Merk-
wiirdige: je mehr wir denken und je mehr wir das «Denken» der Elektronik
tiberlassen, desto lebendiger werden wieder die Fragen, deren Bezlige zu-
riickreichen in magische und mythische Vorzeiten. Manches erscheint un-
ter andern Vorzeichen, hat sich ein modernes Gewand umgehingt, er-
scheint neben dem Computer, wird vielleicht sogar vom Computer selber
als Antwort ausgespukt, aber es ist trotz allem Nicht-fiir-wahr-haben-wol-
len noch da. Der Mensch orakelt weiter.

Der Christ wird die meisten jener Dinge, von denen hier noch die Rede
sein wird, als Aberglauben ablehnen, — ablehnen missen. Das darf mich
aber nicht hindern, sie trotzdem zu erwihnen, da sie nun einmal als volks-
gliubige Erscheinungsform Tatsache waren oder gar noch sind. Ich mache
nur Feststellungen; die Wertung ist eine andere Sache.

Wenn nachts in der Nihe eines Hauses die Wiggle (Schleiereule) schrie,
war dies fur viele Leute das Zeichen, dass bald jemand sterben werde; ande-
re deuteten den kurzen, durchdringenden Ruf als Vorzeichen fiir kommen-
de Streitereien. In Altishofen haben die Leute gesagt, es werde im Dorfe
bald jemand sterben, wenn man vom Schlosshubel den Nachtheuel (Eule)
hore. Auch Raben galten als schicksalsverkiindend. Vielleicht war es die
schwarze Farbe des Vogels, die einem Hause baldige Trauer ankiindigte;
man sah es darum nicht gerne, wenn ein Rabe nahe zu einem Haus kam
oder gar an ein Fenster klopfte. Auch Tauben sah man nicht gerne an den
Fenstern des Hauses.

29



Die Dicher unserer alten Bauernhauser waren weit ausladend. Dement-
sprechend gross war der freie Raum zwischen Hauswand und Dachtraufe,
jener Raum, von dem es hiess, er schiitze die Einwohner des Hauses vor al-
len bosen Einfliissen von aussen. Wenn eine Maus innerhalb der Dachtraufe
stosse, sei dies ein Todesvorzeichen, sagten die Leute. Auch durfte es nie-
mals vorkommen, dass vor einem Fenster ein Geranienstock abstand; man
deutete dies ebenfalls als Zeichen, dass im Hause bald jemand sterben werde.

Es ist noch keine zwei oder drei Generationen her, da zog man in unse-
rer Gegend bel jedem Bauernhaus einen Hauswurzstock. Dieser wuchs
entweder auf dem Hausdach — oft sogar auf dem Kamindeckel —, auf dem
Brunnenstock oder auf einem Eckpfosten des Hausgartens. Die Huswiirze
galt allgemein als Schutz vor Blitzschlag. Wenn nun dieser Hauswurzstock
einen Blutentrieb bekam, werweiste man bald, wer im Hause sterben
miisse. Eine junge Bauernfrau beteuerte mir einmal, ithre Huswiirze habe,
seit sie im Hause sei, noch nie geblitht. Das war mir schwer verstandlich,
und ich fragte dann auch die Grossmutter. Diese gestand mir schliesslich,
sie sorge dafiir, dass die Hauswurz nicht zum Blilhen komme; der Bliiten-
trieb werde von ihr rechtzeitig abgezwickt. Eine andere Bauernfrau versi-
cherte mir einmal, es mache nichts, wenn die Hauswurz blithe; todanzei-
gend werde die Bliite erst, wenn der Stengel gegen das Haus zeige.

Ich habe bereits in einem andern Zusammenhang die Beziehung von
Kilch- und Lychwag erwahnt. Damit in Zusammenhang steht es wohl, dass
man das Zusammentreffen vieler Leute auf dem Weg zur Kirche nicht gerne
sah. Aus jener Richtung, von der die Kirchginger am Sonntag tschuppele-
wys kommen, werde man bald eine Leiche bringen, hiess es. Man achtete
auch sehr darauf, ob wihrend der Messe bei den Wandlungsworten des
Priesters die Kirchenuhr im Turme schlug, denn es hatte immer geheissen,
die Uhr diirfe nicht id Wandlig schloo, sonst werde in der Pfarrei bald je-
mand sterben.

Man sah es auch nicht gerne, wenn eine Leiche iiber den Sonntag in ei-
nem Hause behalten werden musste. Manchmal liess sich dies aber nicht
verhindern, was dann als Zeichen gedeutet wurde, dass aus dem gleichen
Hause bald eine zweite Leiche kommen werde. Eine verbreitete Meinung
war auch die, dass aus einem Hause bald ein zweiter Toter folgen werde,
wenn das Leichenwagenpferd beim Weggehen vom Trauerhause zuriick-
blicke.

Die Angehorigen eines Verstorbenen hatten manchmal nach der Beerdi-
gung schwere Gewissensbisse wegen den Kleidern, die man dem Toten an-

30



gezogen hatte. Man fand nachtraglich, dieses oder jenes Kleidungsstiick ha-
be dem Verstorbenen immer so gut gefallen oder es sei thm besonders gut
gestanden, man hitte es ihm ins Grab anziehen sollen. Der Volksglaube
wollte wahrhaben, der Mensch miisste am Jiingsten Tage in jener Kleidung
vor dem ewigen Richter erscheinen, die man ihm auf dem Totenbett ange-
zogen habe. Dazu kam die Meinung, von der ich bereits berichtete, der Ver-
storbene miisse beim Beerdigungsgottesdienst allen Trauernden voran zum
Opfer gehen. Ich kann mich selber noch erinnern, dass man von bestimm-
ten Personen redete, von denen es hiess, sie sihen beim Opfergang die To-
ten. Von einem Pfarrer berichtete man, er habe einen Selbstmorder bei ei-
nem Opfergang als Letzten daherkommen sehen.

Eine Volksmeinung, von der heute noch ab und zu zu horen ist, war die,
dass man wiahrend dem [Is-Grab-Liiite Warzen vertreiben konne; man
sprach wihrend des Lautens die Worte: «Es liisitet inere Lych is Grab, i rybe
mini Warzen ab.» Gleichzeitig musste man an den Warzen reiben.

Zahlreich waren die Sagen, nach denen Verstorbene zuriickgekommen
waren, um von ihren Erfahrungen im Jenseits zu berichten. Es war da sogar
von Personen die Rede, die miteinander vereinbart hatten, zuriickzukom-
men um Bericht zu erstatten. In diesen Berichten war meistens davon die
Rede, wie schwer es sei1, in den Himmel zu kommen; die «Zuriickgekom-
menen» sprachen kaum je von Barmherzigkeit und Verzeihung, dafiir um-
somehr von Strenge und Gerechtigkeit.

Wenn ich von Strenge und Gerechtigkeit hore, steigen in mir sorfort
Erinnerungen an die Art und Weise auf, wie wir religios erzogen wurden.
Es war da viel vom Lieben Gott die Rede, aber dieser Liebe Gott war nach
unsern Erziehern in weiter Ferne, und wenn es einmal darnach aussah, als
kamen wir ihm nahe, wurden wir durch Vorbehalte zurtickgeschreckt. Der
Gott von dazumal war ein strenger, ziirnender Gott. Ich habe mich oft ge-
fragt, ob dieser Gott bloss jener alttestamentliche des mosaischen Gesetzes
sel. Mir scheint, es missen fir unseren Kulturkreis auch hier Beziige ange-
nommen werden, die in mythische Vorzeit zuriickreichen. Als Kind der
Napflandschaft komme ich nicht darum herum, nach unseren heimischen
Gottern und Geistern zu fragen: die tosenden und schiessenden Geister in
den Enziflihen waren zlirnende Naturgottheiten. Nicht umsonst heisst
Enz Riese; die sagenhaften Napfriesen waren nicht liebe, sondern zornige
Gotter, und ihre Geisseln waren Donner, Sturm und wildes Wasser. Es gab
daneben die dienstfertigen, nimmermiden Erdleutchen; diese waren be-
zeichnenderweise sehr klein, nach der Sage manchmal kaum so gross wie ei-

31



ne Minnerfaust. Aber auch diese kleinen Urwesen des Erdinnern waren
verletzlich und nachtrigerisch, und auch sie konnten ziirnen.

Vielleicht lag es unserem Volksschlag in besonderem Masse, sich den
jenseitigen «Aufenthaltsort» der Verstorbenen bildhaft vorzustellen. Es
war ein Abgrund, voll von ziingelndem Feuer. Aber es kann sein, dass die-
ses Bild nur ein von barocker Phantasie entworfenes vorgemachtes Bild
war. Was unser Volk vom Fegfeuer erzihlte, stand jedenfalls in krassem
Gegensatz zu diesem brennenden Hitzepfuhl. Es hat immer geheissen, im
Reinigungsort der Toten herrsche Finsternis, aber es kann keine Rede da-
von sein, dass darunter jene «ausserste Finsternis, wo Heulen und Zihne-
knirschen sein wird» verstanden wurde; was nach der Volksmeinung so fin-
ster war, war das Fegfeuer, nicht die Hoélle. Und noch etwas Gegensitzli-
ches wurde immer gesagt: die armen Seelen frieren. Licht und Wirme wa-
ren darum notig, um den Seelen der Abgestorbenen die Pein zu erleichtern.
Sie drangten zu nichtlicher Stunde ans Herdfeuer, um der Nacht zu entflie-
hen und sich dort zu wiarmen. Am Abend begann mit dem Betglockenliu-
ten die Zeit, die den armen Seelen vorbehalten war, und sie dauerte bis zum
Morgen, da die Betglocke wieder rief. Das war jene Zeit, da man fiir die
Seelen der Verstorbenen Limpchen und Kerzen anziindete. Die armen See-
len lechzten nach Licht und Wirme, haben unsere alten Leute immer ge-
sagt, und man hat sogar in Nachtfaltern, die zum Licht dringten, arme See-
len vermutet. In manchen Hiusern hat man das offene Herdfeuer die ganze
Nacht tiber glimmen lassen. Auffallend ist der zum Teil heute noch verbrei-
tete Brauch, dass man die Armenseelenlimpchen und -kerzen in den Keller
stellt, wo sie die Nacht iiber brennen. Der Keller im alten Bauernhause war
jener Ort, wo es kalt und finster war. Es scheint, dass diese Formen von
Seelen- oder Totenbrauchtum als letzte Ausliufer von Bewusstseinsstruk-
turen zu betrachten sind, die weit hinter spatmittelalterliche oder gar ba-
rocke Strukturen zurtickreichen.

Ahnliche Riickbeziehungen sind auch im Volksglauben zu vermuten,
dass die armen Seelen Helfer der Menschen sind. Selbstverstandlich ist
nicht zu Ubersehen, dass es dafiir Erklarungen aus dem christlichen Glau-
ben heraus gibt, aber es ist doch kaum zu widerlegen, dass tiber alles hinaus
noch unausgeleuchtete Stellen tibrigbleiben. In verworrenen und aussichts-
losen Lebenslagen wurden von unserem Volk immer auch die armen Seelen
um Hilfe angerufen. Zahllos sind die Beispiele noch heute, da Menschen
beteuern, ihnen sei von den armen Seelen geholfen worden. Merkwiirdi-
gerweise gibt es da ganz bestimmte Dinge, von denen es heisst, die armen

32



Seelen konnten besonders gut helfen. Dazu gehort zum Beispiel das Ent-
wirren von durcheinandergeratenen Dingen, das Autklaren undurchsichti-
ger Machenschaften und Ahnliches. Es hat auch immer geheissen, die ar-
men Seelen seien die zuverlassigsten Wecker am Morgen. Miitter haben,
wenn jemand aus dem Hause fortging, die armen Seelen als Beschiitzer
«mitgegeben». Vor allem aber war es nach dem Volksglauben sicher, dass es
den Seelen der Verstorbenen gegeben war, nicht nur Menschen, sondern
auch Dinge zu bewachen und vor Schaden zu schiitzen; viele Menschen ha-
ben in Notsituationen die armen Seelen angerufen, so etwa gegen bdse
Hunde. Es stellt sich in diesen Dingen tber alles christliche Verstindnis
hinaus die Frage, ob nicht doch noch alte Bewusstseinsschichten durch-
scheinen. Was das Volk hier arme Seele nennt, konnte oft ebensogut Haus-
geist heissen, und es ist kaum zu Gibersehen, dass diese arme Seele in man-
chen Eigenschaften, die ihr das Volk zubilligt, mit einem sehr alten Genius
loci verbliiffende Ahnlichkeit hat.

Der Glaube, dass die Seelen der Verstorbenen an einen Reinigungsort,
der sich Fegfeuer nennt, kommen, wurde immer hochgehalten. Aber das
Volk hat eine Ausnahme gekannt. Von Miittern, die bei der Geburt eines
Kindes oder bald darnach im Wochenbett starben, hat es immer geheissen,
sie kimen munduuf i Himmel ue. Merkwiirdig ist daran nicht nur die volks-
glaubige Autfassung, sondern auch die Art, wie man dieser Ausdruck gege-
ben hat. Das Wort munduuf ist weder mundartlich noch schriftsprachlich
— oder wenn man es trennt, beides — und es ist ein Ausdruck, der sonst in
der Umgangssprache nie zu horen war. Nur gerade hier, wenn es darum
ging, den Ausnahmefall zu benennen, nach dem die Seele eines Menschen
direkt in den Himmel kam, brauchte man dieses geheimnisvoll anmutende
Wort. Aber das Mysterium ging noch weiter: das Volk glaubte zu wissen,
die Mutter komme wihrend sechs Wochen jede Nacht zurtick, um ihr
Kindlein zu stillen und zu ptlegen, und auch dies geschah, wie andere Din-
ge in Zusammenhang mit den armen Seelen, in der Zeit zwischen dem Bet-
zeitliuten am Abend und am Morgen. Bei verstorbenen Kindbetterinnen
bestand man ganz besonders darauf, dass ihnen ins Grab Schuhe angezogen
wurden; sie missten sonst barfuss zu threm Kindlein kommen, hiess es.

Damit haben wir bereits den Grenzbereich der Totensagen beschritten.
Ich miisste nun auch noch von all jenen Dingen erzihlen, die unser Volk
vom jenseitigen Schicksal Verstorbener zu berichten wusste, von unbe-
stechbarer Gerechtigkeit und den Folgen irdischer Missgriffe, von March-
versetzern, Ehrverletzern, Panschern und Ausbeutern. Es miisste die Rede

33



sein von wandelnden Lichtern, brennenden Mannen, kopflosen Menschen
in stockdunkler Nacht und nicht zuletzt von den Talherren im Enziloch, je-
nen Politikern, die es mit der Wahrheit nicht ernstnahmen und nun nach der
Meinung des Volkes bis in unabsehbare Zukunft hinein in den Schriinden
des Napfs der Erlosung harren miissen. Ich muss es mir versagen, dariiber
zu berichten, denn die Dinge, die da angeriihrt werden miissten, wiirden
meine Zielsetzungen iiberschreiten.

Zum Schluss moéchte ich noch das Bild jener Bauerin erstehen lassen,
der ich vor vielen Jahren einmal beim Brotbacken zugeschaut habe. Als
letztes formte sie ein besonders grosses Brot, das sie z Almuese gab, und aus
dem allerletzten Teigresten in der Backmulde machte sie, so sagte sie selber,
das Seelemutschli, das sie ebenfalls verschenkte, — zum Troste der armen
Seelen.

34



	Wie sie heimgingen : Sterbe- und Totenbräuche auf der Luzerner Landschaft [Fortsetzung]

