
Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal

Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 37 (1979)

Artikel: Das Besen- oder Rutenopfer auf der Luzerner Landschaft

Autor: Zihlmann, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-718179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-718179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Besen- oder
Rutenopfer auf der Luzerner Landschaft

Josef Zihlmann

In verschiedenen Arbeiten über volksreligiöses Brauchtum13'lb'lc habe ich
in Zusammenhang mit Wallfahrtsbräuchen und kleinen Bauernheiligtümern

vom Besenopfer gesprochen und habe dabei erwähnt, es werde
nach Abschluss der laufenden Nachforschungen eine Abhandlung folgen.
Wann können Nachforschungen als abgeschlossen betrachtet werden?
Wohl nie. Trotzdem: Feldarbeit und Befragungen tragen heute auch bei
intimster Ortskenntnis und persönlichen Kontakten in dieser Sache kaum
mehr etwas ein. Wenn ich darum die Arbeit über das Besenopfer jetzt
veröffentliche, so geschieht dies in der Absicht, das Material andern Forschern
zur Verfügung zu stellen und in der Floffnung, der Aufsatz werde doch
noch diesen oder jenen Flinweis aus dem Volk einbringen.

Was hat man unter «Besenopfer» zu verstehen?

Das Volk selber, das in unserer Gegend das Besenopfer noch im letzten
Jahrhundert sehr gut kannte, hat den Ausdruck nie gebraucht. Er ist in dieser

Form ein Fachausdruck des Volkskundlers, der religiöse Opferbräuche
nach der Natur der Gaben benennt (z.B. Geld-, Kerzen-, Wachsopfer
usw.). Man kann sich im Einzelfalle fragen, ob Opfer der richtige Aus-

la Josef Zihlmann, Wohin die Luzerner Hinterländer wallfahrteten, Eine Studie zum
Wallfahrtsbrauchtum unserer Gegend, Heimatkunde des Wiggertals, Hefte 35 und

36, 1977/78.
lb Josef Zihlmann, Heilige Bäume, Heimatkunde des Wiggertals, Heft 31, 1973,

S. 87 ff.
lc Josef Zihlmann, Von frommen Gaben an heiligen Orten, in «Der Hinterländer»,

Beilage des Willisauer Boten, Nrn. 1 und 2, 1977.

9



druck ist. Vielleicht ist das Hinterlegen einer Gabe an einem Kultorte in
seinen Ursprüngen gar kein Opfer, sondern eher eine rituelle Handlung.
Das sind aber Fragen, mit denen wir uns hier nicht zu beschäftigen brauchen.

Wir bleiben beim Ausdruck Besenopfer und stellen fest, dass wohl
das Opfern von Besen brauchtümlich war, nicht aber die Bezeichnung
Besenopfer.

Ähnliches ist ja auch vom Ausdruck Wallfahrt zu sagen. Wenn jemand

sagte, er gehe go wolfahrte, so wusste man, dass damit eine grössere Wallfahrt

gemeint war, etwa nach Einsiedeln, Sachsein oder Mariastein. Die
kleinen Tages- oder Halbtageswallfahrten bezeichnete man nicht als

Wallfahrt; man sagte schlicht und einfach, man habe is Lutherebad hindere
verheisse oder man gehe uf Ottilien äne. Weil es bei besondern Anliegen,
vor allem in Situationen höchster Gefahr, selten möglich war, gleich hinzugehen,

hat man vorerst verheisse, um dann bei nächster Gelegenheit wirklich

zu gehen, ohne dass man dabei den Ausdruck Wallfahrt brauchte.
Vielleicht ist es für unser Luzerner Hinterländervolk bezeichnend, dass

es gerade in diesen Dingen immer etwas wortkarg war. Wenn ich recht
sehe, bezieht sich die Zurückhaltung vor allem auf das Volksreligiöse, was
bei uns so viel heisst wie das Volkskatholische. Es gab da Dinge, von denen

man wusste, dass sie von der offiziellen Kirche wohl toleriert, aber nicht
gebilligt würden. Manchmal lag es auch in der Natur der Sache, dass man
möglichst wenig Aufhebens machen wollte, so etwa bei einem Anliegen,
von dem man glaubte, es verheimlichen zu müssen.

Zu jenen volksreligiösen Aktivitäten, derentwegen unsere Landgeistlichen

wohlwollend ein Auge zudrückten, gehörte auch das Besenopfer.
Wie wollte auch der Pfarrer dagegen sein, er, der am Sonntag von der
Kanzel herunter den glänzend roten Karfunkel am Nacken eines Knechtleins

leuchten gesehen hatte! Da konnte er in seiner seelsorgerlichen Güte

nur eines wünschen, dass dem armen Schlucker geholfen würde, auf dass

er wieder rechtmässig zur Kanzel aufblicken konnte. Und er sah es an der
Röte oder Bläue des Eissens, dass sein Träger noch diese Woche mit einem
Besen ins Heubergchäppeli gehen würde, auf dass er durch die Fürbitte der

heiligen Vierzehn Nothelfer von seiner zuckenden Eiterpflaume befreit
würde. Dass man so etwas Besenopfer nennt, ist unter den waltenden
Umständen völlig belanglos.

So aber ist das Besenopfer zu verstehen: wer einen Eissen hatte oder an
«bösem Blut» litt (andere Beweggründe s. unten), ging in eine bestimmte

Kapelle oder Kirche oder in ein Beinhaus, um dort sein Anliegen dem oder

10



den zuständigen Heiligen des Hauses anheimzustellen. Wie unzulänglich
oder bethaft das Vortragen des Anliegens auch gewesen sein mag, wichtig
war, dass der Bittsteller einen Besen mitbrachte und diesen am Orte, wo er
um Genesung bat, zurückliess. Alter Volksglaube wollte wahrhaben, dass,

wenn mit dem Besen der geweihte Raum gewischt würde, alle Unreinheiten

am Körper des Besenspenders verschwinden würden. Ich habe
selber noch Leute gekannt, die hätten drei Finger aufs Herz gelegt, dass

dies so sei.

Das Besenopfer unterscheidet sich (abgesehen von der Natur des

Opfergegenstandes) mindestens in einer Hinsicht von andern Opfern. Man kann
die Gabe nicht «verheissen» wie etwa bei einem Geld- oder Wachsopfer.
Nach dem Volksglauben ist es das Reinmachen des Kapellenbodens mit
dem mitgebrachten Besen, das die Heilung bewirkt. Somit nützt das blosse
Verheissen nichts; man muss hingehen und den Besen dortlassen.

Das Besenopfer im Kanton Luzern

Nehmen wir vorweg, dass das Netz der Kultstätten, in denen das Besenopfer

nachgewiesen werden kann, im Luzerner Hinterland am dichtesten
ist (im Räume zwischen den Grenzpunkten Napf - Wolhusen - Altis-
hofen - Grossdietwil - Napf). Es scheint, dass das Besenopfer in diesem
Gebiet am intensivsten praktiziert wurde. Vorsichtshalber ist allerdings
zu sagen, dass der Beweis dafür nicht mehr zu erbringen ist. Zweifellos gab
es auch ausserhalb dieses Kerngebietes unscheinbare Landchäppeli, von
denen wir nicht mehr wissen, dass dort Besen geopfert wurden, denn wir
müssen hier auch kleinste Chäppeli, die eher als Helgenstöckli anzusprechen

sind, miteinbeziehen. Bei solchen war der Innenraum so klein, dass

es kaum mehr etwas zu wischen gab; der Kleinheit des Raumes angemessen

waren denn auch die Besen, die eher als Ruten anzusprechen waren und
auch häufig vom Volk als solche gedeutet wurden.

Zur Dichte der hier nachgewiesenen Opferstätten im Luzerner Hinterland

ist noch zu sagen, dass sie zum Teil von der Intensität der Forschungsarbeit

des Verfassers dieser Arbeit herrührt, der im westlichen Luzernbiet

zwischen Napf und Aargauergrenze auch in der Namenforschung tätig
ist und sich hier besonders gut auskennt. Ein Schwerpunkt des Besenopfers
in dieser Region war aber schon vorher erkennbar. Der Sagensammler
Alois Lütolf, der selber aus dem Luzerner Hinterland stammt und auch

11



hier wirkte, hat den Opferbrauch in den 1860er Jahren in einzelnen Kapellen

noch lebendig angetroffen. Siebzig Jahre später hat der in Grosswangen
ansässige Josef Arnet vom Besenopfer berichtet.

Wenn es Brauch war, dass man in der Kirche von Bertiswil ob Rothenburg

für die Verstorbenen Haselzweige hinter den Altar legte2, so darf
dies nicht unbedingt als Besenopfer im Sinne unserer Abhandlung gedeutet
werden. Viel eindeutiger ist das Besenopfer im kaum sieben Kilometer von
Bertiswil entfernten Sempach, wo im Galgenchäppeli noch heute Birkenruten

hängen. Schliesslich ist das Beinhaus in der Senti in Luzern3 — vom
Volk Säntibeihüsli genannt — zu nennen, wo nebst Besen und Ruten so
ziemlich alles, was an Votivgaben volksbräuchlich war, niedergelegt und
aufgehängt wurde. Aus dem Vorhandensein des Besenopfers an dieser
Kultstätte darf allerdings nicht geschlossen werden, das Besenopfer sei
auch in der Stadt Luzern heimisch gewesen. Die Leute wallfahrteten aus
der weiten Umgebung hierher und brachten jene Opfergaben mit, die sie

von zuhause kannten. Die Besen und Ruten im Senti-Beinhaus lassen

vermuten, dass das Besenopfer auf der Luzerner Landschaft verbreiteter
gewesen ist als sich heute nachweisen lässt. Ausser auf der Luzerner Landschaft

scheint das Besenopfer in der Schweiz nur noch in den Kantonen
Schwyz und Uri bekannt gewesen zu sein. Im Siechenkapellchen (Marienkapelle)

in Seewen hat man Besen gegen Bettnässen geopfert.33 In der
Schrannenkapelle (Maria Hilf) in Bürglen wurden sogen. Schmalbesen

gegen Eissen als Opfergabe hinterlassen.3b Diese (scheinbar?) isolierten
Vorkommen muten etwas merkwürdig an, sind sie doch aus Gründen der
geographischen Lage und der Volkseigenart nicht ohne weiteres dem
Luzerner Verbreitungsgebiet zuzuzählen.

2 Alois Lütolf, Sagen, Bräuche, Legenden aus den fünf Orten Luzern, Uri, Schwyz,
Unterwaiden und Zug, Luzern 1862, S. 371.

3 Josef Zihlmann, Von Elenden und vom Elend Kreuz, in «Der Hinterländer», Beilage

des Willisauer Boten, Nr. 3, 1975, S. 18.

3 a Linus Birchler, Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, S. 666, Anmerkung 4.

3 b Notker Curti, Uber Votive in «Schweiz. Archiv für Volkskunde», Bd. 28, 1938,
S. 58 ff., 60.
E. Wymann, Rezepte aus Uri von 1716-1724 in «Schweiz. Archiv für Volkskunde»,
Bd. 10, 1906, S. 267 ff.
Josef Müller, Sagen aus Uri, Schriften der Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde,
Bd. 18, Basel 1926, S. 36, Nr. 44/9.

12





Zu erwähnen ist schliesslich noch, dass es ausserhalb der Schweiz zwei
Verbreitungsschwerpunkte für das Besenopfer gibt: im Elsass und in
Vorarlberg4. Wir müssen uns hier mit diesem Hinweis begnügen, um uns
umsomehr dem luzernischen Detail zuzuwenden, über das es noch einige
Dinge zu sagen gibt, die bis jetzt nur dem einheimischen Forscher bekannt
sind.

Die Beinhauskapelle in Grossdietwil

Alois Lütolf hat um 1860 herum von Lehrer Bucher in Grossdietwil
vernommen, dass Kinder oft Besen ins dortige Beinhaus tragen, es soll dies

für Eissen und Geschwüre gut sein.5

Das Beinhaus, wovon die Rede ist, wurde 1880 — also etwa zwanzig
Jahre nachdem Lehrer Bucher dem Sagensammler Lütolf die Mitteilung
gemacht hatte — abgebrochen6. Wahrscheinlich ist mit dem Abbruch der

Beinhauskapelle, denn um eine solche handelt es sich, auch das mit ihr
verbundene Brauchtum des Besenopfers verschwunden.

Die Beinhauskapelle von Grossdietwil wurde anstelle einer abgebrochenen

St. Pantaleonskapelle erbaut und am 4. September 1507 eingeweiht.
Das Volk nannte sie Beinhaus oder St. Annakapelle. Hauptpatron war der

hl. Erzengel Michael. Der Altar war geweiht in der Ehre des hl. Sebastian,

der hl. Mutter Anna, der hl. Ottilia und der hl. Magdalena.
Volkstümlichen Ruhm genoss auch das Beihusglöggli. Das Volk

erzählte, man habe dieses giessen lassen, weil im bernischen Gondiswil eine

Hexe gewesen sei, die immer böse Hagelwetter herüberschickte. Seit man
das Glöcklein läute, wenn ein Unwetter drohe, machen die Wetter nichts
mehr. Man erzählt sich noch heute, was die Wetterhexe gesagt haben soll:

4 Leopold Schmidt, Volksglaube und Volksbrauch, Berlin 1966. Das Werk enthält ein

Kapitel über «Das Reiser-, Ruten- oder Besenopfer» mit einer Verbreitungskarte.
Ausser an den angegebenen Orten ist das Besenopfer wohl noch an andern Stätten
heimisch gewesen. Im September 1978 habe ich das Opfer in Kisslegg (Allgäu)
gefunden. Hier hängen die Leute noch jetzt kleine Besen, die aussehen wie Ruten,
unter ein Rochusbild an der Schlossmauer.

5 Alois Lütolf (Anm.2) S. 367
6 Der Geschichtsfreund, Mitteilungen des historischen Vereins der fünf Orte Luzern,

Uri, Schwyz, Unterwaiden und Zug, Bde. 1-130, Einsiedeln und Stans 1844-1977.
Bd. 61, 252.

14



«Wenn das Beinhausglöggli läutet, die vier Färli in Ebersecken schreien
und die gross Mohr in Willisau röchelt, kann ich nichts machen» (gemeint
sind damit Wetterglocken).7

Soviel weiss man also über die Beinhauskapelle in Grossdietwil, wohin
die Leute gegen Eissen Birkenbesen brachten.

Mariahilf-Kapelle im Altishofer Feld

Im Altishofer Unterfeld steht noch heute am Weg die Mariahilf-Kapelle,
die die Jahrzahl 1782 trägt. Die Leute von Altishofen haben das kleine
Heiligtum, ein offenes Feldchäppeli, das kaum einigen Personen Platz bietet,
immer hoch in Ehren gehalten. Das Volk ist mit allen möglichen Anliegen
hin zur Muttergottes gepilgert. Vor allem waren es Frauen, die hingingen
und beteten, wenn sie einer Geburt entgegengingen. Man kannte auch vor
wenigen Jahrzehnten noch den Brauch, eine Schar Schüler hinzuschicken,
um für eine kranke Person zu beten. Heute noch geht man ins Mariahilf-
Chäppeli, um in einem Anliegen des Leibes oder der Seele ein Gebet zu
verrichten und ein Geld- oder Kerzenopfer zu spenden.

Noch vor etwa fünfzig Jahren war es Brauch, mit einem kleinen Besen
ins Mariahilf-Chäppeli zu gehen, wenn man Eissen oder Blätze hatte. Man
wischte mit dem Besen den Boden und liess ihn nachher dort8.

Beinhauskapelle in Wolhusen

Die Wolhuser Beinhauskapelle, die unweit der Kirche am Rande des Friedhofs

steht, ist bekannt wegen ihrem an den Innenwänden gemalten Totentanz.

Sie wurde 1661 gebaut und zu Ehren der hl. Eulogius (Eligius), Jost
und Wendelin geweiht. Von Bedeutung mag noch sein, dass bei der
malerischen Ausstattung des Altars neben Eligius und Wendelin nicht Sankt
Jost erscheint, sondern Antonius der Einsiedler.

7 Alois Lütolf (Anm.2) S. 205.
8 Auch J. Arnet hat zu seiner Zeit von diesem Brauch gehört und hat ihn in Schweiz.

Archiv für Volkskunde, Bd. 31, 1931, S. 160 vermerkt.

15



Kanonikus Nikiaus Zimmermann, der von 1883 bis 1921 Pfarrer von
Wolhusen war, hat 1929 eine 336 Buchseiten umfassende «Heimatkunde
von Wolhusen»9 herausgegeben. Im Kapitel «Aberglauben» schreibt der
Verfasser: «Naiv unschuldig dagegen ist das Opfer von Birken- und
Binsenbesen in das Beinhaus, damit, wenn selbe zum Wischen der Kapelle
gebraucht werden, der Ausschlag verschwinde. » Von hier hat wahrscheinlich
J. Arnet seine Information über das Besenopfer in der Wolhuser Beinhauskapelle.

10

Ich bin zum letztenmal 1973 der Sache nachgegangen und habe den
damals 88jährigen Sigristen gefragt, ob er etwas vom Besenopfer im Beinhaus
wisse. Seine Antwort: «Natürlich weiss ich noch sehr gut von diesem
Besenopfer. Ich bin 1914 Sigrist geworden und habe immer gegenüber der
Beinhauskapelle gewohnt. Die Leute haben oft Besen ins Beinhaus
gebracht. Zuerst waren es solche aus Birkenreis, später dann Reisbesen, die

man beim Krämer kaufte. Es waren besonders die Bauern, vor allem
diejenigen von Schwarzenbach, Sedel und Umgebung. Sie brachten die Besen,
damit mit diesen die Beinhauskapelle gewischt würde». Dass die Leute ihre
Besen wegen Eissen und Ausschlägen ins Beinhaus brachten, wusste der
Sigrist nicht; die Bauern hätten die Besen gegeben, wenn sie ein Anliegen
hatten, vor allem wegen dem Vieh, meinte er.

Der tiefere (und auch ältere) Beweggrund des Besenopfers in
Wolhusen — von Eissen oder Ausschlägen befreit zu werden — ist durch die
Aussage des Pfarrers genügend belegt. Es ist auch hier, wie bei andern
Opfern, eine gewisse Verflachung punkto Beweggrund und Beschaffenheit
der Gabe festzustellen, der dann früher oder später das Erlöschen folgt; wir
werden diese Erscheinung weiter unten wieder antreffen.

Heilig Blut-Kapelle in Willisau

Im Volksmund heisst die Kapelle einfach Helgebluet. Ihr Entstehen geht
zurück auf eine Freveltat, die sich nach dem Chronisten Joh. Jakob von
Heidegg im Jahre 1392 zugetragen haben soll. Die Entstehungsgeschichte

9 Nikiaus Zimmermann, Heimatkunde von Wolhusen, Willisau 1929, S. 122 und 314
10 Wie 8.

16



erzählt von fünf Blutstropfen, die vom Himmel fielen und nachher verehrt
wurden. Die Heilig Blut-Kapelle ist ein Sühneheiligtum, das unter dem
Einfluss der von der Kirche geförderten Verehrung des «kostbaren Blutes
Christi» grossen Ruhm erlangte und jährlich von einigen tausend Pilgern
besucht wurde; Grossereignis war das jeweils am Sonntag nach Fronleichnam

stattfindende Heilig Blut-Ablassfest, das noch jetzt an diesem Tage
gefeiert wird.11

Das Heilig Blut in Willisau ist eine jener Kapellen, in denen das Besenopfer

heimisch war. Sie ist zweifellos die «gehobenste» Besenopferstätte
der weiter oben genannten Kernregion Luzerner Hinterland; Willisau liegt
auch im Zentrum der dichten kleinräumigen Ausbreitung des Brauches im
nördlichen Napfgebiet.

Man ist nicht darauf angewiesen, den Nachweis des Besenopfers in der

Heilig Blut-Kapelle mit einer schmalen Belegbasis abzustützen. Dazu ist
der Brauch bei der älteren Generation der Gegend viel zu bekannt. Besen

wurden noch 1970 ins Helgebluet gebracht. Es waren Reisbesen, wie man
sie in den Läden kaufen kann. Meist wurden sie heimlich in die Kapelle
gebracht oder man liess sie durch jemanden bringen. Die Frau des Kapellen-
sigristen sagt, die Leute hätten die Besen wegen Geschwüren, Hautkrankheiten

und dergleichen gebracht. Man habe noch in den Jahren nach 1960

zeitweise so viele Besen im Heilig Blut gehabt, dass man für sie gar keine

Verwendung fand; man habe dann davon der Kapelle St. Nikiaus auf dem

Berg und dem Pfarreiheim gegeben.
Verschiedene Leute aus Willisau und Umgebung haben mir noch in

letzter Zeit bestätigt, dass sie Besen ins Heilig Blut gebracht haben. Ein
Willisauer Eisen- und Haushaltwarenhändler sagt, er habe öfters Besen

für's Heilig Blut verkauft; sie seien gut gewesen gegen Eissen, wenn man sie

zum Wischen der Kapelle verwendet habe. Eine Bauernfrau hat mir noch

vor zwei Jahren bestätigt, es habe gegen Mäuse kein besseres Mittel
gegeben als die Gabe eines Besens ins Heilig Blut; dieses Rezept war vor allem
beim Bauernvolk bekannt.

Man muss bei der Beurteilung des Besenopfers in der Heilig Blut-
Kapelle mit Vorsicht umgehen und die Dinge differenziert betrachten. Das

Besenopfer hat nach meinen Ermittlungen mit dem Heilig Blut-Kult und
der damit zusammenhängenden Wallfahrt nichts zu tun12. Die auswärtigen

11 Darüber mehr in der unter 1 a genannten Arbeit, Heft 35, S. 25.
12 Vergl. dazu Leopold Schmidt (4), S. 218, 3. Absatz.

17



Wallfahrer hatten nur in seltenen Ausnahmefällen Kenntnis vom Besenopfer

im Heilig Blut.
Das Besenopfer im Helgebluet war ein Brauch der Einheimischen, vor

allem der Leute in der weitverzweigten Kirchgemeinde Willisau und der
unmittelbar angrenzenden Gebiete. Wenn diese Leute Besen ins Helgebluet

brachten, dann stellten sie diese nicht irgendwo hin, sondern sie legten

oder stellten sie immer zum rechten Seitenaltar. Auf diesem Altar
standen die Statuen der Pestheiligen Sebastian und Rochus, die man auch

gegen Eissen, Hautausschläge, Blätze und bös' Bluet anrief. Hier muss der

Zusammenhang mit dem Besenopfer gesucht werden.
Dass Besen im Heilig Blut — und nur gerade hier — gut waren gegen

Mäuseplage, erklärt sich leicht so, dass eine Vermengung mit dem Magnuskult

stattgefunden hat. Es ist nämlich zu wissen, dass der gleiche rechte
Seitenaltar, wo die Besen hingelegt wurden, auch dem hl. Magnus geweiht
war. Mehr noch: der Altar wurde 1687 gestiftet von der St. Magnus-Bruderschaft

der Schneider und der St. Severins-Bruderschaft der Weber.
St. Magnus war der Patron gegen Engerlinge und allerlei schädliches
Gewürm13. Das Luzerner Hinterland ist nicht nur regionales Zentrum des

Besenopfers, sondern auch Schwerpunkt der Magnus-Verehrung (Willisau,

Hergiswil, Grosswangen).14 Nachdem auf dem gleichen Seitenaltar der

Heilig Blut-Kapelle die Pestheiligen Sebastian und Rochus und der
Ungezieferheilige Magnus verehrt werden, ist es kaum anders denkbar, als dass

die Kultformen ohne Absicht vermengt wurden.

Pfarrkirche in Hergiswil bei Willisau

Dieser Ort fällt insofern aus dem üblichen Rahmen des Besenopfers, als es

sich um eine Pfarrkirche handelt. Die Frage, wie das Besenopfer in diese

Kirche gekommen ist, dürfte kaum je beantwortet werden können. Die
dem hl. Johannes d. Täufer geweihte Kirche wurde 1840/42 gebaut. Das
Vorhandensein einer frühern Friedhofkapelle oder eines Beinhauses kann

13 Josef Zihlmann, St. Magnus gegen schädliches Gewürm, «Vaterland» Nr. 206,
4.9.76.

14 Josef Zihlmann, Das Kreuz auf dem Gütsch in Willisau, die Engerlingsplage und
St. Magnus, in «Der Hinterländer», Beilage des Willisauer Boten, Nr. 1, 1974.

18



als ausgeschlossen betrachtet werden. Man darf wohl annehmen, der

Opferbrauch sei von der vorherigen Kirche, die einen andern Standort
hatte, auf die neue übergegangen. Die erste Kirche von Hergiswil wurde
1593 als Kapelle in der Ehre des hl. Ludwig geweiht und ist 1603 als

Pfarrkirche neu konsekriert worden. Zwei Jahre später ist dann Hergiswil als

neue Pfarrei von Willisau abgetrennt worden.
In der Pfarrkirche Hergiswil erlebte das Besenopfer um 1930 herum

seine letzten Ausläufer. Mein Vater war Sigrist in dieser Kirche, und es oblag

unserer Familie, das grosse Gotteshaus in Ordnung zu halten. Von
daher weiss ich, dass es bei vielen Leuten Brauch war, Besen in die Kirche
zu bringen. Es waren damals gewöhnliche Reisbesen, wie man sie beim
Krämer kaufen konnte. Meist wurden diese Besen heimlich in die Kirche
gestellt, manchmal auch dem Sigrist übergeben. Es kam auch vor, dass ein
Krämer im Auftrage eines Besenkäufers einen Besen in die Kirche brachte,
und schliesslich gab man uns Geld mit dem ausdrücklichen Auftrag, einen
Besen zu kaufen. Alle diese Besen waren dazu bestimmt, dass mit ihnen die
Kirche gewischt würde.

Leider habe ich mich in diesem Falle viel zu spät mit dem Besenopfer
auseinandergesetzt.

Kapelle St. Joder in Hergiswil

Inmitten des steilen Geländes an der Nordabdachung des Napfs, etwa auf
halbem Wege zwischen Hergiswil und Menzberg, steht die dem hl.Theo-
dul geweihte Kapelle, die vom Volk Tioderchäppali genannt wird.

Auch hier war das Besenopfer Brauch. Der Kapellenpfleger, der auch
die Aufgabe hatte, die Wetter- und die Betglocke zu läuten, sagte mir noch
1972, die Leute aus der Umgebung Brächten dann und wann Besen zum
Wischen des Kapellenbodens. Dieser Brauch sei deshalb, weil neben
St. Theodul auch St. Rochus Patron sei, und der Pfleger fügte bei, das sei

gut gegen Eissen. Später sprach ich noch mehrmals mit dem Mann; er sagte
mir, er müsse auch im Winter schon vormittags die Kapelle öffnen, da
immer wieder Leute mit Kerzen kämen, um diese in der Kapelle anzuzünden.
Es seien meist Bauern, die wegen Anliegen im Stall kämen.

19



Maria Heilbronn im Luthernbad

Der Marienwallfahrtsort Lutherebad, wie der Volksmund sich ausdrückt,
ist heute noch der meistbesuchte Wallfahrtsort des Luzerner Hinterlandes.

15 Die Wallfahrtsgeschichte reicht zurück auf eine Krankenheilung
im Jahre 1581. Es wird erzählt, die Gottesmutter habe dem gichtkranken
Familienvater Jakob Minder geoffenbart, er solle hinter seinem Hause

nachgraben. Dort werde er Wasser finden, mit dem solle er sich waschen.

Jakob Minder tat so und wurde von seinem langjährigen Gichtübel befreit.
Später entstanden dann zwei Kapellen, eine kleine beim Brünnli und eine
andere als Wallfahrtskapelle (jetzt neue Kirche). Seit Mitte des 18. bis ins
20. Jahrhundert wurde der Wallfahrtsort von Waldbrüdern betreut.

Die wunderbare Heilquelle im Luthernbad war von Anfang an das

Charakteristikum dieses Wallfahrtsortes und ist es bis heute geblieben. Noch
jetzt wird fast täglich Badbrünnliwasser geholt. Viele Leute, die weit
entfernt sind, lassen es sich durch Bekannte schicken. Es soll gut sein gegen
allerlei rheumatische Schmerzen, vor allem aber gegen Ausschläge und
Hautkrankheiten.

Eine verstärkte Wirkung des Badbrünnliwassers bei «bösem Blut»
haben viele Leute darin gesehen, dass sie einen Besen in eine der beiden
Kapellen brachten, damit mit ihm der Boden der Kapelle gewischt würde.
Einzelne Wallfahrer brachten kleine Besen, die eher einer Rute
gleichkamen, wischten selber den Boden und hängten dann den Besen zu den
massenhaft vorhandenen andern Votivgaben an die Wand der Kapelle.
Auch Alois Lütolf ist um die Mitte des letzten Jahrhunderts auf diese Besen

gestossen und bemerkt: «Uber dem Heilbrunnen im Luthernbad (Kt.
Lucern) ist ein Käppeli erbaut, wo immer Birkenreiser zu Ruthen gebunden
geopfert werden. Man sagt, das sei gut wider das «räudig sein». Wenn der
hl. Ort mit dem Besen gereinigt wird, geht auch am Opfernden das
Unreine weg.»16

Noch 1973 wurde mir vom ortsansässigen Posthalter, der auch einen
Krämerladen betrieb, bestätigt, dass oft Leute in den Laden gekommen
seien, um einen Reisbesen zu kaufen, den sie dann in die Kapelle brachten.
Der letzte solcher Opferbesen, von dem ich mit Bestimmtheit weiss, wurde

15 Ausführlicher bei la, Heft 35, S. 23.
16 Alois Lütolf (2), S. 367.

20



1971 ins Luthernbad gebracht. Auch im etwa einen Kilometer entfernten
Laden im Chrutzi wurden Besen gekauft, deren Bestimmungsort die
Badkapelle war.

Kapelle auf dem Heimberg in Luthern

Etwa hundert Meter über dem Dorf Luthern steht auf einem Hügelvorsprung,

von dem aus man das ganze Tal überblicken kann, das Heubärg-
chäppali, zu dem die Leute von Luthern jedes Jahr an Christi Himmelfahrt
prozessionsweise mit dem Allerheiligsten hinaufsteigen, damit der Priester
Dorf und Tal segne. Dieses kleine Heiligtum auf der Krete eines
Napfausläufers muss als der prominenteste Zeuge des Besenopfers im Luzerner
Hinterland bezeichnet werden. Es ist recht erstaunlich, dass Alois Lütolf
nicht auf das Heubärgehäppali gestossen ist (wie der eifrige Forscher auch

vom Besenopfer in Hergiswil, im Tioder, Heilig Blut und andern nichts ge-
wusst zu haben scheint).

Die Kapelle auf dem Heuberg (älter Heimberg) ist ein kleines ländliches

Heiligtum, das im Innern etwa zwanzig Personen Platz bietet. Das Altarbild

stellt die heiligen Vierzehn Nothelfer dar. Die Glasmalerei an den zwei
Seitenfenstern zeigt links den hl. Eligius als Bischof und Schmied und
rechts den hl. Wendelin. Diese Ausstattung stammt aus der Zeit des

Kapellenneubaues im Jahre 1864.

Das Heubergchäppeli muss schon 1502 bestanden haben, denn das

Jahrzeitbuch von Luthern, das aus dieser Zeit stammt, berichtet von einem

Kreuzgang auf den Heimberg. Das Patrozinium der hl. Vierzehn
Nothelfer dürfte alt sein; vermutlich sind auch Eligius und Wendelin als alte
Patrone der Kapelle zu betrachten.

Das Heubärgchäppali in Luthern ist mir besonders tief eingeprägt, weil
ich hier nach jahrelangem Suchen und Forschen zum erstenmal den Brauch
des Besenopfers noch lebendig gefunden habe. Es zeigte sich in diesem
Falle drastisch, wie wenig ein solcher volksreligiöser Brauch nach aussen
auffällt und wie hartnäckig er sich im Untergrund — davon darf man wohl
reden, denn die meisten Besen werden in aller Heimlichkeit an den Kultort
gebracht — bis in die Gegenwart hinein zu halten vermag.

Am besten lasse ich den Alphirten auf dem Heuberg, den ich erstmals
1971 besucht habe, selber berichten: «Ja, es kommen immer Leute und
bringen Kerzen und zünden sie an. Viele kommen wegen Eissen und Aus-

21



schlagen und bringen einen Besen in die Kapelle. Wenn die Kapelle mit
einem solchen Beser gewischt wird, wird der Spender von seinem Leiden
geheilt. Vor einiger Zeit habe ich den Pfarrer gefragt, was ich mit den

Besen, die immer wieder kommen, machen solle. Er hat gesagt, ich solle sie in
Haus und Stall verwenden und dafür etwas in die Opferkasse werfen. Einmal

wollte ich einem bedürftigen Nachbarn einen Besen vom Chäppeli
geben. Dieser aber wollte ihn nicht und gab zur Antwort, er wolle nicht auch
noch Eissen bekommen. Auch jetzt müssen wir für unser Haus nie Besen

kaufen, es gibt im Chäppeli genug. Die meisten Besen, die die Leute bringen,

sind Reisbesen, die sie in den Läden kaufen; manchmal hat es aber
auch Birkenbesen im Chäppeli.»

1972 bestätigte mir der Detaillist A. A. in Luthern, dass er den Kunden
noch jetzt dann und wann Reisbesen verkaufe, die sie ins Heubergchäppeli
bringen. Oft aber werden die Besen gekauft mit der Bedingung, dass sie der
Verkäufer ins Heubergchäppeli stelle oder sie dem Alphirten mitgebe,
wenn dieser ins Dorf komme. Der gleiche Geschäftsinhaber sagte auch,
dass es Leute gebe, die jeweils 14 Kerzen für die Vierzehn Nothelfer, die
auf dem Heuberg gnädig sind, kaufen.

Die Leute, die mir in den letzten zehn Jahren bestätigt haben, dass sie

gegen Eissen jeweils Besen ins Heubergchäppeli gebracht hätten, sind recht
zahlreich. Es scheinen vor allem die Luthertaler selber gewesen sein, die
das Heubergchäppeli für das Besenopfer bevorzugten. Auswärtigen war
die Opferstätte im Luthernbad (s. oben) besser bekannt. Das ist verständlich,

denn Luthernbad ist ja ein bekannter Marien-Wallfahrtsort, während
sich im Heuberg nur Leute der engern Umgebung auskennen.

Die Forschung im Gebiete der Pfarrei Luthern ergibt hier auch deutliche

Abweichungen vom üblichen Muster des Opfermotivs. Es sind nicht
mehr immer nur Eissen und Ausschläge, weswegen die Leute Besen ins

Heubergchäppeli bringen. Ein Bauer im Flüelen (Luthern) bestätigte mir,
es sei in seiner Familie von jeher üblich gewesen, dass man einen Besen ins

Heubergchäppeli gebracht habe, wenn ein Kind bettnässte. Dass das kleine

Heiligtum auf dem Heuberg auch von erwachsenen Bettnässern selber
besucht worden ist, scheint eine Wandkritzelei zu bestätigen. An einer Fen-
sterlaibung habe ich vor einigen Jahren die Fragmente einer Bleistiftschrift

(deutsche Schrift) gefunden. Es heisst hier: «. alle Pilger um
Gottes Willen, dass sie doch für eine Person so oft sie da diesen

Ort besuchen, allemal ein Vater unser für mich? beten möchten. Der Liebe
Gott wird vergelten. Den 12. Juli 1897.» Das ist ganz der Typus der

22



anonymen Bitte in Gewissensnöten und bei geheimgehaltenen Leiden.
Man wird unwillkürlich an einen früher in unserer Gegend heimisch
gewesenen Brauch erinnert, wonach ein Bettnässer, wenn er von seinem Leiden

geheilt werden wollte, in der Heiligen Nacht während der
Mitternachtsmesse heimlich durch die leicht geöffnete Kirchentüre rufen musste:
bättidfür nen arme Bettseier! Es scheint, die Mauerkritzelei in der Kapelle
auf dem Heuberg sei als Notruf eines Bettnässers zu verstehen.

Von einem alten Bauern in Luthern sagte man, er könne Warzen vertreiben.

Tatsächlich tat er dies, und er sagte den Leuten, die mit Warzen zu ihm
kamen, sie müssten einen Besen ins Heubergchäppeli bringen, um ihre
lästigen Hautunreinheiten loszuwerden.

Ein anderer Bauer aus Luthern sagte mir, es sei in seiner Familie üblich

gewesen, dass man bei Zahnweh einen Besen auf den Heuberg brachte.
Frau St., eine Bäuerin aus der Gemeinde Luthern, sagte mir folgendes:

«Während der grossen Seuchenzeit in den 1920er Jahren sind wir auf den

Heuberg gewallfahrtet. Wir haben auf dem Weg hinauf den Rosenkranz
und die Stationen (Kreuzwegandacht; am Wege befinden sich kleine
Monumente als Kreuzwegstationen) gebetet. Im Heubergchäppeli ist St.
Rochus gnädig. St. Rochus ist ein Heiliger gegen Seuche.» Frau St. war der
Meinung, St. Rochus gehöre zu den Vierzehn Nothelfern. Es handelt sich
dabei nicht um eine vereinzelte Auffassung. Es ist bekannt, dass die Namen
der Vierzehn Nothelfer von Gegend zu Gegend Abweichungen aufweisen.
Das Altarbild im Heubergchäppeli zeigt zwar den hl. Rochus nicht. Das

will aber nicht heissen, dass St. Rochus in dieser Kapelle nicht doch verehrt
und zu den Vierzehn Nothelfern gezählt worden ist, denn das Bild wurde
erst 1864 gemalt; der Maler hat sich an die offizielle Version der Vierzehn
Nothelfer gehalten: Margaretha, Katharina, Barbara, Ägidius, Eustachius,
Christophorus, Cyriakus, Dionisius, Vitus, Achatius, Blasius, Pantaleon,
Georg, Erasmus.

Um die letzte Jahrhundertwende herum war es in Luthern Brauch, dass

Leute, die in Haus oder Stall etwas -Ungutes hatten, sDamali (in meiner
Ubernamen-Sammlung für das Jahr 1876 als Frau mit dem bürgerlichen
Namen Katharina Jost ausgewiesen) auf den Heuberg schickten, um in der
Nothelferkapelle zu beten. Es war auch Brauch, dass sDamali als Mithelfer
beim Beten Kinder aus dem Dorf mitnahm. Eine Frau, die um 1900 herum
noch dabei war, erzählte mir, sie habe für jedes Beten auf dem Heuberg
15 Rappen bekommen.

23



Kapelle St. Blasius in Alberswil

Die Kapelle St. Blasius, vom Volk Blääsichäppali oder einfach Blääsi

genannt, hat eine reiche historische Vergangenheit. Sie wird als «Gotzhus ze
Burgrein» erstmals im Habsburger Urbar 1303/09 erwähnt. Aus welcher
Zeit das Patrozinium des hl. Blasius stammt, ist nicht belegt. Möglicher-

Besenopfer in der Kapelle St. Blasius, Burgrain, Alberswil

24



weise deutet das ehemalige (heute verschollene) Bild des Hauptaltars, das

St. Michael darstellte, auf den ältesten Patron der Kapelle hin.
Das Blääsichäppeli ist eine verhältnismässig viel besuchte regionale

Wallfahrtskapelle von respektabler Grösse. Sie wird vor allem wegen
Halsleiden besucht, und es wird dort am Tage des hl. Blasius der Halssegen
erteilt (wie übrigens in allen Pfarrkirchen der Umgebung). Man geht aber
auch mit andern seelischen und körperlichen Leiden dorthin. Früher haben
die Leute auch Halstücher und wollene Strümpfe mitgenommen und haben
sie dann zuhause den Halsleidenden umgebunden.

Es ist erwiesen, dass man früher auch Besen in die Kapelle St. Blasius
gebracht hat. Der letzte Birkenbesen ist kaum einige Jahrzehnte alt.

Als man zu Beginn der jetzt laufenden Restauration (1978) die Bänke
und Böden herausriss, kamen unter der Emporenstiege und unter dem
Holzboden einige kleine Beslein aus Landschilf-Büscheln16'1 zum
Vorschein. Bis jetzt sind Opferbesen aus diesem Material in unserer Gegend
nur in Wolhusen nachgewiesen. Die Büschel, Wischer oder Beslein (oder
wie man sie nennen will) scheinen heimlich durch Öffnungen oder Ritzen
geschoben worden zu sein.

Helgenstöckli hinter Willisau

An der Strasse von Willisau nach Hergiswil steht zwischen Schwyzermatt
und Chäppelimatt am Mühletalbach ein grösseres Helgenstöckli. Alte
Leute haben erzählt, dieses sei vor einem Umbau viel niedriger gewesen,
und es habe Ruten und Besen darin gehabt.

Damit sind die Sakralbauten des Luzerner Hinterlandes, in denen sich
bis jetzt das Besenopfer nachweisen lässt, abschliessend erwähnt.

16a Landschilf Land-Reitgras, Reitgras, Wald-Reitgras, Calamagrostis epigeios).
Nach Dr. Josef Brun, der das Pflanzenmaterial bestimmte und es auch in der
unmittelbaren Umgebung der Kapelle fand, sieht dieses dem Schilf und Besenried (Mo-
linia) sehr ähnlich. — Mit solchem Material wurden in Gegenden, wo Schilf und
Besenried vorkamen, kleine Besen hergestellt, die man meist Schmalbesen nannte.
Sie wurden als Haushaltbeseli vor allem am Feuerherd, zum Abwischen der Herdplatte

und zum Zusammenwischen des Güsels, verwendet und wurden darum oft
auch Fürbäseli genannt.

25





Galgenchäppeli in Sempach

Etwas abseits der Strasse von Sempach nach Kirchbühl steht beim Meierhof
ein altertümliches Chäppeli, das wohl als einziges im Kanton Luzern noch
heute offen Zeugnis ablegt vom Besen- oder Rutenopfer. Zum Glück sind
hier die alten Votivgaben, die andernorts «herausgemistet» worden sind,
erhalten geblieben. Wir finden da neben Votivgaben aus Wachs, Holz und
Flachs auch drei etwa 50 cm lange Ruten aus Birkenzweigen (in der Mundart

würden wir sagen Bircheriis).
Vom Meierhof in Sempach, wo das Chäppeli steht, erzählt das Volk die

gleiche Sage von der Sträggele, wie wir sie im Luzerner Hinterland vom
Hof Tschägglen in Fischbach kennen: Man hatte ein unfolgsames Kind.
Eines Abends in der Adventszeit vereinbarte die Mutter mit dem Knecht,
sie werde das Kind aus dem Fenster halten, um es scheinbar der Sträggele
zu übergeben, er solle es ihr ausserhalb des Hauses abnehmen. Als das

Kind wieder schrie und nicht folgen wollte, drohte ihm die Mutter mit der
Sträggele und hielt es aus dem Fenster. Da wurde ihr das Kind aus der Hand

genommen. Aber es stellte sich heraus, dass es nicht der Knecht gewesen
war, der ihr das Kind entrissen hatte, sondern die Sträggele. Man hörte
noch lange, wie das Kind durch die Luft schrie und um Hilfe rief. Nachbarn

wollten nachher noch einen Fetzen eines Kleidungsstückes und einen

Haarzopf gefunden haben.
Das- Volk hat die Sage mit dem Galgenchäppeli, das alt sein muss, in

Verbindung gebracht; darum heisst das kleine Heiligtum im Volksmund
auch Sträggelechäppali. Die wie Haarzöpfe aussehenden Ristenopfer
(Flachszöpfe) im Chäppeli aber hat man oft als die Haarzöpfe des von der
Sträggele entführten Kindes gedeutet. Und man hat gesagt, das Chäppeli
sei gut, wenn man ein schwererziehbares Kind habe; man solle die Rute,
die man zur Züchtigung des Kindes brauche, in das Chäppeli hängen. So

wurden vom Volk die kleinen Opferbesen in der Kapelle gedeutet.

Kirche St. Maria in Bertiswil bei Rothenburg

Die Kirche von Bertiswil wird erstmals um 1173 erwähnt; man vermutet
aber, dass sie ein bedeutend höheres Alter habe. Die heutige Kirche wurde
1520 zu Ehren Mariae geweiht; beim Hochaltar sind neben Maria die

Unschuldigen Kinder und Maria Magdalena gnädig, die Seitenaltäre sind

27



den hl. Vierzehn Nothelfern, ferner Bartholomäus, Anna, Eligius, Rochus
und Sebastian geweiht. Der Kirchturm soll nach der Volksmeinung sehr alt
sein; man nannte ihn Heidenturm. Lütolf vernahm von den Rothenburgern,

der Turm stamme aus der Heidenzeit, und die Urgrossväter hätten

gesagt, er habe einmal als Leuchtturm dienen müssen. Die Heiden hätten
darauf gefeuert, daher die vielen angebrannten Steine, die man gefunden
habe.17 Vom Friedhof von Bertiswil sagte das Volk, es sei ein Rosengarten.
So nannte man Begräbnisstätten und Fried- oder Kirchhöfe, die im Rufe
besonderer Heiligkeit und Heilkraft standen. Wer für sein Weh nach
Bertiswil wallfahre und dort einen Haselzweig opfere, der werde geheilt.18 An
anderer Stelle bei Lütolf heisst es deutlicher: «Wer einjährige Schosse von
Haselstauden bricht und sie hinter den Altar der Kapelle zu Bertiswil, wo
ein Rosengarten ist, legt, kann durch sein Gebet ganz besondere Gnaden

von Gott zu Gunsten der Abgestorbenen erlangen.»19

Beinhaus in der Senti in Luzern

Das Siechenhaus St. Jakob in der Senti, mit Kirche, Herberge und Friedhof,

befand sich am westlichen Ende der Kleinstadt von Luzern, beim
Sentitor, durch das die Strassen von Basel und Bern führten. Die Anfänge
der Sondersiechenanstalt in Luzern reichen zurück in das 13. Jahrhundert.

Was uns hier in Zusammenhang mit dem Besenopfer interessiert, ist der
Ort, wo Besen als Opfergaben hinterlegt wurden. Das ist das Beinhaus auf
dem Friedhof der Sentikirche. Es hat im letzten Jahrhundert dem Bahnbau
weichen müssen. Leute, die damit vertraut waren, haben noch lange vom
Säntibeihüsli geredet. Dieses Beinhaus muss ein vielbesuchter Wallfahrtsort

gewesen sein. Die Leute haben dort vor allem für die «schamroten

armen Seelen» gebetet und diese, wenn sie erlöst würden, um Fürbitte
angefleht. Unter «schamroten armen Seelen» verstand man die Seelen der

Hingerichteten; die Richtstätte lag ganz in der Nähe.
Anton Schürmann, Stadtschreiber in Luzern hat in den Jahren 1914/15

eine Reihe von Kapellen um Luzern beschrieben, u.a. auch das «Senti-

17 Alois Lütolf (2), S. 408
18 Alois Lütolf (2), S. 254
19 Alois Lütolf (2), S. 371.

28



Beihüsli».20 Er gibt an, was er zwischen 1860 und 1870 dort selber gesehen
habe und erwähnt als Votive Täfeli, Wachskerzen, Rodelkerzen (Wachsstöcke),

ölstyzli (Krüglein, Kännchen mit öl21), Birkenruten («wegen
Ungehorsam der Kinder» fügt der Schreiber bei), Werch- und Reisten-
büschel (Hanf- und Flachsbüschel) nebst andern Votivgaben aus Wachs
und Silber. Dazu schreibt Schürmann: «Eine besondere Art von Bitten um
Gebet waren diejenigen um Bekehrung untreuer Ehemänner, Ehefrauen,
Jungfrauen, Jünglinge.» Das hat wahrscheinlich damit zu tun, dass auf dem
Sentifriedhof die Dirnen des Frauenhauses beerdigt wurden.

Etwa fünfzehn Jahre später hat J. Arnet Aufzeichnungen über das Senti-
beinhaus gemacht22 und erwähnt nebst oben genannten Votivgaben auch

Löffel und Kröten, ferner hölzerne Gliedmassen und Jungfernkränze.
Aber schon um 1860 herum hat Alois Lütolf festgehalten, dass einmal «ex

voto zwei Birkenbesen ins Sentibeinhaus zu Lucern gethan» wurden.23

Lokale Verbreitung des Besenopfers

In obigen Ausführungen sind sämtliche bis jetzt fassbaren Orte auf der
Luzerner Landschaft, wo das Besenopfer nachweisbar ist, aufgezählt. Daraus
ergibt sich das, was ich bereits eingangs erwähnt habe, nämlich eine lokale
Konzentration im nördlichen Napfgebiet. Dass das Besenopfer aber auch
in andern Teilen der Luzerner Landschaft brauchtümlich war, bezeugen
das Galgenchäpppeli in Sempach und das Sentibeinhaus in Luzern. Bertis-
wil betrachte ich als Sonderfall, den ich lieber nicht hieherzählen möchte;
über den Grund wird weiter unten noch zu reden sein. Wenn wir die

Verbreitung des Opferbrauches, wie er sich etwa noch um die Mitte des 19.

Jahrhunderts dargeboten hat, kennen würden, ergäbe sich vielleicht ein
Bild, bei dem die Dichtheit im Napfgebiet gar nicht mehr so auffallend

20 Anton Schürmann, Manuskriptsammlung in der Zentralbibliothek Luzern, Ms 1122

/ 4.
21 Schweizerisches Idiotikon, Wörterbuch der schweizerdeutschen Sprache, Bd. 11,

1849.
22 Schweiz. Archiv für Volkskunde, Bd. 31, 151 (1931). — Neben einer andern Infor¬

mationsquelle hat Arnet auch die Manuskripte von A. Schürmann benutzt. Dabei
sind ihm zwei Dinge durcheinandergeraten, nämlich das Sentibeinhaus und das

Elend Kreuz. Diese sind voneinander zu trennen.
23 Alois Lütolf (2), S. 367.

29



'Altishofen

Sempach*

Bertiswil»

Wolhusen

Senti, Luzern*

Napf

wäre. Wahrscheinlich würde sich dabei zeigen, dass die Streuung im
Luzerner Hinterland ihre Fortsetzungen hätte im untern luzernischen
Wiggertal und im Amt Sursee. Dass das Besenopfer in diesen Gebieten nicht
heimisch gewesen sein soll, ist erstaunlich; in Sursee wäre der Brauch im
Bettseierchäppali bei Mariazell fast mit Sicherheit zu erwarten.

So betrachtet, könnte die Konzentration der Opferorte im Napfgebiet
als Rückzugserscheinung gedeutet werden. Das würde genau mit der
Feststellung übereinstimmen, dass das Besenopfer hier die spätesten
Erscheinungsdaten aufzuweisen hat. Die Napftäler sind auch bei anderem Brauchtum

als Rückzugsgebiet anzusprechen. Das mag seinen Hauptgrund in der

30



Abgelegenheit der Gegend haben. Ein anderer Grund ist dabei aber sicher
auch massgeblich beteiligt. Das Luzerner Hinterland grenzt im Westen auf
der ganzen Länge an den Kanton Bern und damit an ein Gebiet, das

protestantische Bevölkerung hat. Seit der Reformation bestanden hier
jahrhundertelang so stark betonte Gegensätze, dass nicht einmal Tendenzen
volksreligiösen Brauchtums hin- oder herüber sich durchsetzen konnten.
Natürlich stellt sich hier sofort die Frage nach dem Alter des Besenopfers.
Falls dieses schon vor der Reformation brauchtümlich gewesen ist, wäre
die Erinnerung daran sicher in den mehr als vierhundert Jahren ausgelöscht

worden. Dagegen mag überraschen, dass im ganzen Land Entlebuch
kein einziges Relikt des Besenopfers übriggeblieben zu sein scheint. Dies
erstaunt umsomehr, da am unmittelbaren Taleingang, in Wolhusen, der
Brauch gepflegt wurde.

Beschaffenheit der Besen oder Ruten

Wir haben hier zwei Dinge zu unterscheiden: das Material und die Grösse.
Aus den Nachrichten, die uns von den einzelnen Opferorten überliefert

sind, muss man zwingend schliessen, dass man sich als «Normalfall» einen
Birkenbesen (mit oder ohne Stiel) vorzustellen hat. Für das unmittelbare
Napfgebiet besteht in diesem Punkt gar kein Zweifel. Auch Lütolf bestätigt
unmissverständlich, dass es sich bei den Opfergaben in Grossdietwil, im
Luthernbad und im Sentibeinhaus in Luzern um Besen aus Birkenreis
gehandelt hat.

Ausser Birkenreis hat es im Wolhuser Beinhaus noch ein anderes
Besenmaterial gegeben. Pfarrer Zimmermann sagt deutlich, es seien «Opfer von
Birken- und Binsenbesen» gewesen. Es frägt sich nun, was der Autor unter
Binse verstanden hat. Die volkstümlichen Benennungen von Gräsern
gehen weit auseinander. Beim Besenopfer in Bürglen, Uri, wird von
Riedbesen gesprochen, die aus nähnadeldünnen Schmalen hergestellt wa-

24 Notker Curti, Uber Votive, Schweiz. Archiv für Volkskunde, Bd. 28, S. 58 ff.,
1938.

25 E. Wymann, Rezepte aus Uri 1716-1724, Schweiz. Archiv für Volkskunde, Bd. 10,
S. 267 ff., 1906.

31



Als ähnlicher Fall ist nun neu auch die Kapelle St. Blasius im Burgrain
in Alberswil vorzumerken. Es gab auch hier mit Sicherheit Birkenbesen.
Ich habe aber bereits auf kleine Beslein aus Reitgras16,1 hingewiesen, die

unter der Emporentreppe und unter dem Holzboden zum Vorschein
gekommen sind.

Wir müssen uns vorstellen, dass man im Bauernhaus (und in andern
ländlichen Häusern) unserer Gegend ursprünglich fast nur Birkenbesen
verwendet hat, selten solche aus Tannenreisig, Brüsch (Erika) oder
Riedgräsern. Es war also üblich, dass man ganz gebräuchliche Besen in die
Kapellen brachte. Aber das, was man als gebräuchlich bezeichnet, wechselt
eben mit der Zeit. Langsam kam der feinere Besen aus Reisstroh in
Gebrauch, und somit diente nun dieser als Opferbesen. Die jüngsten
Mitteilungen, die von Gewährsleuten vorhanden sind, reden fast ausschliesslich

von Besen aus Reisstroh, wie man sie noch heute in jedem Haushaltwarengeschäft

kaufen kann.
Nun wäre noch etwas zu sagen über Form und Grösse der Opferbesen.

Ein normal grosser Stallbesen aus Birkenreis — ursprünglich immer mit
pflanzlichem Material, Weiden oder Nielen (Waldrebe, Clematis) gebunden,

später dann mit Draht — war ohne Stiel etwa 80 cm lang und hatte
beim Bund einen Durchmesser von etwa 10 cm; Besen, die man im Hause
brauchte (für Frauen und Kinder) waren etwas kleiner. Es versteht sich,
dass man in eine Kapelle den kleinsten vorhandenen Besen brachte. Und
wenn man gar extra einen Opferbesen herstellte (die Besen wurden ja von
den Bauern alle selber gemacht), war man mit den Ausmassen noch
zurückhaltender, denn es war ja nicht ein Besen von besonderer Grösse
gefordert.

Je kleiner der Besen, desto mehr glich er einer Rute, wie sie der älteren
Generation als Züchtigungsmittel noch gut bekannt ist; sie ist bis heute das

Attribut von St. Nikolaus oder seines Begleiters, des Schmutzli geblieben.
Solche kleine Besen, in Kapellen aufgehängt, wurden dann später für Strafruten

gehalten, und es wurde gesagt, sie seien geopfert worden, um die

Besserung von schwererziehbaren Kindern zu erwirken. Im Galgen- oder
Sträggelechäppali in Sempach war diese Deutung besonders naheliegend

wegen der Sage, nach der ein unfolgsames Kind das Opfer der Sträggele
war.

Wenn von der Grösse der Opferbesen die Rede ist, muss auch an die
«Binsenbesen» von Wolhusen gedacht werden. Wie diese ausgesehen
haben, weiss man nicht; vielleicht waren sie denen ähnlich, die Wymann aus

32



Uri beschreibt, kleine Besen aus Schmalen, die mit einer Schnur
zusammengebunden sind. Es kann durchaus sein, dass sie in Material, Form und
Grösse jenen in der Kapelle St. Blasius im Burgrain in Alberswil entsprechen,

die eine Länge von ca. 25 cm haben.

Nun wäre noch von der Beschaffenheit der Ruten in der Kirche von
Bertiswil zu sprechen. Diese fallen als Einzelfall ganz aus dem Rahmen
aller erwähnten Opferbesen. Es handelt sich hier um «einjährige Schosse

von Haselstauden», wie Lütolf deutlich sagt. Die Belegstelle ist auch nicht
so zu verstehen, als handle es sich um gebundene Ruten; es sind vielmehr
einzelne Schosse gemeint. Solche haben im Volksglauben eine bedeutende
Rolle gespielt. Aber es ist nicht einzusehen, dass sie zum Brauchtum des

Besenopfers, von dem hier die Rede ist, gehören. Ich glaube darum, dass

die Hinterlegung von Haselruten in der Kirche von Bertiswil in andere

Brauchtumszusammenhänge gehört und darum hier ausgeklammert werden

muss.

Beweggrund für das Opfern von Besen

Nach meinen ältesten Notizen über Volksglauben und -bräuche, habe ich
erstmals im Jahre 1937 in Hergiswil b. W. gehört, dass man, wenn man
einen Eissen, Blätze, offene Beine oder böse Wunden habe, einen Birkenbesen

in eine Kapelle, Kirche oder in ein Beinhaus gebe, damit mit diesem
der geweihte Raum gewischt würde; so würde man dann vom Leiden
befreit. Ungefähr dasselbe habe ich seither im Luzerner Hinterland immer
wieder gehört.

Zentrales Motiv ist der Eissen (Eiterbeule, Abszess, Karfunkel). Das ist
nur verständlich, wenn man weiss, dass Eissen früher sehr verbreitet und

wegen ihrer Schmerzhaftigkeit gefürchtet waren. E Cho.pf wie nen Eisse

hatte jemand, wenn er einen zuckenden Schmerz im Kopf verspürte. Der
Eissen war sprichwörtlich das, was beim Anrühren heftige Schmerzen
verursachte; i eim der Eissen alänge hiess soviel wie einem an seiner empfindlichsten

Stelle wehtun. Wenn man weiss, dass es in frühern Zeiten für die
meistvorkommenden Leiden spezielle Wallfahrtsorte gab, so trifft dies
auch für die Eissen zu. Meist waren dort die Pestheiligen Rochus und Sebastian

gnädig; St. Rochus wurde in gewissen Gegenden geradeheraus Eisse-

mannli genannt.26 Von den Pestpatronen wird später noch die Rede sein.

26 Idiotikon (21) Bd. 4, 253

33



Verbreitet waren früher auch Hautausschläge, die dann meist eiterten
und Krusten bildeten. Sie waren im Volksmund unter dem Sammelbegriff
Blätze bekannt. Dazu gehörte auch der gefürchtete Grind, ein eiternder
und krustenbildender Ausschlag der Kopfhaut, oft mit Haarausfall
verbunden, ferner die Räude oder Krätze, eine Hautkrankheit, die wegen
ihres Juckreizes gefürchtet war. Dazu kommen Hautausschläge aller Art,
die volkstümlich meist unter der Bezeichnung Rife oder Zitterhüser
bekannt waren. Alle diese Krankheitserscheinungen waren Beweggrund für
das Besenopfer. Und sie haben auch für alle erwähnten Kapellen, Kirchen
und Beinhäuser Geltung.

Abweichungen vom Eissen-Ausschlag-Motiv für das Besenopfer habe
ich nur in der Kapelle der Vierzehn Nothelfer auf dem Heuberg in Luthern
feststellen können. Auch hier stehen die Eissen im Vordergrund, aber man
ist doch auch wegen Bettnässen auf den Heuberg wallfahrten gegangen; ich
habe weiter oben bereits darüber berichtet. Der Bauer, der als Warzen-
vertreiber bekannt war und seinen Kunden ein Besenopfer auf dem Heuberg

zur Bedingung machte, darf als Einzelfall und zugleich Bestätigung
des Opfers zur Erlangung gesunder Haut betrachtet werden.

Die Wallfahrt oder Prozession auf den Heuberg während der Zeit der
Viehseuche hat wohl nur indirekt einen Zusammenhang mit dem Besenopfer,

insofern nämlich, als sich die Krankheitsbilder bei Mensch und Vieh
äusserlich ähnlich sahen. Solche Wallfahrten in Seuchenzeiten wurden in
unserer Gegend überall veranstaltet. Aber es ist doch bemerkenswert, dass

die Bauern von Luthern wegen einer Tierkrankheit auf den Heuberg wall-
fahrteten. Dass man auoh sonst wegen Tierkrankheiten dorthin gegangen
ist und Besen geopfert hat, konnte bis jetzt nicht festgestellt werden.

Schliesslich ist hier noch jener Bauer zu erwähnen, der wegen
Zahnschmerzen Besen auf den Heuberg gebracht hat. Dieser Fall ist wohl als

Verblassung des Brauchs zu betrachten: die Leute wussten mit der Zeit
nicht mehr um den eigentlichen alten Beweggrund des Besenopfers.

Wenn man im Heilig Blut in Willisau Besen wegen der Mäuseplage
geopfert hat, so ist darin eine Vermischung des in der Kapelle brauchtümlichen

Besenopfers am Altare der Pestheiligen Rochus und Sebastian mit
dem am gleichen Altar üblichen St. Magnus-Kult zu sehen.

Zu erwähnen sind auch noch die Ruten im Galgenchäppeli in Sempach
und im Sentibeinhaus in Luzern. Die Angaben über den Sinn dieser Ruten,
dass sie nämlich «wegen Ungehorsam der Kinder» geopfert worden seien,
beruhen m. E. auf einer spätem Fehldeutung; man erkannte sie nicht mehr

34



als Besen, sondern verstand sie als Strafmittel für ungehorsame Kinder. Ein
Zusammenhang mit dem Bettnässen wäre allerdings noch denkbar.

Wie die Besen «geopfert» wurden

Das Volk hat geglaubt, der Befallene müsse, wenn er seinen Eissen
loswerden wolle, selber mit dem Besen zur Kapelle hingehen. Allerdings wurden

auch Krämer für das Deponieren von Besen beauftragt.
Über das, was am Opferort getan werden musste, gehen die Angaben

auseinander. Meist sagte man im Luzerner Hinterland, der Leidende müsse
in der Kapelle oder im Beinhaus beten und dann den Besen dort lassen,
damit mit diesem der Boden der Kapelle gewischt würde. Im Mariahilf-
Chäppeli in Altishofen forderte der Brauch, dass der Wallfahrer mit dem

mitgebrachten Besen die Kapelle selber wische undnachher den Besen dort
lasse.

Wesentlich scheint in beiden Fällen zu sein, dass mit dem Besen der
Boden des Heiligtums gesäubert würde. Dann — erst dann — würde auch
die Haut des Besenspenders rein, hiess es. Es ist demnach recht schwierig,
die Art des Opfers richtig zu deuten. Sicher ist bloss, dass es sich nicht um
ein Dankopfer handelt. Dagegen kann die Darbringung sowohl als

Bittopfer gewertet werdem wie als Opfer aufgrund eines Versprechens, ex

voto; aber man kann im Opfer auch eine therapeutische Massnahme
erblicken, vor allem dort, wo der Opfernde nicht nur hingehen, sondern
auch den Kapellenboden selber reinigen musste.

Noch etwas anderes ist beim Besenopfer wesentlich: das Moment der
Heimlichkeit. Die älteren Belegstellen schweigen sich darüber meistens

aus. Aber es stehen mir genügend zuverlässige Angaben zur Verfügung,
aus denen ganz eindeutig hervorgeht, dass das Opfer heimlich dargebracht
wurde. Von den Besen in der Pfarrkirche Hergiswil weiss ich, dass sie meist
nachts an eine der Kirchentüren im Vorzeichen gestellt wurden, damit sie

am Morgen vom Sigristen, wenn er die Kirche aufschloss, gesehen wurden.
Dieser wusste um den Sinn der Spende und verwendete den Besen alsbald

zum Reinigen des Kirchenbodens. Auch in der Heilig Blut-Kapelle in
Willisau wurden die Besen heimlich hingestellt oder -gelegt.

Besonders geeignet zum heimlichen Hinterlegen waren natürlich die
kleinen Wischbeseli, die wir als Riedgras- und Binsenbesen bereits kennen-

35



gelernt haben. Der Ort, wo solche in der Kapelle St. Blasius zutage gefördert

wurden, ist denn auch bezeichnend: sie lagen versteckt unter der
Emporenstiege und unter dem hölzernen Fussboden.

Wie die Heimlichkeit beim Besenopfer zu deuten ist, wird wohl unerklärt

bleiben. Verständlich wäre sie ohne weiteres in jenen Fällen, wo der
Opfernde ein geheimgehaltenes Leiden hatte, z. B. Bettnässen oder Eissen
und Ausschläge an Körperteilen, die tabu waren. Damit ist aber nichts
erklärt. Die Heimlichkeit spielte im alten Volksglauben auch in andern

Zusammenhängen eine nicht unbedeutende Rolle, vor allem aber in der
Volksmedizin.

Die Patrone der Besenopfer-Kapellen

Die Frage nach den Patronen der Besenopfer-Kapellen stellt sich schon
deshalb, weil das Volk schon immer wegen der meistvorkommenden
Krankheiten und Leiden an bestimmte Orte hin wallfahren gegangen ist.
Am bekanntesten sind wohl die vielen Zahnwehchäppeli, die Hals- und

Kopfwehheiligtümer, die Kapellen, die «gut waren» bei bösen Beinen usw.
Das hing zusammen mit den Kultobjekten, etwa einem Gnadenbild,
meistens aber mit dem Patron oder der Patronin des Heiligtums. Man sieht sich

nun auch bei den Besenopferkapellen vor die Frage gestellt, ob es sich um
ganz bestimmte Patrone handle, die da gnädig seien.

Eine eindeutige Antwort lässt sich nicht geben, jedenfalls nicht so, wie
etwa bei einem Zahnwehchäppeli, wo man sozusagen mit Sicherheit
annehmen kann, dass es sich um einen Verehrungsort der hl. Apollonia
handelt. Stellen wir vorerst die Frage, ob es sich bei den Orten, wo das

Besenopfer nachweisbar ist, um eigentliche Wallfahrtsorte handle. Da
kommt von allen erwähnten Kapellen und Kirchen nur eine in Frage: Maria
Heilbronn im Luthertal (das Volk sagt Lutherebad). Dieser Wallfahrtsort

ist weitherum bekannt, ist aber grössenordnungsmässig nicht an die
Seite der grossen Gnadenorte (Einsiedeln, Mariastein, Sachsein) zu stellen.
Älter und historisch weit bedeutender ist die Kapelle zum Heilig Blut in
Willisau, aber das Wallfahrtsbrauchtum ist hier nicht lebendig geblieben.
Zudem hatte das Besenopfer nichts mit der Heilig Blut-Wallfahrt zu tun,
sondern beschränkte sich auf einen Altar in der Kapelle.

Wenn wir die übrigen Kultorte mit Besenopfer näher betrachten, ergibt
sich ein recht buntes Bild, aus dem kaum ein Schwerpunkt zugunsten eines

36



bestimmten Patrons herauszulesen ist. Den höchsten Anteil, so möchte

man meinen, sei dem hl. Rochus zuzugestehen. Dieses Patronat steht auch
sachlich dem Besenopfer, d. h. dem Beweggrund dazu, am nächsten, denn
die Pestbeulen des Heiligen, die in Rochus-Darstellungen immer
hervorgehoben sind, zeigen eine gewisse Ähnlichkeit mit Eissen und ähnlichen
Krankheitsbildern.

Es war übrigens nicht immer der Kapellenpatron selber, zu dem das

Volk hinging. Manchmal genoss ein Neben- oder Altarpatron grössere
Verehrung, so etwa in der Heilig Blut-Kapelle in Willisau St. Rochus,
St. Magnus und St. Sebastian. Schliesslich waren es da und dort auch
einfach Heiligenskulpturen, zu denen das Volk besondere Zuneigung hatte.
Die nachgenannten Patrone treten in unseren Besenopfer-Kapellen in
Erscheinung: Mariahilf, Pantaleon, Eligius, Jost, Wendelin, Antonius Ere-
mita, Sebastian, Rochus, Anna, Michael, Ludwig, Joder, Vierzehn
Nothelfer, Blasius und schliesslich die «schamroten armen Seelen». Die Vierzehn

Nothelfer bekommen durch die grosse Bedeutung des Besenopfers in
der Heubergkapelle in Luthern besonderes Gewicht. Einer dieser vierzehn
ist St.Vitus; vielleicht ist es ihm zuzuschreiben, dass das Besenopfer hier
auch für Bettnässer brauchtümlich war, denn St. Vitus ist nicht nur der gute
Wecker für Langschläfer, sondern auch der Patron der Bettnässer.
Zusammenfassend ist zu sagen, dass sich, ausser bei St. Rochus, keine besondere

Beziehung zwischen dem Besenopfer und einem Kapellenpatron herauslesen

lässt.

Der Besen im Volksglauben

Wenn sich aus den Besenopfer-Kapellen kein eindeutiges Bild ergibt und
somit kein bestimmter Patron «verantwortlich zeichnet», so wird die

Rückbeziehung des Opferbrauches anderswo gesucht werden müssen,
wahrscheinlich beim Besen selber.

Der Besen spielt im alten Volksglauben eine ungeheuer wichtige Rolle.
Besenaberglaube ist in unzählbaren Erscheinungsformen weit über unsern
Erdteil hinaus verbreitet. Dabei spielt sowohl der Besen selber und das

Material, aus dem er hergestellt ist, als auch seine Positionierung und
Verwendung eine Rolle. Das Wischen (Kehren) mit dem Besen war in alten
Zeiten mehr als ein blosses Reinemachen. Es war eine Art magische Handlung,

mit der die überall in einem Raum versteckten Geister, die auch

37



Krankheiten verursachten, hinausgewiesen wurden. Erstaunlich ist dabei

auch, welch grosse und vielfältige Heilwirkung man dem Kehricht
zuschrieb.27

Mancherlei Wirkkraft, die dem Besen zugeschrieben wird, hat dieser
aber vom Material, aus dem er hergestellt ist, der Birke. Ich habe bereits an
anderer Stelle erwähnt, dass der Birkenbesen noch vor nicht gar langer Zeit
in unserer Gegend als Regelfall und Inbegriff des Besens gegolten hat.

Die Birke gehört zu den ältesten Bäumen Europas und stand von alters
her bei germanischen und slavischen Völkern in hohem Ansehen. Sie galt
als Sinnbild und Verkörperung des Frühlings und seiner Leben erweckenden

Kraft. Vielgestaltig ist das Brauchtum um die Birke, das aus dem

Volksglauben herausgewachsen ist. Dabei nimmt wieder das
Reinemachen mit Birkenbesen einen breiten Raum ein. Aber auch hier: das

Wischen und Fegen hat nicht nur mit sichtbarem Sauberkeitseffekt zu tun;
es hat magische Kraft und vertreibt neben Ungeziefer auch Krankheitsgeister.28'29

In manchen Gegenden ist Birkenreis Austreib- und Abwehrmittel

gegen Läuse, Flöhe, Käfer, Raupen, Mäuse und Krankheiten bei
Mensch und Tier; Birkenreis ist auch Mittel gegen Gicht und Fieber und
vertreibt Warzen. In bayr. Schwaben bettelt man einen Birkenbesen,
opfert ihn in der Kirche und betet für die armen Seelen, um Eissen
loszuwerden. Je nach Gegend opfert man Birkenbesen dem hl. Rochus, gegen
Bettnässen dem hl. Sigismund, gegen Drüsen dem hl. Fulgentius; ein ins
Bett mitgenommener Birkenbesen ist gut gegen Wadenkrampf.30 Beim
Betrachten dieser Bräuche, die aus dem Volksglauben an die Wirkkraft der
Birke herausgewachsen sind, stellen wir fest, dass wir uns wieder in
unmittelbarer Nähe des Besenopfers befinden, wie es bei uns brauchtümlich

gewesen ist. Wir haben sowohl hier wie dort den Besen und das

Reinemachen, aber auch di'e Eissen, die Räude, das Bettnässen usw.
So müssen wir zurückkommen auf die am Anfang dieses Kapitels

gemachte Überlegung; wenn das Bild der Kapellenpatrone in Bezug auf das

Besenopfer keine Einheitlichkeit-ergibt (wie dies der Fall ist), so sind die

Rückbezüge wohl nicht in christlich- oder gar kirchlichreligiösem Bereich

zu suchen, sondern in vorchristlichem Glaubensgut, nämlich dort, wo

27 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd. 1, 1129 und Band 4, 1211.

28 Beitl, Wörterbuch der deutschen Volkskunde, Kröner, Stuttgart, 1974.

29 Wie 27, Bd. 1, 1334.
30 Wie 29.

38



nicht ein Heiliger oder ein geheiligter Ort Gegenstand des Glaubens sind,
sondern die Birke in Form eines Besens, verbunden mit dem Reinemachen.

Damit wird die Frage nach dem Alter des Besenopfers in ein anderes
Licht gestellt, als wenn man dieses oberflächlich als volkskatholischen
Brauch betrachtet. Es ist allerdings zu unterscheiden zwischen Besenopfer

schlechthin und der Brauchtumsform, wie sie hier dargestellt wurde.
Die Letztere mag sich verhältnismässig spät ausgeformt haben, aber sie

müsste doch in ihrer Anlage schon vorher vorhanden gewesen sein, und der
Brauch müsste — abgesehen von seiner Form — als Verbindung über
Jahrhunderte eine Kontinuität aufweisen, ohne die das dargestellte Besenopfer
nicht denkbar ist.

Es ist nicht Ziel dieser Arbeit, das Alter des Besenopferbrauchtums zu
bestimmen, noch viel weniger, zu grundlegenden Fragen Stellung zu
beziehen. Dazu ist der hier behandelte geographische Kulturraum der Luzerner

Landschaft viel zu klein. Die Ausführungen verfolgen bloss den

Zweck, meine über Jahrzehnte sich erstreckenden Nachforschungen zur
Auswertung in der grossräumigen Forschung bekanntzugeben und damit
auch einen kleinen Einblick zu geben in das volksreligiöse Leben unserer
Vorfahren.

39


	Das Besen- oder Rutenopfer auf der Luzerner Landschaft

