Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal
Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 36 (1978)

Artikel: Wohin die Luzerner Hinterlander wallfahrteten : eine Studie zum
Wallfahrtsbrauchtum unserer Gegend

Autor: Zihlmann, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-718187

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-718187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wohin die Luzerner Hinterlinder wallfahrteten
Eine Studie zum Wallfabrtsbrauchtum unserer Gegend

Josef Ziblmann

II
Dorfkapelle St.Aper in Fischbach

Mitten im Dorf Fischbach steht auf leichter Anhshe die Dorfkapelle. Sie
ist dem heiligen Bischof Aper geweiht und hat frither im regionalen Wall-
fahrtsbrauchtum des Luzerner Hinterlandes eine nicht unbedeutende Rolle
gespielt. Das Merkwiirdigste an diesem kleinen Dorfheiligtum ist sein beinahe
unbekannter Patron, der unter den vielen Volksheiligen als wahrer Fremd-
ling dasteht. Unsere Betrachtung des Wallfahrtsortes wird sich darum mehr
als sonst dem Patron zuwenden miissen.

Nach den Bollandisten (nach Johannes Bolland, S. J., benannte Verfasser
einer beriihmten Heiligenlegende des 17. Jahrhunderts) war St. Aper oder
Aprus, franzdsisch Evre, der 7. Bischof von Toul, einer Stadt in Nordost-
frankreich. Er war 500—507 Bischof 22 und tat sich vor allem durch seine
Menschenfreundlichkeit und Einfachheit hervor. Die Legende berichtet von
der Befreiung dreier Gefangener und eines Besessenen durch sein Gebet.

Wie der in der Schweiz wenigbekannte Bischof in einer kleinen Dorfkir-
che des Luzerner Hinterlandes zu Ehren kommen konnte, wird wohl uner-
klirt bleiben. Es wird mit der Moglichkeit gerechnet, dass die St. Aper-
Verehrung von Solothurn her kam, wo Aper im alten Missale mit Messe und
Offizium anzutreffen ist.?* Vielleicht steht sie in Zusammenhang mit einem
frithen Stifter, den wir nicht kennen. Der Zeller Arzt J.Biirli berichtete
1898, die St. Aper-Kapelle sei nach dem Burgunderkriege von einem aus der
Schlacht bei Nancy zuriickkehrenden Fischbacher gestiftet worden.?> Die
Quelle dieser Uberlieferung ist nicht bekannt. Man wird ihr aber eine gewisse
Glaubwiirdigkeit nicht absprechen kdnnen, denn die Bischofsstadt Toul, wo
St. Aper wirkte, liegt in der gleichen lothringischen Gegend wie Nancy; es

23 Reclams Lexikon der Heiligen und der biblischen Gestalten, Stuttgart 1968, S.
43,

24 Innerschweizerisches Jahrbuch fiir Heimatkunde VIII/X, 1945, S. 34,

25 Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde, 2. Jahrgang 1898, S. 282. Vergl. dazu
gleiche Zeitschrift 3. Jahrgang 1899, S. 11.



ist nicht auszuschliessen, dass ein Soldat aus unserer Gegend den St. Aper-
Kult dort kennenlernte und nach Fischbach iibertrug.

Fritheste Kunde von einem Kirchlein in Fischbach gibt das um 1500 ge-
schriebene Jahrzeitbuch von Altishofen. 1572 werden in einer Aufzihlung
von Giitern des Hauses Altishofen Widumsgiiter aufgefithrt, die «dem
Helgen S. Aper» zinsen. 1520 soll ein Neubau der Kapelle erfolgt sein. Die
Uberlieferung will wissen, dass man damals beim Graben der Fundamente
eine Glocke gefunden habe, die heute im Turme der Kapelle hidnge. Es konn-
te sich, wenn die Nachricht stimmt, um das Glocklein handeln, das 1446 ge-
gossen wurde.?s Wir konnen uns hier nicht mit den sich widersprechenden
Daten auseinandersetzen, sondern miissen uns mit der naheliegenden Annah-
me begniigen, die Fischbacher Dorfkapelle (die Vorliduferin der jetzigen) sei
in der ersten Hilfte des 15. Jahrhunderts entstanden, was allerdings der er-
wihnten Uberlieferung, die von der Entstehung nach der Schlacht bei Nan-
cy (1477) wissen will, widerspricht. Damit bleibt die Frage nach dem Ur-
sprung der St. Aper-Verehrung in Fischbach ungeklirt.

In den Kreis der miindlichen Uberlieferungen gehort auch die kleine
Wegkapelle an der Strasse von Fischbach in die Gretti. Dieses Chippeli ist
ebenfalls dem hl. Aper geweiht, und das Volk erzihlt, der Bischof sei selber
in Fischbach gewesen; als er dann weiterreisen wollte, sei er an der Stelle, wo
heute das Chippeli steht, tot umgefallen. Von einem Bischof, der auf der
Durchreise in Fischbach gestorben sei und von einer entsprechenden Grabin-
schrift erzahlt auch Johann Biirli in seiner Stammbaumchronik.?

Das Volk erzihlt ferner folgendes: Als man im Dorf Fischbach die St.
Aper-Kapelle bauen wollte, wurde das Baumaterial von unbekannten Hin-
den immer wieder dorthin getragen, wo heute das kleine Aper-Chippeli
steht. Man deutete dies als ein Zeichen dafiir, dass die grosse Kapelle
dort hitte gebaut werden sollen, wo jeweils am Morgen das Bauma-
terial lag.?® Als man dann die Kapelle doch im Dorf baute, erstellte man
oben am Berg ein Chippeli, das ebenfalls dem hl. Aper geweiht wurde. Alte
Leute haben erzihlt, dieses kleine Heiligtum sei frither unter der Erde gewe-
sen, in einem aus Sandstein ausgehauenen Schluf. Der gemeinsame Patron
der zwei Sakralbauwerke scheint daraufhinzudeuten, dass irgend ein Zusam-
menhang angenommen werden muss. Die Verehrung des hl. Aper kon-
zentrierte sich aber auf die Dorfkapelle.

St. Aper wurde in Fischbach als Patron der Frauen angerufen die «in
KindsnGten» waren. Auf einer undatierten Votivtafel steht folgendes ge-

26 Wir halten uns hier an die Angaben von Dr. Adolf Reinle in «Die Kunst-
denkmiler des Kantons Luzern», Band V, 99ff. In Geschichtsfreund 49, 154
und 61, 253 lauten die Angaben anders.

27 Johann Biirli, Stammbaumchronik und Anniversarium, Neuausgabe 1923, Rae-
ber, Luzern, S. 39.

28 Die Kirchen und Kapellen, von denen dasselbe erzihlt wird, sind zahlreich.

8



schbach LU.

1

in F

Aper

SE.

inem seltenen Patron

igtum mit e

ili

Ein schones altes He



Die Wallfahrtskapelle St. Ottilien bei Buttisholz ist noch heute vielbesuchter Gna-
denort fiir Augenleidende.



schrieben: «Obwollen es nit villen bekannt, wie dass der hll. Aper ein
sonderbarer Pattron seie in kintsndthen, so haben solchess doch vill hundert
erfahren, welche sonst ohne den hll. tauff hitten stirben miissen. So zeiiget
solches auch ein gewiisse frau von hier, welche lang in kints nétten gewissen,
sobald sey aber ein geliibt zu dem hll. Aper gethan, hat sey gar gliicklich
gebohren. Gott und dem hll. Aper sey hochster Dank gesagt.» Auch eine
Frau Barbara Watterwald zu Fischbach hat 1749 wegen Erh6rung in Kinds-
noten eine Tafel gestiftet. Diese zwei Beispiele stehen fiir viele andere da. St.
Aper in Fischbach war Patron der Frauen, die einer Geburt entgegensahen
oder in Zusammenhang mit einer Geburt ein Leiden hatten. Dass man auch
mit andern Anliegen zu St. Aper ging, versteht sich von selbst; das war auch
in andern Kapellen nicht anders.

Die St. Aper-Kapelle in Fischbach besitzt heute (1977) noch 18 gut
erhaltene Votivtafeln. Diese stammen fast alle aus der zweiten Hilfte des
18. Jahrhunderts. Vielleicht bedeutet dies, dass in diesem Zeitraum die Aper-
Verehrung in Fischbach ihren Hohepunkt hatte. Nachgewiesen ist auch, dass
es noch im ersten Viertel des jetzigen Jahrhunderts in der Kapelle Votive
(Arme und Beine und andere Korperteile) aus Karton hatte, was wohl als
Hinweis gewertet werden darf, dass es frither entsprechende Holzvotive
hatte.

Vor dem Zweiten Weltkrieg war es in bduerlichen Kreisen des Hinter-
landes an manchen Orten noch iiblich, dass man nach Fischbach zu St.Aper
ging, wenn mit den Schweinen etwas nicht in Ordnung war. Ein alter Mann
von Ufhusen erzihlt noch heute, seine Mutter habe immer jemand in die
St. Aper-Kapelle geschickt, wenn eine Mohr am Fiirlen gewesen sei oder
wenn die Schweine von einer Krankheit bedroht gewesen seien.?’

Wie St. Aper zum Patron der Schweinehirten wurde, ist ungeklirt;
jedenfalls gibt die Legende keinen Hinweis. Die Erklarung liegt wohl in der
Auslegung des Namens: lat. aper, *Wildschwein, Eber’, ist urverwandt mit
dem deutschen Wort Eber. Von dieser Namenserklirung diirfte es herriihren,
dass St. Aper mit einem Schweinekopf abgebildet wurde, und diese dem
Volk bekannte Darstellung hat wohl zur volkstiimlichen Verehrung in
Zusammenhang mit den Schweinen gefiihrt.3°

29 Vergl. dazu Schweiz. Archiv fiir Volkskunde, 2. Jahrg. 1898, S. 282.

30 Das historische Museum in Bern besitzt eine um 1490 entstandene Holzstatue
St. Aper, die aus dem Kanton Luzern stammt. Hier trigt der Heilige auf einem
Buch sein Attribut, den Schweinekopf. In der St. Aperkapelle in Fischbach
befinden sich drei um 1500 entstandene Statuen eines nicht mehr vorhandenen
Altarschreines. Neben einer Madonna stehen zwei heilige Bischofe, von denen
der eine als St. Ulrich zu erkennen ist (er trigt auf dem Buch einen Fisch). Der
zweite Bischof trigt einzig ein Buch, und man kann nur annehmen, dass es sich
um St. Aper handelt. Der Darstellung fehlt das Attribut, der Schweinekopf;
vielleicht war dieses urspriinglich vorhanden. _



St. Ottilien bei Buttisholz

St. Ottilien ist einer der bekanntesten kleinen Wallfahrtsorte im Kanton
Luzern. Dazu hat wohl nicht nur die Volkstiimlichkeit der Elsdsser Landes-
heiligen als Patronin der Augenleidenden beigetragen, sondern auch die For-
derung durch edle Stifter und Spender.

Man nimmt an, die Kapelle St. Ottilien sei 1260 durch die Habsburger
gestiftet worden. Diese stammten aus dem Elsass und hatten darum eine enge
Beziehung zur Ottilienverehrung. 1572 wurde in Buttisholz eine St. Ottilien-
bruderschaft gegriindet, und 1632 konnte man feststellen, die Kapelle
St. Ottilien sei mit Messen und Gaben gut versehen.3' 1669 wurde schliesslich
durch die Kollatorenfamilie Feer unter Leitung des Luzerners Jost Melchior
zur Gilgen die heutige Kapelle gebaut, ein Zentralbau, wie er in unserer Re-
gion sonst nirgends anzutreffen ist.32

Ottilia — im Elsass heisst sie Odilia — wurde im 7. Jahrhundert als
Tochter des elsdssischen Herzogs Athich blind geboren. Der Vater wollte das
Kind tten, der Mutter gelang es aber, dieses durch eine Amme in ein Kloster
bringen zu lassen. Dort erhielt es die Taufe und wurde dabei sehend. Ottilias
jingerer Bruder liess seine Schwester heimholen, erziirnte aber dabei seinen
Vater und wurde von diesem niedergeschlagen. Ottilia erweckte ihn zum Le-
ben, musste aber fliehen. Als sie sich spiter mit ihrem Vater versshnt hatte,
bekam sie von ihm einen Platz, wo sie das Kloster Odilienberg griindete.

Die fromme Elsidsser Legende, von barocker Volksfrémmigkeit noch aus-
geschmiickt, wurde gerne weitererzihlt. Sie trug das Thrige dazu bei, dass die
Kapelle zu St. Ottilien bei Buttisholz weit iiber das Luzernerbiet hinaus be-
kannt und beliebt wurde. Aber auch der fiir unsere Gegend ungewohnte
Rundbau der im 17. Jahrhundert geschaffenen Wallfahrtskapelle hat sicher
seine Wirkung nicht verfehlt. Dazu kommt, dass drztliche Kunst in fritheren
Jahrhunderten den meisten Augenleiden gegeniiber versagte.

So suchten auch unsere Leute aus dem Luzerner Hinterland, wenn sie ein
Augenleiden hatten, vertrauensvoll Zuflucht in St. Ottilien. Man ist aber
auch mit andern Kopfleiden zu St. Ottilia gegangen; eine Votivtafel gibt
z.B. Kunde von einem Midchen, das so stark den Grind (Ausschlag am
Kopf mit eitriger Krustenbildung) hatte, dass ihm die Haare ausfielen. Aus
dem Luzerner Hinterland scheint die Ottilienkapelle in Buttisholz oft auch
wegen Zahnschmerzen besucht worden zu sein. Ein Bauer aus Luthern sagte
mir einmal, es habe in der Ottilienkapelle agchddirbleti Bink gehabt

(chddrble = nagen); die Leute hitten vor Zahnschmerzen die Kapellenbinke
angenagt.

31 Geschichtsfreund 60, 215.
32 Baubeschreibung s. Die Kunstdenkmiler des Kantons Luzern, Bd. IV, S. 187.

10



Von der grossen Zahl der dankbaren Pilger zeugen die vielen Votivta-
feln, zu denen immer wieder neue dazukommen. Brauchtiimlicher als die
Votivtafel scheint in St. Ottilien friiher das Silbervotiv (Einzelnes Auge oder
Augenpaar) gewesen zu sein; es sind in der Kapelle noch gegen dreihundert
solcher Silbervotive vorhanden. Aber auch Trachtenschmuck wurde ge-
opfert.

In St.Ottilien finden wir den seltenen Fall eines kleinen lindlichen
Heiligtums, in dem das Wallfahrtsbrauchtum noch heute gepflegt wird. Vom
Dreifaltigkeitssonntag bis zur St. Ottilien-Kilbi (am dritten Sonntag im
Oktober) findet jeden Sonntagnachmittag eine Pilgerandacht statt, bei der
mit einer Reliquie der hl. Ottilia der Augensegen erteilt wird. Dasselbe ge-
schieht auch bei den wéchentlichen Messen, die jeweils am Mittwochabend
gefeiert werden. Grosses Wallfahrtsfest ist der Luziatag am 13. Dezember,
an dem die Kirche auch die hl. Ottilia feiert.

Unsere Liebe Fran von Werthenstein

Das Marienheiligtum von Werthenstein hat seit mindestens vier Jahr-
hunderten die Leute des Luzerner Hinterlandes in seinen Bann gezogen. Seit
dem 16. Jahrhundert waren von ihm wundersame Dinge erzihlt worden;
Berichte von Krankenheilungen und anderen Gnadenerweisen waren von
Mund zu Mund gegangen, hatten Aufsehen erregt, und viele Bedringte sind
erfiillt worden von grossem Vertrauen zur Muttergottes von Werthenstein.
Aber es sind wohl nicht nur die Wunderberichte gewesen, die unser Volk so
oft und so treu nach Werthenstein ziehen liessen. Das Marienheiligtum hatte
den Vorteil, dass man es in einer Tageswallfahrt erreichen konnte. Der
romantische Ort in der Enge des Emmenknies und die prichtige Lage der
Wallfahrtskirche auf einem Felsen hoch iiber dem Talboden mégen das Ihri-
ge beigetragen haben, dass man gerne nach Werthenstein wallfahrtete.

Die Entstehung des Wallfahrtsortes beginnt mit einem frommen Mann
aus den Niederlanden, der um das Jahr 1500 am Emmenknie bei Werthen-
stein als Goldwischer titig war. Dieser horte eines Tages aus der Hohe
wundersamen Gesang und sah iiber dem Felsen, auf dem eine Burgruine
stand, hellen Lichterschein. Der fromme Goldwischer hingte am Orte der
Erscheinung ein einfaches Bild, das die Krénung Mariens darstellte, an eine
Tanne und ging taglich hin, um zu beten. Das Tun des gottesfiirchtigen Man-
nes sprach sich in der Gegend herum, und es gingen bald auch andere Leute
hin, um zu beten und der Muttergottes ihre Anliegen vorzutragen.

Da geschah es, dass im Jahre 1518 das Kniblein des Schusters Niklaus
Murer von Wolhusen gerettet wurde, nachdem man zur Muttergottes von
Werthenstein Zuflucht genommen hatte. Man baute ein Gebetshiuschen. Der
Ort wurde mehr und mehr besucht, man berichtete von Gebetserhdrungen,

11



und schliesslich wurde 1520 eine grossere Kapelle gebaut, die 1522 einge-
weiht wurde.

Etwas ganz Entscheidendes fiir die Entwicklung des Wallfahrtsortes
Werthenstein geschah dann 1528. In Zusammenhang mit der Reformation
im Kanton Bern wurde das Gnadenbild der Kapelle zu Fribach bei Gondis-
wil nach Werthenstein verbracht. Die Skulptur, eine holzgeschnitzte Pieta
von 102 cm H&he, die wohl wenige Jahre vorher fiir die Kapelle in Fribach
geschaffen worden war, wurde bald Gegenstand hoher Verehrung; das Volk
betrachtete es als Gnadenbild von Werthenstein, obwohl es mit dem ur-
spriinglich an einer Tanne angebrachten Bild nichts zu tun hatte. Der Besuch
des Wallfahrtsortes Unserer Lieben Frau von Werthenstein wurde immer
grosser. Man kam auch aus der nihern und weitern Umgebung mit Kreuz
nach Werthenstein. Schliesslich geniigte die Kapelle wegen des grossen An-
dranges nicht mehr, und man schritt 1608 zum Bau einer grosseren, die acht
Jahre spiter eingeweiht wurde. Aber auch diese vermochte den Anforde-
rungen bald nicht mehr zu geniigen. Es wurden jihrlich etwa 40 000 Pilger
gezdhlt. Um diese zu betreuen, beschloss man in Luzern den Bau eines
Franziskanerklosters; der Stiftungsbrief datiert vom 5. Mai 1636. Die
Pilgerzahl stieg ununterbrochen und erreichte im 18. Jahrhundert die Zahl
von 80 000 jihrlich.

Es ist hier nicht der Ort, um die Weiterentwicklung des Klosters oder der
Bauwerke zu beschreiben.3® Was uns interessiert, ist der Gnadenort
Werthenstein, wie ihn das Volk, vor allem dasjenige des Luzerner Hinterlan-
des, gesehen hat und heute noch sieht. Dabei ist natiirlich nicht zu iibersehen,
dass Werthenstein zu den bedeutendsten Wallfahrtsorten der Schweiz zahlte
und weit iiber unsere Landesgrenzen hinaus bekannt war. Dass da die Ein-
heimischen — vor allem die Leute des Entlebuchs und des Hinterlandes —
nicht hintanstehen wollten, versteht sich.

Wie stark das Bediirfnis des Wallfahrtens bei unserem Landvolk mit dem
Gnadenort Werthenstein verflochten war, manifestiert sich am deutlichsten
in den vielen Kreuzgingen. Wenn man sich in Hinterlinder Pfarreien in
Pfarrbiichern umsieht, stdsst man immer wieder auf Kreuzginge nach
Werthenstein. Diese miissen ausserordentlich gut besucht gewesen sein. Aus-
ser den jahrlich sich wiederholenden Kreuzgingen nach Werthenstein gab
es auch spontan versprochene Pfarrei-Wallfahrten. Uber eine solche wird
folgendes berichtet: «1707 entstand zu Dagmersellen eine Feuersbrunst mit
grosser Gefahr, dass das ganze Dorf wegen starkem Wind verbrenne. In
diesem Augenblick gelobte die Priesterschaft zu Altishofen mit der ganzen

33 Ueber die Wallfahrts- und Pfarrkirche Unserer Lieben Frau von Werthenstein
und deren Geschichte berichtet ausfiihrlich das Werk «Die Kunstdenkmiler des

Kantons Luzern» I 167, wo auch ein ausfithrliches Literatur- und Quellen-
verzeichnis zu finden ist.

1



Gemeinde eine 6ffentliche Prozession nach Werthenstein. Sofort dnderte sich
der Wind und das Feuer hatte sich mit sieben Hausern begniigt.»

Aber auch ganz privat wurde viel uf Wairtistei ye verheisse. Noch vor
wenigen Jahrzehnten waren tiglich Leute aus dem Luzerner Hinterland zu
Fuss unterwegs zur Muttergottes von Werthenstein. Mit was fiir besonderen
Anliegen man dorthin ging, braucht nicht untersucht zu werden; Werthen-
stein ist eben immer ein Muttergottes-Wallfahrtsort gewesen, und zu einem
solchen hin trug man schlechthin alles, was an der Seele nagte oder dem Leib
Schmerzen verursachte. Eine Besonderheit zeichnet sich allerdings ab, wenn
man die Berichte durchgeht: die Wallfahrten von Frauen «in Kindsnéthen»,
es sollen um die Mitte des 18. Jahrhunderts jihrlich etwa hundert gewesen
sein, die sich in Werthenstein vor oder nach der Geburt bei den Wallfahrts-
geistlichen gemeldet haben.

Aber im allgemeinen ging man hin und breitete vor dem Gnadenbild al-
les Bedriickende, das Mensch und Tier, Haus und Stall, Feld und Wald be-
traf, aus. Dass da auch viel Unzulingliches und Egoistisches nach Werthen-
stein mitgenommen wurde, ist nicht ein Sonderfall. Die Heiligen sind sich
gewohnt, dass sich die Menschen gescheiter vorkommen und oft recht unver-
schimte Anspriiche an ihre Fiirbitter stellen, auch der Gottesmutter gegen-
iiber.

Gross war der Andrang in Werthenstein jeweils an den sogenannten sie-
ben Muttergottestagen, die zu den grossen Wallfahrtstagen gehorten. Die
zehn bis zwolf Geistlichen des Franziskanerklosters Werthenstein geniigten
an solchen Tagen nicht, um den Pilgern die Sakramente zu spenden; man
bendtigte noch viele Aushilfen von andern Orden, und auch die geistlichen
Herren der umliegenden Pfarreien halfen mit. In fritherer Zeit gehérte es
zur selbstverstindlichen Gewohnheit, dass Pilger an grosseren Wallfahrtsor-
ten beichteten und kommunizierten. In Werthenstein scheint es im 18. Jahr-
hundert eine Besonderheit gegeben zu haben: man beichtete in Werthenstein
selber und ging dann manchmal zur Kommunion an einen andern Wall-
fahrtsort, so nach Blatten, ins Heilig Kreuz im Entlebuch, ins Heilig Blut in
Willisau oder in die Ettiswiler Sakramentskapelle.

Im 19. Jahrhundert nahm dann der Pilgerbesuch in Werthenstein
stark ab. 1848 wurde das Kloster aufgehoben und ging samt der Wallfahrts-
kirche an den Staat Luzern iiber. Im Volksglauben hatte aber das Heiligtum
der Muttergottes von Werthenstein nach wie vor sein Weiterleben. Dass der
Wallfahrtsort im zweiten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts wieder aufzublii-
hen begann, ist das Verdienst des damaligen Pfarrers und den indessen in
Werthenstein eingezogenen Patres von der Heiligen Familie, die mit ihrem
Monatsblatt «Sendbote der Heiligen Familie» den Gnadenort Werthenstein
wieder iiberall in Erinnerung riefen. Die in dieser Zeitschrift eingefiihrte
Rubrik «Gebetserhérungen», die heute noch weitergefiihrt wird, nahm in
den ersten Jahrzehnten ihres Erscheinens ausdriicklich Bezug auf Unsere Lie-

13



be Frau von Werthenstein und stellt, wenn auch in verinderter Form, eine
Art Mirakelbuch dar. Uber Wunderzeichen am Gnadenort Unserer Lieben
Frau von Werthenstein berichten Mirakelbiicher.?* Die ersten Nachrichten
stammen von Renward Cysat. Spiter haben dann die Konventualen des hl.
Franziskus in Werthenstein die Berichte iiber Wunderzeichen schriftlich
festgehalten. Es war bei vielen Pilgern iiblich, dass sie iiber Geschehnisse, die
sie als Wunderzeichen betrachteten, dem Beichtvater wihrend oder nach der
Beichte berichteten. So auch jene Frau, die 1758 «bei raucher Winterszeit, da
auch zimlich Schnee gelegen», barfuss nach Werthenstein kam, um hier zu
beichten und zu kommunizieren. Der Bericht sagt, dass sie ihre Beichte in der
inneren Sakristei abgelegt habe, wo sie der Beichtvater gefragt habe, warum
sie bei diesem Wetter barfuss daherkomme. Sie habe das Gel6bnis abgelegt,
sie wolle barfuss nach Werthenstein wallfahren, «es seye auch Wetter wie es
wolle», sagte die Frau.

Das Biichlein «Kurze Beschreibung» erwihnt auch eine ganze Reihe
von Wunderzeichen an Leuten aus dem Luzerner Hinterland. Man gewinnt
hier den Eindruck, der Anteil sei recht gross. Es werden da Leute aus Ebers-
ecken, Grossdietwil, Hergiswil, Reiden, Willisau, Menznau, Ettiswil, Gett-
nau usw. genannt. Interessant ist z. B. der Wunderzeichenbericht eines Kon-
rad Mangold, der beim Wirt in Gettnau in Diensten stand. Er kam im Walde
unter ein Holzfuder, «verlobte sich nach Werthenstein und ist davongekom-
men». Weiter heisst es dann, er habe die versprochene Wallfahrt verrichtet
«und diese erhaltene Gnade ausser der Beicht seinem Beichtvater angezeigt.»
Es wurde schon oben davon gesprochen, dass unterschieden wurde zwischen
der Mitteilung iiber Wunderzeichen wihrend und ausserhalb der Beicht. Was
wihrend der Beicht gesagt wurde, unterstand dem Beichtgeheimnis und
durfte demzufolge nicht weiterberichtet werden.

Dass in Werthenstein — wie an jedem Wallfahrtsort — in grossen
Mengen Votivgaben aufgehingt waren, versteht sich von selbst, auch wenn
dariiber nicht viel bekannt ist. Alte Leute erinnern sich noch heute an die
vielen Votivtafeln und Wachsvotive. Manchmal ist in Berichten iiber Wun-
derzeichen davon die Rede, von Votivtafeln, Téfelein, Geliibdtifelein usw.
Die Leute verlobten sich mit einem Opfer nach Werthenstein. Ein Nikolaus
Jost versprach sogar ein Messgewand zur Ehre der Mutter Gottes. Den Vo-
tivgaben in der Wallfahrtskirche von Werthenstein ist offenbar wenig
Aufmerksamkeit geschenkt worden. Von Bedeutung sind heute noch acht
Exvotokisten mit silberblechgetriebenen Abbildern geheilter Gliedmassen

und andern Beigaben, ferner ein sogenannter Pestpfeil aus Silber. Wer-
thenstein hatte auch Wallfahrtsbilder. 35

34 Uber Mirakelbiicher, Wallfahrtsbiichlein und Wallfahrtsbilder s. P. Rudolf

Henggeler OSB, HELVETIA SANCTA, Einsiedeln 1968, S. 70 ff.
35 wie 34

14



Eine Besonderheit von Werthenstein, die volkskundlich von Bedeu-
tung ist, muss noch erwihnt werden. Am Aufstiegsweg von der Emmenbriik-
ke zur Kirche fliesst unmittelbar am Wegrand ein Briinnlein aus dem Felsen.
Die Quellfassung wurde um 1960 herum ausgestaltet zu einer Art kleiner
Kultstitte. In einer Felsennische steht eine Madonnenstatue, der Brunnen hat
ein dekoratives Becken, man hat zwei Sitzbinke angebracht und das Ganze
zu einer offenen Felsenkapelle gemacht, wo fast stindig Kerzen brennen.

Das Volk nennt diese Quelle das Gnadenbriinnlein unserer lieben
Frau von Werthenstein. Man sagt vom Wasser, es habe grosse Heilkraft und
sei besonders gut gegen Augenleiden und schwer heilbare Wunden; es wird
aber auch bei allerlei andern Kérperbeschwerden innerlich und Zusserlich
angewendet. Die Leute waschen noch heute ihre kranken Glieder mit dem
Werthensteiner Briinnliwasser, und man nimmt auch in Flaschen davon mit
nach Hause. Die miindliche Uberlieferung sagt, es sei, als das Werthensteiner
Briinnli zu fliessen begann, am Gnadenort Einsiedeln eine der Brunnenrsh-
ren abgestanden. (Vergl. dazu dasselbe iiber den Gnadenbrunnen von Maria
Heilbronn im Luthertal, «Heimatkunde des Wiggertals», Heft 35, 25).

Der Gnadenbrunnen von Werthenstein wird in der Wallfahrtsge-
schichte nur beildufig erwihnt (so z.B. 1636), hat aber im Volksglauben eine
bedeutende Rolle gespielt, ganz dhnlich wie bei andern Wallfahrtsorten, die
mit einer Quelle verkoppelt sind. Das Briinnli ist auch auf Votivtafeln abge-
bildet worden.

Die Pilgergottesdienste, die gegenwirtig vom Mirz bis November in
Werthenstein stattfinden, sind gut besucht. In der Wallfahrtskirche finden
auch Trauungen statt.

St. Antonius in Altbiiron

Prichtig steht die jetzt restaurierte Kapelle von Altbiiron auf einem
Sandsteinhiigel und schaut hinunter ins Dorf und iiber die Roth ins Bernbiet.
Die Altbiirer haben sich immer erzihlt, man habe eigentlich die Kapelle
oberhalb des Rings bauen wollen, aber immer sei nachts das Baumaterial von
unerkldarbaren Michten auf dem Biihl, wo die Kapelle heute steht, transpor-
tiert worden. Man habe das schliesslich als Fingerzeig Gottes betrachtet und
habe die Kapelle dort gebaut, wo man das Baumaterial immer wieder ge-
funden hatte.3¢

Die heutige Kapelle ist 1683 errichtet worden. Man weiss aber, dass

36 Siehe auch St. Aper in Fischbach, wo dasselbe erzihlt wird. Diese Art Sage ist
auch an vielen andern Orten anzutreffen.

15



eine Vorgingerin bereits 1543 existierte, denn damals wurde Uli Gasser, ein
Bilderstiirmer aus Oberbipp, der die Bilder aus «dem Kappeli» in Altbiiron
geworfen hatte, vom Rat in Luzern auf Urfehde entlassen.?”

Wer sich mit Altbiiron und seiner Kapelle befasst, st6sst auch spater
auf Ereignisse, die bezeichnend sind fiir die konfessionellen Gegensitze im
Grenzgebiet an der Roth. Ein Votivbild in der Kapelle stellt dar, wie die
siegreichen Berner in der Zeit des zweiten Villmergerkrieges das Dorf Altbii-
ron pliindern. In grosser Not erscheint in den Wolken St. Antonius von Pa-
dua. Die Legende des Bildes erzihlt, dass ein schweres Wetter dahergekom-
men sei, dass es gedonnert und geblitzt habe, dass ein Blitzstrahl dem Berner
Obersten einen Stiefel samt den Zehen weggeschossen habe und dass der
Kommandant nach drei Stunden in Biitzberg verblutet sei. «Ehre, Dank sei
dem allmichtigen giitigen Gott und ewige Freud und Glori dem hl. Fiirbitter
Antoni von Padua zu ewigen Zeiten amen.»

Die Bedeutung der Kapelle ist wohl am besten daraus zu ersehen, dass
die Pfarreien Grossdietwil, Zell, Ufhusen und Pfaffnau nach Altbiiron mit
Kreuz kamen. Die St. Antonius-Kapelle galt aber weitherum im Hinterland
als Wallfahrtsort. Die Leute kamen vor allem an Dienstagen. Es war Brauch,
neun Dienstage hintereinander zu St. Antonius zu gehen.

Heute noch ist es iiblich, zum hl. Antonius von Padua zu beten, wenn
man etwas verloren hat. Mit solchen Anliegen kamen viele Leute nach Alt-
biiron. St. Antonius galt in unserer Gegend auch als Fiirbitter bei Kinder-
krankheiten. Ferner hat man den Heiligen als Patron der Sterbenden angeru-
fen. In diesem Zusammenhang gab es in Altbiiron einen bemerkenswerten
Brauch. Wenn in der Gemeinde jemand im Sterben lag, schickte man eine
Person in die Schule, um dies dem Lehrer mitzuteilen. Dieser ging dann mit
Schiilern in die Kapelle, um mit ihnen ein Fé:fi (fiinf Vaterunser) zu beten
fiir die Person, die ihrer Todesstunde entgegenging. Wenn nicht Schule war,
versuchte jemand im Dorf neun Kinder zusammenzurufen, um mit diesen in
die Kapelle zu gehen und fiir die Person, die in Sterbensnot lag, zu beten.

Ausser der genannten Votivtafel, die die Pliinderung von Altbiiron
darstellt, besitzt die Kapelle keine Votive. Es hat aber solche gegeben; iltere
Leute in Altbiiron berichten, es habe in der Zeit um 1920 herum noch viele
Votivtifelchen in der Kapelle gehabt. Méglicherweise sind auch die bei der
Restauration von 1972 zum Vorschein gekommenen Wandkritzeleien als
Zeichen einer Zeit zu deuten, da die Wallfahrt in der St. Antonius-Kapelle
von Altbiiron in Bliite stand.

37 Geschichte, Baubeschreibung usw. s. Die Kunstdenkmiler des Kantons Luzern,
Bd. V, 17.

16



Dieser Felsenbrunnen am Aufstieg zur Wallfahrtskirche Unserer Licben Frau von
Werthenstein ist eine ausgesprochen volksreligiose Kultstitte. Nach dem Volks-
glauben ist das Wasser heilkriftig und wird von Wallfahrern mit nach Hause ge-
nommen.



Auf dem Biiel tiber dem Dorf Altbiiron steht die Kapelle, die dem hl. Antonius von
Padua geweiht ist. Das daneben stehende Schulhaus wurde 1976 abgebrochen.
Wenn in der Gemeinde jemand im Sterben lag, ging der Lehrer mit Schiilern in die
Kapelle, um fiir den Sterbenden zu beten.



St. Antonius in Stettenbach

Auf etwa halbem Wege zwischen Grosswangen und Menznau liegt
der Weiler Stettenbach, Stddtebach, der nach Grosswangen pfarrgendssig ist.
Dort stand urspriinglich ein Helgenstockli. 1624 erbaute dann der Bauer Ja-
kob Miiller ein Chéippeli. Der Besuch des kleinen Heiligtums muss recht
gross gewesen sein, denn bereits 1647 wurde in Stettenbach eine grossere Ka-
pelle gebaut. Das heutige Bauwerk stammt aus dem Jahre 1932.

Patron der Kapelle in Stettenbach ist der Eremit St. Antonius, der
vom Volksmunde manchmal etwas geringschitzig Séitoni genannt wird. Die
Entstehung des Mundartausdruckes ist dem Umstand zuzuschreiben, dass es
noch einen zweiten Antonius gibt, jenen von Padua, der beim Volke eben-
falls sehr beliebt ist. Antonius der Grosse, wie der Eremit auch genannt wird,
ist Patron der Haustiere, vor allem der Schweine, das Schwein ist Attribut
der Antonius-Darstellungen. Dies ist der Grund, warum die Kapelle St. An-
tonius in Stettenbach zum Bauernwallfahrtsort wurde. Wihrend Jahr-
hunderten kamen die Leute der Luzerner Landschaft mit ihren Anliegen fiir
Gliick im Stall und Séischtu nach Stettenbach. Einzelwallfahrer kamen
wihrend des ganzen Jahres. Hohepunkt der Wallfahrt bildete jedoch der
Namenstag des Heiligen, der von der Kirche am 17. Januar gefeiert wird.

Von weit her kam da das Bauernvolk — friiher natiirlich zu Fuss —
zu St. Antonius nach Stettenbach. Noch in den 1930er Jahren zihlte man
am Santeténistag in Stettenbach um die 4 000 Pilger. In vielen Bauernhiu-
sern lebt die Tradition weiter: man verbeisst uf Stddtebach und es geht am
17. Januar jemand hin, um am Festgottesdienst teilzunehmen und etwas zu
opfern. Dass die Opfer immer reichlich geflossen sind, ist daraus ersichtlich,
dass die Kapelle ein ansehnliches Vermdgen besitzt, das den Unterhalt und
einen spitern Neubau der Kapelle sicherstellen soll. Auch jetzt noch kom-
men jeweils am 17. Januar einige hundert Pilger nach Stettenbach. Da die
Besucher in der Kapelle nicht Platz finden, wird der Festgottesdienst vor der
Kapelle gefeiert.

Eine Besonderheit, die das Opfer am Santetonistag in Stettenbach be-
trifft, ist noch zu erwihnen. Frither hat man meist nicht Geld geopfert, son-
dern e chlobe Riischte (ein Kniuel Flachs). Die alten Wanger haben friiher
erzihlt, der Kapellenpfleger in Stettenbach sei beim Gottesdienst am 17. Ja-
nuar den Leuten nachgegangen und habe einen grossen Sack umgehingt ge-
habt. In diesen Sack hitten dann die Besucher einen oder mehrere Kloben
Risten geworfen, die sie mitgebracht hatten. Nach dem Gottesdienst seien
dann die Ristenkloben beim Kapellenpfleger in mehreren Posten versteigert
worden. Der erzielte Erlos kam in die Kapellenkasse.

Die Feier des Antoniusfestes in Stettenbach ist noch heute ein ein-
driicklicher Beweis lebendig gebliebenen Brauchtums. Am Antoniustag ist es
meist sehr kalt, und es ist fiir die Bauern der weiten Umgebung kein Vergnii-

17



gen, nach Stettenbach zu gehen, um dort im Freien dem Gottesdienst
beizuwohnen. Wenn trotzdem Hunderte kommen, so zeigt das, wie tief ver-
wurzelt der volkskatholische Brauch ist.

Wallfabrt der Schiilen-Banern ins Heilig Kreuz

Uber den Entlebucher Wallfahrtsort Heilig Kreuz zu Wittenbach ob
Schiipfheim ist schon viel geschrieben worden.® Die Entstehung des Gna-
denortes fithrt zuriick auf eine merkwiirdige Legende; recht bewegt ist auch
die Geschichte der Wallfahrtskirche und deren Pflegschaft. Es ist hier nicht
der Ort, um darauf einzutreten. Das Heilig Kreuz muss aber doch erwihnt
werden, denn es hat auch auf die Bevolkerung des Luzerner Hinterlandes ei-
ne gewisse Anziehungskraft ausgeiibt.

Von Einzelwallfahrern, die ins Heilig Kreuz gingen, ist immer die
Rede gewesen. Friiher, als man zu Fuss ging, ergab der Marsch eine Zwei-
Tage-Wallfahrt; das war wohl nicht sehr weit, aber doch recht anstrengend.
Ins Heilig Kreuz ging man gerne, weil der Wallfahrtsort geistlich betreut
war und man die heiligen Sakramente empfangen konnte. Zur Zeit des Bau-
ernkrieges scheinen die Beziehungen der Hinterlinder zum Wallfahrtsort
Heilig Kreuz besonders rege gewesen zu sein.

Was uns hier interessiert, ist die gemeinsame Wallfahrt der Bauern
aus der Gegend des Schiilen in Willisau-Land. Sie sind alljihrlich am
Pfingstdienstag zu Fuss ins Heilig Kreuz gegangen. Viele pflegen den Brauch
noch heute weiter, gehen aber mit dem Auto, sodass die Wallfahrt eine Sache
von einigen Stunden ist. Dabei kann man erst noch Frauen und Kinder mit-
nehmen, was frither nicht moglich war.

Die Wallfahrt der Schiilen-Bauern ins Heilig Kreuz soll nach einer
miindlichen Uberlieferung auf die 1870er Jahre zuriickreichen. Es soll zu
dieser Zeit bose Hageljahre gegeben haben. Ein Nif in der Voregglen ergriff
dann die Initiative zu einer jihrlichen Wallfahrt ins Heilig Kreuz zur Ab-
wendung von Blitz und Ungewitter und Krankheiten. Man will in der Ge-
gend des Schiilen wissen, dass in Zeiten der Maul- und Klauenseuche alle je-
ne Hiuser verschont geblieben seien, aus denen jeweils jemand an der
Wallfahrt ins Heilig Kreuz teilgenommen habe.

Als die Wallfahrt noch zu Fuss durchgefiihrt wurde, versammelten
sich die Bauern der Gegend am Pfingst-Dienstag beim Bue-Chippeli. Um ein
Uhr mittags ging man dort weg und marschierte iiber den Steinhuserberg in
die Fontanne und war zum Zobig in Doppleschwand. Gegen Abend kam

38 Bibliographie iiber den Wallfahrtsort Heilig Kreuz s. Emmenegger, das Schrift-
tum zur Geschichte und Heimatkunde der Landschaft Entlebuch, Schiipfheim
1972, S. 288.

18



man dann im Heilig Kreuz an. Viele gingen noch am gleichen Abend zur
Beicht, andere am nichsten Morgen vor dem Gottesdienst, bei dem alle zur
heiligen Kommunion gingen. In der Regel waren es etwa dreissig Leute. Am
Mittwoch-Vormittag trat man etwa um neun Uhr den Heimweg an und war
dann im Laufe des Nachmittags bereits wieder zuhause. Auf dem Hin- und
Riickwege wurde Rosenkranz gebetet, ausgenommen in jenen Abschnitten,
wo der Weg aufwirts fiihrte.

St. Antonius in Bramboden

Eine dhnliche Wallfahrt wie diejenige der Schiilen-Bauern, gab es
auch im Hergiswiler Napfgebiet. Eine grossere Gruppe von Leuten, fast aus-
schliesslich Bauern, machten sich jihrlich einmal, in der Regel zwischen
Heuet und Ernte, auf den Weg zu einer Wallfahrt in den Bramboden. Der
Weg fiihrte jeweils von der Wiggernhiitte iiber die Hapfig nach der Stichel-
egg und von dort nach Bramboden.

Ich kann mich selber erinnern, dass diese Tages-Wallfahrt in den
1920er Jahren noch regelmissig durchgefithrt wurde. Die Leute nahmen
meist meinen Vater, der in Hergiswil Pfarrsigrist war, als Vorbeter mit. Wer
den Weg vom Hergiswiler Enzi bis hinauf in die Stichelegg kennt, weiss,
dass dieser recht beschwerlich und steil ist; jedenfalls konnten nur Leute mit-
machen, die «gut auf den Fiissen» waren. Es gab aber auch in Luthern Leute,
die mehr oder weniger regelmissig nach dem Bramboden wallfahrteten. Ihr
Weg fiihrte {iber den Napf.

Diese Wallfahrten in den Bramboden werden kaum ilter sein als die
dortige Kirche, die 1918 erbaut wurde. Hauptpatron ist St. Antonius von
Padua, Nebenpatron St. Antonius der Einsiedler. Die zwei volkstiimlichen
Heiligen wurden vom Landvolk gerne angerufen. Der heilige Antonius von
Padua «war gut», wenn man etwas verloren hatte, darum die Anrufung
«Heiliger Antonius vo Padua, gimmer viire, wasi verlore ha.» Aber auch bei
Kinderkrankheiten rief man St. Antonius von Padua als Fiirbitter an. Anto-
nius der Einsiedler ist Patron der Haustiere und wird darum von den Bauern
verehrt. Wer die Wallfahrt in den Bramboden mitmachte, ging dann in der
Regel nicht nach Stettenbach am Santeténistag.

Den Wallfahrern wurde in der Kirche Bramboden der Antoniussegen
erteilt; die Kirche besitzt eine Reliquie des hl. Antonius von Padua. Kleine
Gruppen und Einzelpilger aus den Pfarreien Hergiswil, Menzberg und Lu-
thern gehen heute noch nach Bramboden. Auch Geldspenden werden noch
geschickt, vor allem von Leuten, die etwas verloren und wieder gefunden
haben; diese sagen, sie hdtten 6ppis i Bramboden ue verbeisse.®

39 Vergl. die Antonius-Wallfahrtsorte Altbiiron und Stettenbach.

19



Das Elend Kreuz in Willisau

Im Jahre 1848 wurde in Willisau die Kapelle zum Elenden Kreuz ab-
gebrochen. Sie stand am heutigen Postplatz und musste einer Strassenkorrek-
tion weichen.

Das Elend Kreuz in Willisau war in frithern Jahrhunderten eine viel-
besuchte Wallfahrtskapelle, die in der miindlichen Uberlieferung bis in
unsere Tage lebendig geblieben ist.4°

St. Ulrich in Luthern

Die Pfarrkirche von Luthern ist dem heiligen Ulrich von Augsburg ge-
weiht. Sie besitzt ein Messgewand aus dem 14. Jahrhundert, von dem iiberlie-
fert ist, es sei vom Heiligen selber getragen worden. Am 4. Juli, dem Na-
menstag des heiligen Ulrich, feiert die Pfarrei Luthern das Patroziniumsfest.
An diesem Tage wird in der Pfarrkriche noch heute der Ulrichssegen erteilt.
Die Leute, es sind meist Kinder und Kranke, stehen wihrend des Segens
unter das ausgebreitete Messgewand.

Frither ging man zu Fuss oder mit dem Pferdefuhrwerk am 4. Heu-
monat nach Luthern u#nderen Uelerech. Als ich noch ein Kind war, ging die
Mutter immer mit mir und meinen Geschwistern underen Uelerech nach
Luthern. Der Zustrom der Eltern mit ihren Kindern war gross. Manchmal
brachte man von Kleinkindern, die man nicht mitnehmen konnte, Kleidchen
mit, um sie unter dem Ulrichsmessgewand segnen zu lassen. Erst kiirzlich hat
mir noch eine Frau erzihlt, sie habe ein Kind gehabt, dem das Gehen auf den
Beinen nicht beizubringen war. Sie sei dann mit einem T'sché6pli und Hos-
chen underen Uelerech gegangen. Kaum heimgekehrt, habe sie die Kleider
dem Kleinen angezogen, und es sei noch am gleichen Tage auf die Beine ge-
standen.

Der Segen mit dem Ulrichs-Messgewand wird in der Pfarrkirche Lut-
hern noch jetzt jedes Jahr am 4. Juli erteilt, und es kommen auch jetzt noch
viele Besucher.

40 Uber das Elend Kreuz in Willisau s. «Der Hinterlinder», Beilage des
«Willisauer Boten», Nr. 3, 1975.

20



Muttergottes-Kapelle in Fribach

Im Weiler Fribach, westlich von Gondiswil BE, etwas mehr als zwei Ki-
lometer von der Luzerner Grenze entfernt, stand einst eine Marienkapelle.
Sie darf hier nicht unerwihnt bleiben, denn Fribach war im Spatmittelalter
der bedeutendste Wallfahrtsort unserer Gegend.

Uber den Ursprung der Kapelle in Fribach weiss man nichts. Dagegen
wird sie in einer Urkunde von 1280 erwihnt. Das Heiligtum soll eine
Griindung der Herren von Biittikon sein, die die Kapelle mit Giitern
ausstatteten und sie dem Kloster St. Urban schenkten. Unter dessen Obhut
genoss Fribach die Gunst hochgestellter kirchlicher Wiirdentriger, und es
wurden reichlich Ablisse verlichen. Ein Mdnch aus St. Urban versah das
Amt eines Wallfahrtspriesters.

Die Griindung einer Bruderschaft im Jahre 1400 vermehrte die Pil-
gerbesuche, und als 1424 noch eine Schmiedebruderschaft dazukam, die ihre
jahrliche Bruderschaftsjahrzeit in der Kapelle von Fribach feierte, war Fri-
bach der bedeutendste Wallfahrtsort der weiten Umgebung. Die Bedeutung
geht schon daraus hervor, dass 35 Pfarreien des Oberaargaus, des Emmentals
und der Grafschaft Willisau mit Kreuz nach Fribach kamen. Am Ulrichstag
besuchten 77 Schmiede, die der Bruderschaft angehorten, mit ihren Angeho-
rigen die Kapelle. Uber die Zahl der Einzelpilger gibt es keine Berichte, auch
sind weder Votive noch Mirakelbiicher vorhanden.

Die Kapelle selber ist als Folge der Reformation 1529 zerfallen und
schliesslich dem Erdboden gleichgemacht worden. Die drei Glocken wurden
von den Melchnauern geholt. Die Kirchenzierden wurden dem Zugriff der
Berner entzogen und nach St. Urban gebracht. Auch das Gnadenbild von
Fribach, eine Pieta, konnte rechtzeitig in Sicherheit gebracht werden. Es
kam in die Wallfahrtskirche von Werthenstein und wurde auch dort bald
Gegenstand hoher Verehrung. So konnten die frommen Wallfahrer von Fri-
bach ihr Gnadenbild auch fernerhin verehren.

In Fribach aber floss bis in die 1940er Jahre ein Brunnen, den die
Einheimischen s Chinglibriinneli, Kindlibriinneli, nennen und von dem sie er-
zihlen, es versiege nie. Friither seien Leute von weither gekommen, um von
dem Briinnli Wasser zu holen, wird weiter berichtet, das Wasser sei gar ge-
sund. Und es hat in Fribach auch Leute gegeben, die haben zu gewissen
Zeiten «ganzi Ziilete» Menschen daherkommen und auf den Platz zugehen
sehen, wo einst die Kapelle stand.#' Das Chinglibriinneliwasser soll zur Zeit,
als in Fribach die Kapelle noch stand, zu Kultzwecken verwendet worden
sein, und der Ruf seiner Heilkraft sei weitherumgegangen.

41 Uber die Kapelle von Fribach s. «Jahrbuch des Oberaargaus» 1963 S. 70 ff.,
wo auch bibliographische Angaben zu finden sind.

21



Dorfkapelle in Buchs

Im Dorf Buchs, im luzernischen Hiirntal, steht eine Kapelle, die dem hl.
Andreas und der hl. Notburga geweiht ist. Sie ist schon in einem bischof-
lichen Markenbuch von 1366—1371 erwihnt, und es soll 1497 ein Neubau
stattgefunden haben.

Der Hochaltar ist dem hl. Andreas geweiht, der Seitenaltar der hl. Not-
burga. Das Hauptblatt dieses Altars stellt denn auch die hl. Jungfrau Not-
burga dar. Das ist recht merkwiirdig und stimmt gar nicht iiberein mit dem
alten Brauchtum, nach dem Frauen, die einer schweren Geburt entgegen-
sahen oder um Kindersegen bitten wollten, hieher kamen. Das Ritsel wird
gelost, wenn man weiss, dass das Bild erst seit 1905 angebracht ist. Das
weggenommene oder verdeckte Bild soll eine andere Notburga dargestellt
haben, eine Frau mit vielen Kindern.

Als Frau mit neun Kindern wird die hl. Notburga vom Klettgau dar-
gestellt. Nach der Legende soll sie Neunlingen das Leben geschenkt haben.
Die Heilige, deren Grab sich in Biihl im Klettgau befinden soll, wird dort als
Patronin des Klettgaus verehrt. Die Verehrung dieser hl. Notburga ist in
unserer Gegend ein Einzelfall.

Der Notburga-Altar in der Kapelle in Buchs galt beim Volk als Wall-
fahrtsaltar. Frauen kamen hieher und beteten um Kindersegen. Ebenso
bekannt war noch im ersten Viertel unseres Jahrhunderts, dass Frauen «in
Kindsnoten» zur hl. Notburga Zuflucht nahmen und nach iiberstandener
Geburt nach Buchs pilgerten. Eine Frau aus Altishofen hat mir vor kurzem
erzihlt, sie habe einmal eine Geburt gehabt, die zwei Tage gedauert habe;
in dieser grossen Not habe sie nach Buchs verheissen und sei dann nach
gliicklich verlaufener Geburt hingegangen, um der hl. Notburga zu danken.

Andere Wallfahrtsorte

Selbstverstindlich kann es sich bei dieser Arbeit nicht darum han-
deln, die Wallfahrtsorte der Luzerner Hinterlinder abschliessend zu be-
handeln. Einzelne Personen oder Familien haben auch andere Gnadenorte
besucht. So hat man etwa gehort, dass Leute nach Gormund gegangen sind
oder nach Hergiswald. Von Jungfrauen, denen das Heiratsgliick versagt
geblieben war, hat man auch im Hinterland erzihlt, sie seien zu St. Jost
nach Blatten gegangen.

Aber es hat noch eine ganze Reihe kleiner, unscheinbarer Kapellen
und Chippeli gegeben, die eigentlich auch als Wallfahrtsort anzusprechen
wiren. Es gibt sie zum grossten Teil heute noch, und der Uneingeweihte
wiirde staunen, konnte er einen Blick tun in all das lebendiggebliebene
volksreligidse Brauchtum, in dem manche nur noch erstarrte oder ausgehshl-
te Geste sehen mochten. Vielleicht wird eine junge Generation von Men-

22



schen, die gar nicht mehr so technisch fortschrittgliubig ist, das und jenes,
was ein aufgekldrtes Zeitalter mit sich brachte, unter ganz andern Gesichts-
punkten betrachten. Es ist gar nicht ausgeschlossen, dass man dann die jen-
seits einer mess- und machbaren Welt im Volksreligiosen liegenden Werte
wiederentdeckt. Wir sind, wenn nicht alle Zeichen triigen, bereits auf dem
Wege dazu.

Und nun miissten wir noch zu sprechen kommen auf die vielen klei-
nen, vom Volk geliebten Heiligtiimer, die iiberall in unserer Landschaft
anzutreffen sind, die Kapellen, Chippeli, Helgenstockli und Kreuze, zu de-
nen man hingegangen ist und vielfach immer noch geht. Thre Zahl ist viel zu
gross, als dass man auf jedes einzelne zu sprechen kommen kénnte. Manche
sind auch gar nicht als sakrales Mal zu betrachten, zu dem die Menschen bit-
tend, dankend oder geliibdeweise hingingen.

Es gibt aber kleine Feldheiligtiimer, die es aus nicht mehr ersichtli-
chen Griinden oder weil dort ein vom Volk geliebter Patron gnidig ist, zu
eigentlicher Berithmtheit gebracht haben. Ich denke da vor allem an die
Chippeli, in denen fast ununterbrochen Kerzen brennen. Die Leute der Um-
gebung gehen mit einem Anliegen hin, entziinden eine Flamme, und nun bit-
tet diese stellvertretend fiir den Spender bis sie die Kerze verzehrt hat. Oft
werden die Kerzen zum Troste der armen Seelen angeziindet, und das Volk
nennt solche Chippeli Armenseelenchippeli. Vielleicht das beriihmteste un-
ter ihnen ist das Galgenchippeli in Willisau; bei ihm haben einst die armen
Verurteilten ihre letzte Not geklagt. Aber es gibt noch viele andere, etwa
das Miilichdppeli in Hergiswil oder das Mariahilfchippeli in Altishofen.

Viel zahlreicher als viele meinen, sind die Zahnwehchippeli, die der
heiligen Apollonia geweiht sind. Wieviele Leute haben mir schon erzihlt, sie
seien nachts bei Wind und Wetter kilometerweit hingegangen zum Zind-
wehchippali, wenn jemand in der Familie Zahnweh hatte und alle Hausmit-
tel nichts fruchteten! Es gibt diese Apolloniachippeli im ganzen Hinterland
und Wiggertal herum.

Fiir jene, die viel Kopfweh hatten oder nachts den Schlaf nicht finden
konnten, gab es gleich sieben gute Helfer. Das Volk nennt sie die heiligen
Sieben Schlifer. Sie sind in Dagmersellen, in Seewagen bei Kottwil und auf
der Twerenegg, an der Strasse von Menznau nach dem Menzberg, gnidig.
Man nennt die kleinen Heiligtiimer auch Schlofchippali. Auch bei St. Anna
auf dem Grosswanger Hinterfeld betet man zu den heiligen Sieben Schli-
fern.

Dass St. Jakobus d.A. ein gnidiger Fiirbitter fiir jene ist, die unter
Bauchschmerzen leiden, haben wir bereits gesagt (s.Boseggchippeli in Wil-
lisau-Land). Viele sind aber zu St. Erasmus nach Soppensee gegangen.

Regen Zuspruch haben auch die heiligen Vierzehn Nothelfer gehabt,
sind es doch gleich vierzehn, die bei Gott «ein gutes Wort» einlegen kdnnen.

23



Das Volk hat zwar nur einige von ihnen beim Namen gekannt, aber wenn
man gleich vierzehn miteinander ansprechen kann, so darf man wohl auch
annehmen, dass es bschiisisst. Solche Uberlegungen hat man tatsichlich ge-
macht; es hat halt manchmal im religisen Brauchtum gar sehr gménschelet.
Die Leute im Hinterland haben friiher eine Vierzehn-Nothelfer-Kapelle ge-
kannt, zu der sie hingegangen sind. Es ist das Heuberg-Chéppeli in Luthern.
Man ist aber zu ihm nicht so sehr wegen denVierzehn Nothelfern gegangen,
sondern wegen dem Birkenbesen, den man in die Kapelle mitbrachte. Das
war gut gegen Eissen und Ausschlige. Wenn man mit dem Besen die Kapelle
wischte, gingen die Eissen weg, so sagte man.

Im Heuberg-Chippeli habe ich vor vielen Jahren zum erstenmal das
Besenopfer angetroffen, und es hat sich dann gezeigt, dass dieses in der gan-
zen Gegend herum verbreitet war, meist in Kapellen und Beinhdusern, aber
auch in Pfarrkirchen; ich kann mich dazu noch nicht abschliessend dussern,
denn die Forschung geht weiter.42

In der Bue, an der Strasse von Menznau oder Willisau auf den Menz-
berg, kommt man an einer Sigerei vorbei. Hier stand einmal ein Chippeli,
das weitherum unter dem Namen Buechippali bekannt war. Hier wurde
St. Apollonia verehrt, und man ging hin, wenn man Zahnschmerzen hatte.
Hier ist wieder ein merkwiirdiges Opfer zu erwihnen. Man brachte als
Weihegabe einen Loffel mit und liess ihn in der Kapelle, einen gewdhnlichen
Ess- oder Kaffeeloffel. Das war gut gegen Zindgschwidr und Mundfiule,
aber auch gegen Halskrankheiten.

In vielen Kapellen ist St. Anna gnidig. Die heilige Mutter Anna war
im 17. und 18. Jahrhundert in unserer Gegend ausser der Muttergottes wohl
die volkstiimlichste Heilige. Vor allem war es St. Anna Selbdritt, die das Ge-
miit unseres Volkes besonders ansprach. Bekannt waren die St. Annenkapel-
len in Gettnau und Ettiswil, aber auch die Kapelle im Grosswanger Hinter-
feld.

Ich weiss, man miisste noch viele kleine Heiligtiimer erwihnen, zu
denen das Volk hingegangen ist mit seinen seelischen und leiblichen Anlie-
gen, so etwa das Tioderchippali in Hergiswil und das Ludligerchippali beim
Unter Berghof, zwischen Altbiiron und St. Urban. Viele Kapellen weisen
noch heute ein lebendiggebliebenes Wallfahrtsbrauchtum auf, andere sind
beinahe in Vergessenheit geraten, so etwa die St. Eligiuskapelle in der Laui in
Menznau. St. Eligius oder Eulogius, mundartlich Sant Loy, ist das Beispiel
eines Heiligen, der friiher eine grosse Bedeutung hatte und nun durch die
technische Entwicklung «iiberfliissig» geworden ist. Der Heilige ist nicht nur

42 Risten-, Besen-, Loffel- und Seidenfadenopfer sind als vorliufige Erwihnungen
gufgefiihrt im Aufsatz des Verfassers «Von frommen Gaben an heiligen Orten»,
in «Der Hinterlinder», Beilage des « Willisauer Boten» Nrn. 1 und 2, 1977.

24



Wallfahrer am Tage des hl. Antonius des Einsiedlers, aufgenommen in Stettenbach
am 17. Januar 1978 wihrend des Festgottesdienstes, der wegen der grossen Besucher-
zahl immer im Freien stattfindet.



Ein wenig bekannter Gnadenort: Kapelle St. Andreas in Buchs LU. Kultobjekt ist
ein der hl. Notburga vom Klettgau geweihter Altar, der mit der Bitte um Kinder-
segen und um Beistand in Geburtsnéten besucht wurde.



Patron der Schmiede und Pferdefuhrminner, sondern auch der Pferde. Mit
dem Riickgang der Pferdezahl hat in den letzten Jahrzehnten auch der Eli-
giuskult abgenommen.

Schliesslich miisste man ganz allgemein von dhnlichen Erscheinungen
berichten. Arztliche Kunst und Pharmazeutika haben in neuerer Zeit die
Hinwendung zu iibernatiirlicher Hilfe vergessen lassen, und es ist damit die-
ser und jener kleine Wallfahrtsort zum beinahe leblosen Denkmal verkiim-
mert. Aber es ist bereits die Zeit angebrochen, da man jene Menschen benei-
det, denen es noch gegeben ist, einfiltiges (wortlich verstanden!) Vertrauen
zu haben.

25



	Wohin die Luzerner Hinterländer wallfahrteten : eine Studie zum Wallfahrtsbrauchtum unserer Gegend

