
Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal

Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 36 (1978)

Artikel: Wohin die Luzerner Hinterländer wallfahrteten : eine Studie zum
Wallfahrtsbrauchtum unserer Gegend

Autor: Zihlmann, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-718187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-718187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wohin die Luzerner Hinterländer wallfahrteten

Eine Studie zum Wallfabrtsbrauchtum unserer Gegend

Josef Zihlmann

II

Dorfkapelle St.Aper in Fischbach

Mitten im Dorf Fischbach steht auf leichter Anhöhe die Dorfkapelle. Sie
ist dem heiligen Bischof Aper geweiht und hat früher im regionalen
Wallfahrtsbrauchtum des Luzerner Hinterlandes eine nicht unbedeutende Rolle
gespielt. Das Merkwürdigste an diesem kleinen Dorfheiligtum ist sein beinahe
unbekannter Patron, der unter den vielen Volksheiligen als wahrer Fremdling

dasteht. Unsere Betrachtung des Wallfahrtsortes wird sich darum mehr
als sonst dem Patron zuwenden müssen.

Nach den Bollandisten (nach Johannes Bolland, S. J., benannte Verfasser
einer berühmten Heiligenlegende des 17. Jahrhunderts) war St. Aper oder
Aprus, französisch Evre, der 7. Bischof von Toul, einer Stadt in
Nordostfrankreich. Er war 500—507 Bischof 23 und tat sich vor allem durch seine
Menschenfreundlichkeit und Einfachheit hervor. Die Legende berichtet von
der Befreiung dreier Gefangener und eines Besessenen durch sein Gebet.

Wie der in der Schweiz wenigbekannte Bischof in einer kleinen Dorfkirche
des Luzerner Hinterlandes zu Ehren kommen konnte, wird wohl unerklärt

bleiben. Es wird mit der Möglichkeit gerechnet, dass die St. Aper-
Verehrung von Solothurn her kam, wo Aper im alten Missale mit Messe und
Offizium anzutreffen ist.24 Vielleicht steht sie in Zusammenhang mit einem
frühen Stifter, den wir nicht kennen. Der Zeller Arzt J. Bürli berichtete
1898, die St. Aper-Kapelle sei nach dem Burgunderkriege von einem aus der
Schlacht bei Nancy zurückkehrenden Fischbacher gestiftet worden.25 Die
Quelle dieser Überlieferung ist nicht bekannt. Man wird ihr aber eine gewisse
Glaubwürdigkeit nicht absprechen können, denn die Bischofsstadt Toul, wo
St. Aper wirkte, liegt in der gleichen lothringischen Gegend wie Nancy; es

23 Reclams Lexikon der Heiligen und der biblischen Gestalten, Stuttgart 1968, S.
43.

24 Innerschweizerisches Jahrbuch für Heimatkunde VIII/X, 1945, S. 34.
25 Schweizerisches Archiv für Volkskunde, 2. Jahrgang 1898, S. 282. Vergl. dazu

gleiche Zeitschrift 3. Jahrgang 1899, S. 11.

7



ist nicht auszuschliessen, dass ein Soldat aus unserer Gegend den St. Aper-
Kult dort kennenlernte und nach Fischbach übertrug.

Früheste Kunde von einem Kirchlein in Fischbach gibt das um 1500
geschriebene Jahrzeitbuch von Altishofen. 1572 werden in einer Aufzählung
von Gütern des Hauses Altishofen Widumsgüter aufgeführt, die «dem

Helgen S. Aper» zinsen. 1520 soll ein Neubau der Kapelle erfolgt sein. Die
Oberlieferung will wissen, dass man damals beim Graben der Fundamente
eine Glocke gefunden habe, die heute im Turme der Kapelle hänge. Es könnte

sich, wenn die Nachricht stimmt, um das Glöcklein handeln, das 1446

gegossen wurde.26 Wir können uns hier nicht mit den sich widersprechenden
Daten auseinandersetzen, sondern müssen uns mit der naheliegenden Annahme

begnügen, die Fischbacher Dorfkapelle (die Vorläuferin der jetzigen) sei

in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts entstanden, was allerdings der
erwähnten Überlieferung, die von der Entstehung nach der Schlacht bei Nancy

(1477) wissen will, widerspricht. Damit bleibt die Frage nach dem

Ursprung der St. Aper-Verehrung in Fischbach ungeklärt.
In den Kreis der mündlichen Uberlieferungen gehört auch die kleine

Wegkapelle an der Strasse von Fischbach in die Gretti. Dieses Chäppeli ist
ebenfalls dem hl. Aper geweiht, und das Volk erzählt, der Bischof sei selber
in Fischbach gewesen; als er dann Weiterreisen wollte, sei er an der Stelle, wo
heute das Chäppeli steht, tot umgefallen. Von einem Bischof, der auf der
Durchreise in Fischbach gestorben sei und von einer entsprechenden Grabinschrift

erzählt auch Johann Bürli in seiner Stammbaumchronik.27
Das Volk erzählt ferner folgendes: Als man im Dorf Fischbach die St.

Aper-Kapelle bauen wollte, wurde das Baumaterial von unbekannten Händen

immer wieder dorthin getragen, wo heute das kleine Aper-Chäppeli
steht. Man deutete dies als ein Zeichen dafür, dass die grosse Kapelle
dort hätte gebaut werden sollen, wo jeweils am Morgen das Baumaterial

lag.28 Als man dann die Kapelle doch im Dorf baute, erstellte man
oben am Berg ein Chäppeli, das ebenfalls dem hl. Aper geweiht wurde. Alte
Leute haben erzählt, dieses kleine Heiligtum sei früher unter der Erde gewesen,

in einem aus Sandstein ausgehauenen Schluf. Der gemeinsame Patron
der zwei Sakralbauwerke scheint daraufhinzudeuten, dass irgend ein
Zusammenhang angenommen werden muss. Die Verehrung des hl. Aper
konzentrierte sich aber auf die Dorfkapelle.

St. Aper wurde in Fischbach als Patron der Frauen angerufen die «in
Kindsnöten» waren. Auf einer undatierten Votivtafel steht folgendes ge-

26 Wir halten uns hier an die Angaben von Dr. Adolf Reinle in «Die
Kunstdenkmäler des Kantons Luzern», Band V, 99ff. In Geschichtsfreund 49, 154
und 61, 253 lauten die Angaben anders.

27 Johann Bürli, Stammbaumchronik und Anniversarium, Neuausgabe 1923, Rae-
ber, Luzern, S. 39.

28 Die Kirchen und Kapellen, von denen dasselbe erzählt wird, sind zahlreich.

8



Ein schönes altes Heiligtum mit einem seltenen Patron: St. Aper in Fischbach LU.



Die Wallfahrtskapelle St. Ottilien bei Buttisholz ist noch heute vielbesuchter
Gnadenort für Augenleidende.



schrieben: «Obwollen es nit villen bekannt, wie dass der hll. Aper ein
sonderbarer Pattron seie in kintsnöthen, so haben solchess doch vill hundert
erfahren, welche sonst ohne den hll. tauff hätten starben müssen. So zeuget
solches auch ein gewüsse frau von hier, welche lang in kints nötten gewässen,
sobald sey aber ein gelübt zu dem hll. Aper gethan, hat sey gar glücklich
gebohren. Gott und dem hll. Aper sey höchster Dank gesagt.» Auch eine
Frau Barbara Wätterwald zu Fischbach hat 1749 wegen Erhörung in Kindsnöten

eine Tafel gestiftet. Diese zwei Beispiele stehen für viele andere da. St.

Aper in Fischbach war Patron der Frauen, die einer Geburt entgegensahen
oder in Zusammenhang mit einer Geburt ein Leiden hatten. Dass man auch
mit andern Anliegen zu St. Aper ging, versteht sich von selbst; das war auch
in andern Kapellen nicht anders.

Die St. Aper-Kapelle in Fischbach besitzt heute (1977) noch 18 gut
erhaltene Votivtafeln. Diese stammen fast alle aus der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts. Vielleicht bedeutet dies, dass in diesem Zeitraum die Aper-
Verehrung in Fischbach ihren Flöhepunkt hatte. Nachgewiesen ist auch, dass

es noch im ersten Viertel des jetzigen Jahrhunderts in der Kapelle Votive
(Arme und Beine und andere Körperteile) aus Karton hatte, was wohl als

Hinweis gewertet werden darf, dass es früher entsprechende Holzvotive
hatte.

Vor dem Zweiten Weltkrieg war es in bäuerlichen Kreisen des Hinterlandes

an manchen Orten noch üblich, dass man nach Fischbach zu St.Aper
ging, wenn mit den Schweinen etwas nicht in Ordnung war. Ein alter Mann
von Ufhusen erzählt noch heute, seine Mutter habe immer jemand in die
St. Aper-Kapelle geschickt, wenn eine Mohr am Fäärlen gewesen sei oder
wenn die Schweine von einer Krankheit bedroht gewesen seien.2'

Wie St. Aper zum Patron der Schweinehirten wurde, ist ungeklärt;
jedenfalls gibt die Legende keinen Hinweis. Die Erklärung liegt wohl in der
Auslegung des Namens: lat. aper, 'Wildschwein, Eber', ist urverwandt mit
dem deutschen Wort Eber. Von dieser Namenserklärung dürfte es herrühren,
dass St. Aper mit einem Schweinekopf abgebildet wurde, und diese dem
Volk bekannte Darstellung hat wohl zur volkstümlichen Verehrung in
Zusammenhang mit den Schweinen geführt.30

29 Vergl. dazu Schweiz. Archiv für Volkskunde, 2. Jahrg. 1898, S. 282.
30 Das historische Museum in Bern besitzt eine um 1490 entstandene Holzstatue

St. Aper, die aus dem Kanton Luzern stammt. Hier trägt der Heilige auf einem
Buch sein Attribut, den Schweinekopf. In der St. Aperkapelle in Fischbach
befinden sich drei um 1500 entstandene Statuen eines nicht mehr vorhandenen
Altarschreines. Neben einer Madonna stehen zwei heilige Bischöfe, von denen
der eine als St. Ulrich zu erkennen ist (er trägt auf dem Buch einen Fisch). Der
zweite Bischof trägt einzig ein Buch, und man kann nur annehmen, dass es sich

um St.Aper handelt. Der Darstellung fehlt das Attribut, der Schweinekopf;
vielleicht war dieses ursprünglich vorhanden.

9



St. Ottilien bei Buttisholz

St. Ottilien ist einer der bekanntesten kleinen Wallfahrtsorte im Kanton
Luzern. Dazu hat wohl nicht nur die Volkstümlichkeit der Elsässer Landesheiligen

als Patronin der Augenleidenden beigetragen, sondern auch die
Förderung durch edle Stifter und Spender.

Man nimmt an, die Kapelle St. Ottilien sei 1260 durch die Habsburger
gestiftet worden. Diese stammten aus dem Elsass und hatten darum eine enge
Beziehung zur Ottilienverehrung. 1572 wurde in Buttisholz eine St.
Ottilienbruderschaft gegründet, und 1632 konnte man feststellen, die Kapelle
St. Ottilien sei mit Messen und Gaben gut versehen.31 1669 wurde schliesslich
durch die Kollatorenfamilie Feer unter Leitung des Luzerners Jost Melchior
zur Gilgen die heutige Kapelle gebaut, ein Zentralbau, wie er in unserer
Region sonst nirgends anzutreffen ist.32

Ottilia — im Elsass heisst sie Odilia — wurde im 7. Jahrhundert als
Tochter des elsässischen Herzogs Athich blind geboren. Der Vater wollte das

Kind töten, der Mutter gelang es aber, dieses durch eine Amme in ein Kloster
bringen zu lassen. Dort erhielt es die Taufe und wurde dabei sehend. Ottilias
jüngerer Bruder Hess seine Schwester heimholen, erzürnte aber dabei seinen
Vater und wurde von diesem niedergeschlagen. Ottilia erweckte ihn zum
Leben, musste aber fliehen. Als sie sich später mit ihrem Vater versöhnt hatte,
bekam sie von ihm einen Platz, wo sie das Kloster Odilienberg gründete.

Die fromme Elsässer Legende, von barocker Volksfrömmigkeit noch
ausgeschmückt, wurde gerne weitererzählt. Sie trug das Ihrige dazu bei, dass die

Kapelle zu St. Ottilien bei Buttisholz weit über das Luzernerbiet hinaus
bekannt und beliebt wurde. Aber auch der für unsere Gegend ungewohnte
Rundbau der im 17. Jahrhundert geschaffenen Wallfahrtskapelle hat sicher
seine Wirkung nicht verfehlt. Dazu kommt, dass ärztliche Kunst in früheren
Jahrhunderten den meisten Augenleiden gegenüber versagte.

So suchten auch unsere Leute aus dem Luzerner Hinterland, wenn sie ein
Augenleiden hatten, vertrauensvoll Zuflucht in St. Ottilien. Man ist aber
auch mit andern Kopfleiden zu St. Ottilia gegangen; eine Votivtafel gibt
z. B. Kunde von einem Mädchen, das so stark den Grind (Ausschlag am
Kopf mit eitriger Krustenbildung) hatte, dass ihm die Haare ausfielen. Aus
dem Luzerner Hinterland scheint die Ottilienkapelle in Buttisholz oft auch

wegen Zahnschmerzen besucht worden zu sein. Ein Bauer aus Luthern sagte
mir einmal, es habe in der Ottilienkapelle agchäärbleti Bank gehabt
(chäärble nagen); die Leute hätten vor Zahnschmerzen die Kapellenbänke
angenagt.

31 Geschichtsfreund 60, 215.
32 Baubeschreibung s. Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Bd. IV, S. 187.

10



Von der grossen Zahl der dankbaren Pilger zeugen die vielen Votivta-
feln, zu denen immer wieder neue dazukommen. Brauchtiimlicher als die
Votivtafel scheint in St. Ottilien früher das Silbervotiv (Einzelnes Auge oder
Augenpaar) gewesen zu sein; es sind in der Kapelle noch gegen dreihundert
solcher Silbervotive vorhanden. Aber auch Trachtenschmuck wurde
geopfert.

In St. Ottilien finden wir den seltenen Fall eines kleinen ländlichen
Heiligtums, in dem das Wallfahrtsbrauchtum noch heute gepflegt wird. Vom
Dreifaltigkeitssonntag bis zur St. Ottilien-Kilbi (am dritten Sonntag im
Oktober) findet jeden Sonntagnachmittag eine Pilgerandacht statt, bei der
mit einer Reliquie der hl. Ottilia der Augensegen erteilt wird. Dasselbe
geschieht auch bei den wöchentlichen Messen, die jeweils am Mittwochabend
gefeiert werden. Grosses Wallfahrtsfest ist der Luziatag am 13. Dezember,
an dem die Kirche auch die hl. Ottilia feiert.

Unsere Liebe Frau von Werthenstein

Das Marienheiligtum von Werthenstein hat seit mindestens vier
Jahrhunderten die Leute des Luzerner Hinterlandes in seinen Bann gezogen. Seit
dem 16. Jahrhundert waren von ihm wundersame Dinge erzählt worden;
Berichte von Krankenheilungen und anderen Gnadenerweisen waren von
Mund zu Mund gegangen, hatten Aufsehen erregt, und viele Bedrängte sind
erfüllt worden von grossem Vertrauen zur Muttergottes von Werthenstein.
Aber es sind wohl nicht nur die Wunderberichte gewesen, die unser Volk so
oft und so treu nach Werthenstein ziehen Hessen. Das Marienheiligtum hatte
den Vorteil, dass man es in einer Tageswallfahrt erreichen konnte. Der
romantische Ort in der Enge des Emmenknies und die prächtige Lage der
Wallfahrtskirche auf einem Felsen hoch über dem Talboden mögen das Ihrige

beigetragen haben, dass man gerne nach Werthenstein wallfahrtete.
Die Entstehung des Wallfahrtsortes beginnt mit einem frommen Mann

aus den Niederlanden, der um das Jahr 1500 am Emmenknie bei Werthenstein

als Goldwäscher tätig war. Dieser hörte eines Tages aus der Höhe
wundersamen Gesang und sah über dem Felsen, auf dem eine Burgruine
stand, hellen Lichterschein. Der fromme Goldwäscher hängte am Orte der
Erscheinung ein einfaches Bild, das die Krönung Mariens darstellte, an eine
Tanne und ging täglich hin, um zu beten. Das Tun des gottesfürchtigen Mannes

sprach sich in der Gegend herum, und es gingen bald auch andere Leute
hin, um zu beten und der Muttergottes ihre Anliegen vorzutragen.

Da geschah es, dass im Jahre 1518 das Knäblein des Schusters Nikiaus
Murer von Wolhusen gerettet wurde, nachdem man zur Muttergottes von
Werthenstein Zuflucht genommen hatte. Man baute ein Gebetshäuschen. Der
Ort wurde mehr und mehr besucht, man berichtete von Gebetserhörungen,

11



und schliesslich wurde 1520 eine grössere Kapelle gebaut, die 1522 eingeweiht

wurde.
Etwas ganz Entscheidendes für die Entwicklung des Wallfahrtsortes

Werthenstein geschah dann 1528. In Zusammenhang mit der Reformation
im Kanton Bern wurde das Gnadenbild der Kapelle zu Fribach bei Gondis-
wil nach Werthenstein verbracht. Die Skulptur, eine holzgeschnitzte Pietà
von 102 cm Höhe, die wohl wenige Jahre vorher für die Kapelle in Fribach
geschaffen worden war, wurde bald Gegenstand hoher Verehrung; das Volk
betrachtete es als Gnadenbild von Werthenstein, obwohl es mit dem
ursprünglich an einer Tanne angebrachten Bild nichts zu tun hatte. Der Besuch
des Wallfahrtsortes Unserer Lieben Frau von Werthenstein wurde immer
grösser. Man kam auch aus der nähern und weitern Umgebung mit Kreuz
nach Werthenstein. Schliesslich genügte die Kapelle wegen des grossen
Andranges nicht mehr, und man schritt 1608 zum Bau einer grösseren, die acht
Jahre später eingeweiht wurde. Aber auch diese vermochte den Anforderungen

bald nicht mehr zu genügen. Es wurden jährlich etwa 40 000 Pilger
gezählt. Um diese zu betreuen, beschloss man in Luzern den Bau eines

Franziskanerklosters; der Stiftungsbrief datiert vom 5. Mai 1636. Die
Pilgerzahl stieg ununterbrochen und erreichte im 18. Jahrhundert die Zahl
von 80 000 jährlich.

Es ist hier nicht der Ort, um die Weiterentwicklung des Klosters oder der
Bauwerke zu beschreiben.33 Was uns interessiert, ist der Gnadenort
Werthenstein, wie ihn das Volk, vor allem dasjenige des Luzerner Hinterlandes,

gesehen hat und heute noch sieht. Dabei ist natürlich nicht zu übersehen,
dass Werthenstein zu den bedeutendsten Wallfahrtsorten der Schweiz zählte
und weit über unsere Landesgrenzen hinaus bekannt war. Dass da die
Einheimischen — vor allem die Leute des Entlebuchs und des Hinterlandes —
nicht hintanstehen wollten, versteht sich.

Wie stark das Bedürfnis des Wallfahrtens bei unserem Landvolk mit dem
Gnadenort Werthenstein verflochten war, manifestiert sich am deutlichsten
in den vielen Kreuzgängen. Wenn man sich in Hinterländer Pfarreien in
Pfarrbüchern umsieht, stösst man immer wieder auf Kreuzgänge nach
Werthenstein. Diese müssen ausserordentlich gut besucht gewesen sein. Ausser

den jährlich sich wiederholenden Kreuzgängen nach Werthenstein gab
es auch spontan versprochene Pfarrei-Wallfahrten. Über eine solche wird
folgendes berichtet: «1707 entstand zu Dagmersellen eine Feuersbrunst mit
grosser Gefahr, dass das ganze Dorf wegen starkem Wind verbrenne. In
diesem Augenblick gelobte die Priesterschaft zu Altishofen mit der ganzen

33 Ueber die Wallfahrts- und Pfarrkirche Unserer Lieben Frau von Werthenstein
und deren Geschichte berichtet ausführlich das Werk «Die Kunstdenkmäler des
Kantons Luzern» I 167, wo auch ein ausführliches Literatur- und
Quellenverzeichnis zu finden ist.

12



Gemeinde eine öffentliche Prozession nach Werthenstein. Sofort änderte sich

der Wind und das Feuer hatte sich mit sieben Häusern begnügt.»
Aber auch ganz privat wurde viel uf Wäärtistei ye verheisse. Noch vor

wenigen Jahrzehnten waren täglich Leute aus dem Luzerner Hinterland zu
Fuss unterwegs zur Muttergottes von Werthenstein. Mit was für besonderen

Anliegen man dorthin ging, braucht nicht untersucht zu werden; Werthenstein

ist eben immer ein Muttergottes-Wallfahrtsort gewesen, und zu einem
solchen hin trug man schlechthin alles, was an der Seele nagte oder dem Leib
Schmerzen verursachte. Eine Besonderheit zeichnet sich allerdings ab, wenn
man die Berichte durchgeht: die Wallfahrten von Frauen «in Kindsnöthen»,
es sollen um die Mitte des 18. Jahrhunderts jährlich etwa hundert gewesen
sein, die sich in Werthenstein vor oder nach der Geburt bei den Wallfahrtsgeistlichen

gemeldet haben.
Aber im allgemeinen ging man hin und breitete vor dem Gnadenbild alles

Bedrückende, das Mensch und Tier, Haus und Stall, Feld und Wald
betraf, aus. Dass da auch viel Unzulängliches und Egoistisches nach Werthenstein

mitgenommen wurde, ist nicht ein Sonderfall. Die Heiligen sind sich

gewohnt, dass sich die Menschen gescheiter vorkommen und oft recht
unverschämte Ansprüche an ihre Fürbitter stellen, auch der Gottesmutter gegenüber.

Gross war der Andrang in Werthenstein jeweils an den sogenannten
sieben Muttergottestagen, die zu den grossen Wallfahrtstagen gehörten. Die
zehn bis zwölf Geistlichen des Franziskanerklosters Werthenstein genügten
an solchen Tagen nicht, um den Pilgern die Sakramente zu spenden; man
benötigte noch viele Aushilfen von andern Orden, und auch die geistlichen
Herren der umliegenden Pfarreien halfen mit. In früherer Zeit gehörte es

zur selbstverständlichen Gewohnheit, dass Pilger an grösseren Wallfahrtsorten
beichteten und kommunizierten. In Werthenstein scheint es im 18.

Jahrhundert eine Besonderheit gegeben zu haben: man beichtete in Werthenstein
selber und ging dann manchmal zur Kommunion an einen andern
Wallfahrtsort, so nach Blatten, ins Heilig Kreuz im Entlebuch, ins Heilig Blut in
Willisau oder in die Ettiswiler Sakramentskapelle.

Im 19. Jahrhundert nahm dann der Pilgerbesuch in Werthenstein
stark ab. 1848 wurde das Kloster aufgehoben und ging samt der Wallfahrtskirche

an den Staat Luzern über. Im Volksglauben hatte aber das Heiligtum
der Muttergottes von Werthenstein nach wie vor sein Weiterleben. Dass der
Wallfahrtsort im zweiten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts wieder aufzublühen

begann, ist das Verdienst des damaligen Pfarrers und den indessen in
Werthenstein eingezogenen Patres von der Heiligen Familie, die mit ihrem
Monatsblatt «Sendbote der Heiligen Familie» den Gnadenort Werthenstein
wieder überall in Erinnerung riefen. Die in dieser Zeitschrift eingeführte
Rubrik «Gebetserhörungen», die heute noch weitergeführt wird, nahm in
den ersten Jahrzehnten ihres Erscheinens ausdrücklich Bezug auf Unsere Lie-

13



be Frau von Werthenstein und stellt, wenn auch in veränderter Form, eine
Art Mirakelbuch dar. Über Wunderzeichen am Gnadenort Unserer Lieben
Frau von Werthenstein berichten Mirakelbücher.34 Die ersten Nachrichten
stammen von Renward Cysat. Später haben dann die Konventualen des hl.
Franziskus in Werthenstein die Berichte über Wunderzeichen schriftlich
festgehalten. Es war bei vielen Pilgern üblich, dass sie über Geschehnisse, die
sie als Wunderzeichen betrachteten, dem Beichtvater während oder nach der
Beichte berichteten. So auch jene Frau, die 1758 «bei raucher Winterszeit, da
auch zimlich Schnee gelegen», barfuss nach Werthenstein kam, um hier zu
beichten und zu kommunizieren. Der Bericht sagt, dass sie ihre Beichte in der
inneren Sakristei abgelegt habe, wo sie der Beichtvater gefragt habe, warum
sie bei diesem Wetter barfuss daherkomme. Sie habe das Gelöbnis abgelegt,
sie wolle barfuss nach Werthenstein wallfahren, «es seye auch Wetter wie es

wolle», sagte die Frau.
Das Büchlein «Kurze Beschreibung» erwähnt auch eine ganze Reihe

von Wunderzeichen an Leuten aus dem Luzerner Hinterland. Man gewinnt
hier den Eindruck, der Anteil sei recht gross. Es werden da Leute aus Ebersecken,

Grossdietwil, Hergiswil, Reiden, Willisau, Menznau, Ettiswil, Gett-
nau usw. genannt. Interessant ist z. B. der Wunderzeichenbericht eines Konrad

Mangold, der beim Wirt in Gettnau in Diensten stand. Er kam im Walde
unter ein Holzfuder, «verlobte sich nach Werthenstein und ist davongekommen».

Weiter heisst es dann, er habe die versprochene Wallfahrt verrichtet
«und diese erhaltene Gnade ausser der Beicht seinem Beichtvater angezeigt.»
Es wurde schon oben davon gesprochen, dass unterschieden wurde zwischen
der Mitteilung über Wunderzeichen während und ausserhalb der Beicht. Was
während der Beicht gesagt wurde, unterstand dem Beichtgeheimnis und
durfte demzufolge nicht weiterberichtet werden.

Dass in Werthenstein — wie an jedem Wallfahrtsort — in grossen
Mengen Votivgaben aufgehängt waren, versteht sich von selbst, auch wenn
darüber nicht viel bekannt ist. Alte Leute erinnern sich noch heute an die
vielen Votivtafeln und Wachsvotive. Manchmal ist in Berichten über
Wunderzeichen davon die Rede, von Votivtafeln, Täfelein, Gelübdtäfelein usw.
Die Leute verlobten sich mit einem Opfer nach Werthenstein. Ein Nikolaus
Jost versprach sogar ein Messgewand zur Ehre der Mutter Gottes. Den
Votivgaben in der Wallfahrtskirche von Werthenstein ist offenbar wenig
Aufmerksamkeit geschenkt worden. Von Bedeutung sind heute noch acht
Exvotokästen mit silberblechgetriebenen Abbildern geheilter Gliedmassen
und andern Beigaben, ferner ein sogenannter Pestpfeil aus Silber.
Werthenstein hatte auch Wallfahrtsbilder. 35

34 Über Mirakelbücher, Wallfahrtsbüchlein und Wallfahrtsbilder s. P. Rudolf
Henggeier OSB, HELVETIA SANCTA, Einsiedeln 1968, S. 70 ff.

35 wie 34

14



Eine Besonderheit von Werthenstein, die volkskundlich von Bedeutung

ist, muss noch erwähnt werden. Am Aufstiegsweg von der Emmenbrük-
ke zur Kirche fliesst unmittelbar am Wegrand ein Brünnlein aus dem Felsen.
Die Quellfassung wurde um 1960 herum ausgestaltet zu einer Art kleiner
Kultstätte. In einer Felsennische steht eine Madonnenstatue, der Brunnen hat
ein dekoratives Becken, man hat zwei Sitzbänke angebracht und das Ganze
zu einer offenen Felsenkapelle gemacht, wo fast ständig Kerzen brennen.

Das Volk nennt diese Quelle das Gnadenbrünnlein unserer lieben
Frau von Werthenstein. Man sagt vom Wasser, es habe grosse Heilkraft und
sei besonders gut gegen Augenleiden und schwer heilbare Wunden; es wird
aber auch bei allerlei andern Körperbeschwerden innerlich und äusserlich
angewendet. Die Leute waschen noch heute ihre kranken Glieder mit dem
Werthensteiner Brünnliwasser, und man nimmt auch in Flaschen davon mit
nach Hause. Die mündliche Überlieferung sagt, es sei, als das Werthensteiner
Brünnli zu fliessen begann, am Gnadenort Einsiedeln eine der Brunnenröhren

abgestanden. (Vergl. dazu dasselbe über den Gnadenbrunnen von Maria
Heilbronn im Luthertal, «Heimatkunde des Wiggertals», Heft 35, 25).

Der Gnadenbrunnen von Werthenstein wird in der Wallfahrtsgeschichte

nur beiläufig erwähnt (so z.B. 1636), hat aber im Volksglauben eine
bedeutende Rolle gespielt, ganz ähnlich wie bei andern Wallfahrtsorten, die
mit einer Quelle verkoppelt sind. Das Brünnli ist auch auf Votivtafeln
abgebildet worden.

Die Pilgergottesdienste, die gegenwärtig vom März bis November in
Werthenstein stattfinden, sind gut besucht. In der Wallfahrtskirche finden
auch Trauungen statt.

St. Antonius in Altbüron

Prächtig steht die jetzt restaurierte Kapelle von Altbüron auf einem
Sandsteinhügel und schaut hinunter ins Dorf und über die Roth ins Bernbiet.
Die Altbürer haben sich immer erzählt, man habe eigentlich die Kapelle
oberhalb des Rings bauen wollen, aber immer sei nachts das Baumaterial von
unerklärbaren Mächten auf dem Bühl, wo die Kapelle heute steht, transportiert

worden. Man habe das schliesslich als Fingerzeig Gottes betrachtet und
habe die Kapelle dort gebaut, wo man das Baumaterial immer wieder
gefunden hatte.36

Die heutige Kapelle ist 1683 errichtet worden. Man weiss aber, dass

36 Siehe auch St. Aper in Fischbach, wo dasselbe erzählt wird. Diese Art Sage ist
auch an vielen andern Orten anzutreffen.

15



eine Vorgängerin bereits 1543 existierte, denn damals wurde Uli Gasser, ein
Bilderstürmer aus Oberbipp, der die Bilder aus «dem Kappeli» in Altbüron
geworfen hatte, vom Rat in Luzern auf Urfehde entlassen.37

Wer sich mit Altbüron und seiner Kapelle befasst, stösst auch später
auf Ereignisse, die bezeichnend sind für die konfessionellen Gegensätze im
Grenzgebiet an der Roth. Ein Votivbild in der Kapelle stellt dar, wie die
siegreichen Berner in der Zeit des zweiten Villmergerkrieges das Dorf Altbüron

plündern. In grosser Not erscheint in den Wolken St. Antonius von
Padua. Die Legende des Bildes erzählt, dass ein schweres Wetter dahergekommen

sei, dass es gedonnert und geblitzt habe, dass ein Blitzstrahl dem Berner
Obersten einen Stiefel samt den Zehen weggeschossen habe und dass der
Kommandant nach drei Stunden in Bützberg verblutet sei. «Ehre, Dank sei

dem allmächtigen gütigen Gott und ewige Freud und Glori dem hl. Fürbitter
Antoni von Padua zu ewigen Zeiten amen.»

Die Bedeutung der Kapelle ist wohl am besten daraus zu ersehen, dass

die Pfarreien Grossdietwil, Zell, Ufhusen und Pfaffnau nach Altbüron mit
Kreuz kamen. Die St. Antonius-Kapelle galt aber weitherum im Hinterland
als Wallfahrtsort. Die Leute kamen vor allem an Dienstagen. Es war Brauch,
neun Dienstage hintereinander zu St. Antonius zu gehen.

Heute noch ist es üblich, zum hl. Antonius von Padua zu beten, wenn
man etwas verloren hat. Mit solchen Anliegen kamen viele Leute nach
Altbüron. St. Antonius galt in unserer Gegend auch als Fürbitter bei
Kinderkrankheiten. Ferner hat man den Heiligen als Patron der Sterbenden angerufen.

In diesem Zusammenhang gab es in Altbüron einen bemerkenswerten
Brauch. Wenn in der Gemeinde jemand im Sterben lag, schickte man eine
Person in die Schule, um dies dem Lehrer mitzuteilen. Dieser ging dann mit
Schülern in die Kapelle, um mit ihnen ein Föifi (fünf Vaterunser) zu beten
für die Person, die ihrer Todesstunde entgegenging. Wenn nicht Schule war,
versuchte jemand im Dorf neun Kinder zusammenzurufen, um mit diesen in
die Kapelle zu gehen und für die Person, die in Sterbensnot lag, zu beten.

Ausser der genannten Votivtafel, die die Plünderung von Altbüron
darstellt, besitzt die Kapelle keine Votive. Es hat aber solche gegeben; ältere
Leute in Altbüron berichten, es habe in der Zeit um 1920 herum noch viele
Votivtäfelchen in der Kapelle gehabt. Möglicherweise sind auch die bei der
Restauration von 1972 zum Vorschein gekommenen Wandkritzeleien als
Zeichen einer Zeit zu deuten, da die Wallfahrt in der St. Antonius-Kapelle
von Altbüron in Blüte stand.

37 Geschichte, Baubeschreibung usw. s. Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern,
Bd. V, 17.

16



Dieser Felsenbrunnen am Aufstieg zur Wallfahrtskirche Unserer Lieben Frau von
Werthenstein ist eine ausgesprochen volksreligiöse Kultstätte. Nach dem
Volksglauben ist das Wasser heilkräftig und wird von Wallfahrern mit nach Hause
genommen.



Auf dem Biiel über dem Dorf Altbüron steht die Kapelle, die dem hl. Antonius von
Padua geweiht ist. Das daneben stehende Schulhaus wurde 1976 abgebrochen.
Wenn in der Gemeinde jemand im Sterben lag, ging der Lehrer mit Schülern in die
Kapelle, um für den Sterbenden zu beten.



St. Antonius in Stettenbach

Auf etwa halbem Wege zwischen Grosswangen und Menznau liegt
der Weiler Stettenbach, Stäätebach, der nach Grosswangen pfarrgenössig ist.
Dort stand ursprünglich ein Helgenstöckli. 1624 erbaute dann der Bauer
Jakob Müller ein Chäppeli. Der Besuch des kleinen Heiligtums muss recht

gross gewesen sein, denn bereits 1647 wurde in Stettenbach eine grössere
Kapelle gebaut. Das heutige Bauwerk stammt aus dem Jahre 1932.

Patron der Kapelle in Stettenbach ist der Eremit St. Antonius, der
vom Volksmunde manchmal etwas geringschätzig Söitoni genannt wird. Die
Entstehung des Mundartausdruckes ist dem Umstand zuzuschreiben, dass es

noch einen zweiten Antonius gibt, jenen von Padua, der beim Volke ebenfalls

sehr beliebt ist. Antonius der Grosse, wie der Eremit auch genannt wird,
ist Patron der Haustiere, vor allem der Schweine, das Schwein ist Attribut
der Antonius-Darstellungen. Dies ist der Grund, warum die Kapelle St.
Antonius in Stettenbach zum Bauernwallfahrtsort wurde. Während
Jahrhunderten kamen die Leute der Luzerner Landschaft mit ihren Anliegen für
Glück im Stall und Söischtu nach Stettenbach. EinzelWallfahrer kamen
während des ganzen Jahres. Höhepunkt der Wallfahrt bildete jedoch der

Namenstag des Heiligen, der von der Kirche am 17. Januar gefeiert wird.
Von weit her kam da das Bauernvolk — früher natürlich zu Fuss —

zu St. Antonius nach Stettenbach. Noch in den 1930er Jahren zählte man
am Santetönistag in Stettenbach um die 4 000 Pilger. In vielen Bauernhäusern

lebt die Tradition weiter: man verheisst uf Stäätebach und es geht am
17. Januar jemand hin, um am Festgottesdienst teilzunehmen und etwas zu
opfern. Dass die Opfer immer reichlich geflossen sind, ist daraus ersichtlich,
dass die Kapelle ein ansehnliches Vermögen besitzt, das den Unterhalt und
einen spätem Neubau der Kapelle sicherstellen soll. Auch jetzt noch kommen

jeweils am 17. Januar einige hundert Pilger nach Stettenbach. Da die
Besucher in der Kapelle nicht Platz finden, wird der Festgottesdienst vor der
Kapelle gefeiert.

Eine Besonderheit, die das Opfer am Santetönistag in Stettenbach
betrifft, ist noch zu erwähnen. Früher hat man meist nicht Geld geopfert,
sondern e chlobe Riischte (ein Knäuel Flachs). Die alten Wanger haben früher
erzählt, der Kapellenpfleger in Stettenbach sei beim Gottesdienst am 17.

Januar den Leuten nachgegangen und habe einen grossen Sack umgehängt
gehabt. In diesen Sack hätten dann die Besucher einen oder mehrere Kloben
Risten geworfen, die sie mitgebracht hatten. Nach dem Gottesdienst seien

dann die Ristenkloben beim Kapellenpfleger in mehreren Posten versteigert
worden. Der erzielte Erlös kam in die Kapellenkasse.

Die Feier des Antoniusfestes in Stettenbach ist noch heute ein
eindrücklicher Beweis lebendig gebliebenen Brauchtums. Am Antoniustag ist es

meist sehr kalt, und es ist für die Bauern der weiten Umgebung kein Vergnü-

17



gen, nach Stettenbach zu gehen, um dort im Freien dem Gottesdienst
beizuwohnen. Wenn trotzdem Hunderte kommen, so zeigt das, wie tief
verwurzelt der volkskatholische Brauch ist.

Wallfahrt der Schülen-Bauern ins Heilig Kreuz

Über den Entlebucher Wallfahrtsort Heilig Kreuz zu Wittenbach ob
Schüpfheim ist schon viel geschrieben worden.38 Die Entstehung des
Gnadenortes führt zurück auf eine merkwürdige Legende; recht bewegt ist auch
die Geschichte der Wallfahrtskirche und deren Pflegschaft. Es ist hier nicht
der Ort, um darauf einzutreten. Das Heilig Kreuz muss aber doch erwähnt
werden, denn es hat auch auf die Bevölkerung des Luzerner Hinterlandes eine

gewisse Anziehungskraft ausgeübt.
Von Einzelwallfahrern, die ins Heilig Kreuz gingen, ist immer die

Rede gewesen. Früher, als man zu Fuss ging, ergab der Marsch eine Zwei-
Tage-Wallfahrt; das war wohl nicht sehr weit, aber doch recht anstrengend.
Ins Heilig Kreuz ging man gerne, weil der Wallfahrtsort geistlich betreut
war und man die heiligen Sakramente empfangen konnte. Zur Zeit des

Bauernkrieges scheinen die Beziehungen der Hinterländer zum Wallfahrtsort
Heilig Kreuz besonders rege gewesen zu sein.

Was uns hier interessiert, ist die gemeinsame Wallfahrt der Bauern
aus der Gegend des Schülen in Willisau-Land. Sie sind alljährlich am
Pfingstdienstag zu Fuss ins Heilig Kreuz gegangen. Viele pflegen den Brauch
noch heute weiter, gehen aber mit dem Auto, sodass die Wallfahrt eine Sache

von einigen Stunden ist. Dabei kann man erst noch Frauen und Kinder
mitnehmen, was früher nicht möglich war.

Die Wallfahrt der Schülen-Bauern ins Heilig Kreuz soll nach einer
mündlichen Überlieferung auf die 1870er Jahre zurückreichen. Es soll zu
dieser Zeit böse Hageljahre gegeben haben. Ein Näf in der Voregglen ergriff
dann die Initiative zu einer jährlichen Wallfahrt ins Heilig Kreuz zur
Abwendung von Blitz und Ungewitter und Krankheiten. Man will in der
Gegend des Schülen wissen, dass in Zeiten der Maul- und Klauenseuche alle jene

Häuser verschont geblieben seien, aus denen jeweils jemand an der
Wallfahrt ins Heilig Kreuz teilgenommen habe.

Als die Wallfahrt noch zu Fuss durchgeführt wurde, versammelten
sich die Bauern der Gegend am Pfingst-Dienstag beim Bue-Chäppeli. Um ein
Uhr mittags ging man dort weg und marschierte über den Steinhuserberg in
die Fontanne und war zum Zobig in Doppleschwand. Gegen Abend kam

38 Bibliographie über den Wallfahrtsort Heilig Kreuz s. Emmenegger, das Schrift¬
tum zur Geschichte und Heimatkunde der Landschaft Entlebuch, Schüpfheim
1972, S. 288.

18



man dann im Heilig Kreuz an. Viele gingen noch am gleichen Abend zur
Beicht, andere am nächsten Morgen vor dem Gottesdienst, bei dem alle zur
heiligen Kommunion gingen. In der Regel waren es etwa dreissig Leute. Am
Mittwoch-Vormittag trat man etwa um neun Uhr den Heimweg an und war
dann im Laufe des Nachmittags bereits wieder zuhause. Auf dem Hin- und
Rückwege wurde Rosenkranz gebetet, ausgenommen in jenen Abschnitten,
wo der Weg aufwärts führte.

St. Antonius in Bramboden

Eine ähnliche Wallfahrt wie diejenige der Schülen-Bauern, gab es

auch im Hergiswiler Napfgebiet. Eine grössere Gruppe von Leuten, fast
ausschliesslich Bauern, machten sich jährlich einmal, in der Regel zwischen
Heuet und Ernte, auf den Weg zu einer Wallfahrt in den Bramboden. Der
Weg führte jeweils von der Wiggernhütte über die Hapfig nach der Stächel-

egg und von dort nach Bramboden.
Ich kann mich selber erinnern, dass diese Tages-Wallfahrt in den

1920er Jahren noch regelmässig durchgeführt wurde. Die Leute nahmen
meist meinen Vater, der in Hergiswil Pfarrsigrist war, als Vorbeter mit. Wer
den Weg vom Hergiswiler Enzi bis hinauf in die Stächelegg kennt, weiss,
dass dieser recht beschwerlich und steil ist; jedenfalls konnten nur Leute
mitmachen, die «gut auf den Füssen» waren. Es gab aber auch in Luthern Leute,
die mehr oder weniger regelmässig nach dem Bramboden wallfahrteten. Ihr
Weg führte über den Napf.

Diese Wallfahrten in den Bramboden werden kaum älter sein als die
dortige Kirche, die 1918 erbaut wurde. Hauptpatron ist St. Antonius von
Padua, Nebenpatron St. Antonius der Einsiedler. Die zwei volkstümlichen
Heiligen wurden vom Landvolk gerne angerufen. Der heilige Antonius von
Padua «war gut», wenn man etwas verloren hatte, darum die Anrufung
«Heiliger Antonius vo Padua, gimmer vüre, wasi verlöre ha.» Aber auch bei
Kinderkrankheiten rief man St. Antonius von Padua als Fürbitter an. Antonius

der Einsiedler ist Patron der Haustiere und wird darum von den Bauern
verehrt. Wer die Wallfahrt in den Bramboden mitmachte, ging dann in der
Regel nicht nach Stettenbach am Santetönistag.

Den Wallfahrern wurde in der Kirche Bramboden der Antoniussegen
erteilt; die Kirche besitzt eine Reliquie des hl. Antonius von Padua. Kleine
Gruppen und Einzelpilger aus den Pfarreien Hergiswil, Menzberg und
Luthern gehen heute noch nach Bramboden. Auch Geldspenden werden noch
geschickt, vor allem von Leuten, die etwas verloren und wieder gefunden
haben; diese sagen, sie hätten öppis i Bramboden ue verheisse.39

39 Vergl. die Antonius-Wallfahrtsorte Altbüron und Stettenbach.

19



Das Elend Kreuz in Willisau

Im Jahre 1848 wurde in Willisau die Kapelle zum Elenden Kreuz
abgebrochen. Sie stand am heutigen Postplatz und musste einer Strassenkorrek-
tion weichen.

Das Elend Kreuz in Willisau war in frühern Jahrhunderten eine
vielbesuchte Wallfahrtskapelle, die in der mündlichen Überlieferung bis in
unsere Tage lebendig geblieben ist.40

St. Ulrich in Luthern

Die Pfarrkirche von Luthern ist dem heiligen Ulrich von Augsburg
geweiht. Sie besitzt ein Messgewand aus dem 14. Jahrhundert, von dem überliefert

ist, es sei vom Heiligen selber getragen worden. Am 4. Juli, dem

Namenstag des heiligen Ulrich, feiert die Pfarrei Luthern das Patroziniumsfest.
An diesem Tage wird in der Pfarrkriche noch heute der Ulrichssegen erteilt.
Die Leute, es sind meist Kinder und Kranke, stehen während des Segens

unter das ausgebreitete Messgewand.
Früher ging man zu Fuss oder mit dem Pferdefuhrwerk am 4.

Heumonat nach Luthern underen Uelerech. Als ich noch ein Kind war, ging die
Mutter immer mit mir und meinen Geschwistern underen Uelerech nach
Luthern. Der Zustrom der Eltern mit ihren Kindern war gross. Manchmal
brachte man von Kleinkindern, die man nicht mitnehmen konnte, Kleidchen
mit, um sie unter dem Ulrichsmessgewand segnen zu lassen. Erst kürzlich hat
mir noch eine Frau erzählt, sie habe ein Kind gehabt, dem das Gehen auf den
Beinen nicht beizubringen war. Sie sei dann mit einem Tschööpli und Höschen

underen Uelerech gegangen. Kaum heimgekehrt, habe sie die Kleider
dem Kleinen angezogen, und es sei noch am gleichen Tage auf die Beine
gestanden.

Der Segen mit dem Ulrichs-Messgewand wird in der Pfarrkirche
Luthern noch jetzt jedes Jahr am 4. Juli erteilt, und es kommen auch jetzt noch
viele Besucher.

40 Über das Elend Kreuz in Willisau s. «Der Hinterländer», Beilage des
«Willisauer Boten», Nr. 3, 1975.

20



Muttergottes-Kapelle in Fribach

Im Weiler Fribach, westlich von Gondiswil BE, etwas mehr als zwei
Kilometer von der Luzerner Grenze entfernt, stand einst eine Marienkapelle.
Sie darf hier nicht unerwähnt bleiben, denn Fribach war im Spätmittelalter
der bedeutendste Wallfahrtsort unserer Gegend.

Über den Ursprung der Kapelle in Fribach weiss man nichts. Dagegen
wird sie in einer Urkunde von 1280 erwähnt. Das Heiligtum soll eine

Gründung der Herren von Büttikon sein, die die Kapelle mit Gütern
ausstatteten und sie dem Kloster St. Urban schenkten. Unter dessen Obhut
genoss Fribach die Gunst hochgestellter kirchlicher Würdenträger, und es

wurden reichlich Ablässe verliehen. Ein Mönch aus St. Urban versah das

Amt eines Wallfahrtspriesters.
Die Gründung einer Bruderschaft im Jahre 1400 vermehrte die

Pilgerbesuche, und als 1424 noch eine Schmiedebruderschaft dazukam, die ihre
jährliche Bruderschaftsjahrzeit in der Kapelle von Fribach feierte, war
Fribach der bedeutendste Wallfahrtsort der weiten Umgebung. Die Bedeutung
geht schon daraus hervor, dass 35 Pfarreien des Oberaargaus, des Emmentals
und der Grafschaft Willisau mit Kreuz nach Fribach kamen. Am Ulrichstag
besuchten 77 Schmiede, die der Bruderschaft angehörten, mit ihren Angehörigen

die Kapelle. Über die Zahl der Einzelpilger gibt es keine Berichte, auch
sind weder Votive noch Mirakelbücher vorhanden.

Die Kapelle selber ist als Folge der Reformation 1529 zerfallen und
schliesslich dem Erdboden gleichgemacht worden. Die drei Glocken wurden
von den Melchnauern geholt. Die Kirchenzierden wurden dem Zugriff der
Berner entzogen und nach St. Urban gebracht. Auch das Gnadenbild von
Fribach, eine Pietà, konnte rechtzeitig in Sicherheit gebracht werden. Es

kam in die Wallfahrtskirche von Werthenstein und wurde auch dort bald
Gegenstand hoher Verehrung. So konnten die frommen Wallfahrer von
Fribach ihr Gnadenbild auch fernerhin verehren.

In Fribach aber floss bis in die 1940er Jahre ein Brunnen, den die
Einheimischen s Chinglibrünneli, Kindlibrünneli, nennen und von dem sie

erzählen, es versiege nie. Früher seien Leute von weither gekommen, um von
dem Brünnli Wasser zu holen, wird weiter berichtet, das Wasser sei gar
gesund. Und es hat in Fribach auch Leute gegeben, die haben zu gewissen
Zeiten «ganzi Ziilete» Menschen daherkommen und auf den Platz zugehen
sehen, wo einst die Kapelle stand.41 Das Chinglibrünneliwasser soll zur Zeit,
als in Fribach die Kapelle noch stand, zu Kultzwecken verwendet worden
sein, und der Ruf seiner Heilkraft sei weitherumgegangen.

41 Ober die Kapelle von Fribach s. «Jahrbuch des Oberaargaus» 1963 S. 70 ff.,
wo auch bibliographische Angaben zu finden sind.

21



Dorfkapelle in Buchs

Im Dorf Buchs, im luzernischen Hürntal, steht eine Kapelle, die dem hl.
Andreas und der hl. Notburga geweiht ist. Sie ist schon in einem bischöflichen

Markenbuch von 1366—1371 erwähnt, und es soll 1497 ein Neubau
stattgefunden haben.

Der Hochaltar ist dem hl. Andreas geweiht, der Seitenaltar der hl.
Notburga. Das Hauptblatt dieses Altars stellt denn auch die hl. Jungfrau
Notburga dar. Das ist recht merkwürdig und stimmt gar nicht überein mit dem
alten Brauchtum, nach dem Frauen, die einer schweren Geburt entgegensahen

oder um Kindersegen bitten wollten, hieher kamen. Das Rätsel wird
gelöst, wenn man weiss, dass das Bild erst seit 1905 angebracht ist. Das

weggenommene oder verdeckte Bild soll eine andere Notburga dargestellt
haben, eine Frau mit vielen Kindern.

Als Frau mit neun Kindern wird die hl. Notburga vom Klettgau
dargestellt. Nach der Legende soll sie Neunlingen das Leben geschenkt haben.
Die Heilige, deren Grab sich in Bühl im Klettgau befinden soll, wird dort als
Patronin des Klettgaus verehrt. Die Verehrung dieser hl. Notburga ist in
unserer Gegend ein Einzelfall.

Der Notburga-Altar in der Kapelle in Buchs galt beim Volk als
Wallfahrtsaltar. Frauen kamen hieher und beteten um Kindersegen. Ebenso
bekannt war noch im ersten Viertel unseres Jahrhunderts, dass Frauen «in
Kindsnöten» zur hl. Notburga Zuflucht nahmen und nach überstandener
Geburt nach Buchs pilgerten. Eine Frau aus Altishofen hat mir vor kurzem
erzählt, sie habe einmal eine Geburt gehabt, die zwei Tage gedauert habe;
in dieser grossen Not habe sie nach Buchs verheissen und sei dann nach
glücklich verlaufener Geburt hingegangen, um der hl. Notburga zu danken.

Andere Wallfahrtsorte

Selbstverständlich kann es sich bei dieser Arbeit nicht darum
handeln, die Wallfahrtsorte der Luzerner Hinterländer abschliessend zu
behandeln. Einzelne Personen oder Familien haben auch andere Gnadenorte
besucht. So hat man etwa gehört, dass Leute nach Gormund gegangen sind
oder nach Hergiswald. Von Jungfrauen, denen das Heiratsglück versagt
geblieben war, hat man auch im Hinterland erzählt, sie seien zu St. Jost
nach Blatten gegangen.

Aber es hat noch eine ganze Reihe kleiner, unscheinbarer Kapellen
und Chäppeli gegeben, die eigentlich auch als Wallfahrtsort anzusprechen
wären. Es gibt sie zum grössten Teil heute noch, und der Uneingeweihte
würde staunen, könnte er einen Blick tun in all das lebendiggebliebene
volksreligiöse Brauchtum, in dem manche nur noch erstarrte oder ausgehöhlte

Geste sehen möchten. Vielleicht wird eine junge Generation von Men-

22



sehen, die gar nicht mehr so technisch fortschrittgläubig ist, das und jenes,
was ein aufgeklärtes Zeitalter mit sich brachte, unter ganz andern Gesichtspunkten

betrachten. Es ist gar nicht ausgeschlossen, dass man dann die
jenseits einer mess- und machbaren Welt im Volksreligiösen liegenden Werte
wiederentdeckt. Wir sind, wenn nicht alle Zeichen trügen, bereits auf dem

Wege dazu.
Und nun müssten wir noch zu sprechen kommen auf die vielen kleinen,

vom Volk geliebten Heiligtümer, die überall in unserer Landschaft
anzutreffen sind, die Kapellen, Chäppeli, Helgenstöckli und Kreuze, zu
denen man hingegangen ist und vielfach immer noch geht. Ihre Zahl ist viel zu
gross, als dass man auf jedes einzelne zu sprechen kommen könnte. Manche
sind auch gar nicht als sakrales Mal zu betrachten, zu dem die Menschen
bittend, dankend oder gelübdeweise hingingen.

Es gibt aber kleine Feldheiligtümer, die es aus nicht mehr ersichtlichen

Gründen oder weil dort ein vom Volk geliebter Patron gnädig ist, zu
eigentlicher Berühmtheit gebracht haben. Ich denke da vor allem an die

Chäppeli, in denen fast ununterbrochen Kerzen brennen. Die Leute der
Umgebung gehen mit einem Anliegen hin, entzünden eine Flamme, und nun bittet

diese stellvertretend für den Spender bis sie die Kerze verzehrt hat. Oft
werden die Kerzen zum Tröste der armen Seelen angezündet, und das Volk
nennt solche Chäppeli Armenseelenchäppeli. Vielleicht das berühmteste unter

ihnen ist das Galgenchäppeli in Willisau; bei ihm haben einst die armen
Verurteilten ihre letzte Not geklagt. Aber es gibt noch viele andere, etwa
das Mülichäppeli in Hergiswil oder das Mariahilfchäppeli in Altishofen.

Viel zahlreicher als viele meinen, sind die Zahnwehchäppeli, die der
heiligen Apollonia geweiht sind. Wieviele Leute haben mir schon erzählt, sie
seien nachts bei Wind und Wetter kilometerweit hingegangen zum Zänd-
wehchäppali, wenn jemand in der Familie Zahnweh hatte und alle Hausmittel

nichts fruchteten! Es gibt diese Apolloniachäppeli im ganzen Hinterland
und Wiggertal herum.

Für jene, die viel Kopfweh hatten oder nachts den Schlaf nicht finden
konnten, gab es gleich sieben gute Helfer. Das Volk nennt sie die heiligen
Sieben Schläfer. Sie sind in Dagmersellen, in Seewagen bei Kottwil und auf
der Twerenegg, an der Strasse von Menznau nach dem Menzberg, gnädig.
Man nennt die kleinen Heiligtümer auch Scblofchäppali. Auch bei St. Anna
auf dem Grosswanger Hinterfeld betet man zu den heiligen Sieben Schläfern.

Dass St. Jakobus d.Ä. ein gnädiger Fürbitter für jene ist, die unter
Bauchschmerzen leiden, haben wir bereits gesagt (s.Böseggchäppeli in
Willisau-Land). Viele sind aber zu St. Erasmus nach Soppensee gegangen.

Regen Zuspruch haben auch die heiligen Vierzehn Nothelfer gehabt,
sind es doch gleich vierzehn, die bei Gott «ein gutes Wort» einlegen können.

23



Das Volk hat zwar nur einige von ihnen beim Namen gekannt, aber wenn
man gleich vierzehn miteinander ansprechen kann, so darf man wohl auch

annehmen, dass es bschüüsst. Solche Überlegungen hat man tatsächlich
gemacht; es hat halt manchmal im religiösen Brauchtum gar sehr gmönschelet.
Die Leute im Hinterland haben früher eine Vierzehn-Nothelfer-Kapelle
gekannt, zu der sie hingegangen sind. Es ist das Heuberg-Chäppeli in Luthern.
Man ist aber zu ihm nicht so sehr wegen denVierzehn Nothelfern gegangen,
sondern wegen dem Birkenbesen, den man in die Kapelle mitbrachte. Das

war gut gegen Eissen und Ausschläge. Wenn man mit dem Besen die Kapelle
wischte, gingen die Eissen weg, so sagte man.

Im Heuberg-Chäppeli habe ich vor vielen Jahren zum erstenmal das

Besenopfer angetroffen, und es hat sich dann gezeigt, dass dieses in der ganzen

Gegend herum verbreitet war, meist in Kapellen und Beinhäusern, aber
auch in Pfarrkirchen; ich kann mich dazu noch nicht abschliessend äussern,
denn die Forschung geht weiter.42

In der Bue, an der Strasse von Menznau oder Willisau auf den Menz-
berg, kommt man an einer Sägerei vorbei. Hier stand einmal ein Chäppeli,
das weitherum unter dem Namen Buechäppali bekannt war. Hier wurde
St. Apollonia verehrt, und man ging hin, wenn man Zahnschmerzen hatte.
Hier ist wieder ein merkwürdiges Opfer zu erwähnen. Man brachte als

Weihegabe einen Löffel mit und Hess ihn in der Kapelle, einen gewöhnlichen
Ess- oder Kaffeelöffel. Das war gut gegen Zändgschwäär und Mundfäule,
aber auch gegen Halskrankheiten.

In vielen Kapellen ist St. Anna gnädig. Die heilige Mutter Anna war
im 17. und 18. Jahrhundert in unserer Gegend ausser der Muttergottes wohl
die volkstümlichste Heilige. Vor allem war es St. Anna Selbdritt, die das
Gemüt unseres Volkes besonders ansprach. Bekannt waren die St. Annenkapellen

in Gettnau und Ettiswil, aber auch die Kapelle im Grosswanger Hinterfeld.

Ich weiss, man müsste noch viele kleine Heiligtümer erwähnen, zu
denen das Volk hingegangen ist mit seinen seelischen und leiblichen Anliegen,

so etwa das Tioderchäppali in Hergiswil und das Ludligerchäppali beim
Unter Berghof, zwischen Altbüron und St. Urban. Viele Kapellen weisen
noch heute ein lebendiggebliebenes Wallfahrtsbrauchtum auf, andere sind
beinahe in Vergessenheit geraten, so etwa die St. Eligiuskapelle in der Laui in
Menznau. St. Eligius oder Eulogius, mundartlich Sunt Loy, ist das Beispiel
eines Heiligen, der früher eine grosse Bedeutung hatte und nun durch die
technische Entwicklung «überflüssig» geworden ist. Der Heilige ist nicht nur

42 Risten-, Besen-, Löffel- und Seidenfadenopfer sind als vorläufige Erwähnungen
aufgeführt im Aufsatz des Verfassers «Von frommen Gaben an heiligen Orten»,
in «Der Hinterländer», Beilage des «Willisauer Boten» Nrn. 1 und 2, 1977.

24



Wallfahrer am Tage des hl. Antonius des Einsiedlers, aufgenommen in Stettenbach
am 17. Januar 1978 während des Festgottesdienstes, der wegen der grossen Besucherzahl

immer im Freien stattfindet.



Ein wenig bekannter Gnadenort: Kapelle St. Andreas in Buchs LU. Kultobjekt ist
ein der hl. Notburga vom Klettgau geweihter Altar, der mit der Bitte um Kindersegen

und um Beistand in Geburtsnöten besucht wurde.



Patron der Schmiede und Pferdefuhrmänner, sondern auch der Pferde. Mit
dem Rückgang der Pferdezahl hat in den letzten Jahrzehnten auch der
Eligiuskult abgenommen.

Schliesslich müsste man ganz allgemein von ähnlichen Erscheinungen
berichten. Ärztliche Kunst und Pharmazeutika haben in neuerer Zeit die
Hinwendung zu übernatürlicher Hilfe vergessen lassen, und es ist damit dieser

und jener kleine Wallfahrtsort zum beinahe leblosen Denkmal verkümmert.

Aber es ist bereits die Zeit angebrochen, da man jene Menschen beneidet,

denen es noch gegeben ist, einfältiges (wörtlich verstanden!) Vertrauen
zu haben.

25


	Wohin die Luzerner Hinterländer wallfahrteten : eine Studie zum Wallfahrtsbrauchtum unserer Gegend

