Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal
Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 35 (1977)

Artikel: Wohin die Luzerner Hinterlander wallfahrteten : eine Studie zum
Wallfahrtsbrauchtum unserer Gegend

Autor: Zihlmann, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-718377

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-718377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wohin die Luzerner Hinterlinder wallfahrteten
Eine Studie zum Wallfahrtsbrauchtum unserer Gegend

Josef Ziblmann

§

In meinem Aufsatz tiber Einsiedler Wallfahrtsandenken® habe ich er-
wihnt, dass Einsiedeln in vergangenen Jahrzehnten, wohl seit Jahrhunderten,
der Inbegriff des grossen Wallfahrtsortes der Leute unserer Gegend war. Die
Wallfahrer aus dem Luzerner Hinterland gehdrten zu jenen Leuten, die man
in Einsiedeln die Chatzenstricker nannte, weil sie (zu Fuss natiirlich) iiber
den Chatzenstrick kamen. Von daher sollen die Luzerner ihren Spitznamen
Chatzenstrecker bekommen haben, was allerdings kaum belegt werden kann.
Lassen wir den Namen ruhig auf uns lasten, er tut ja nicht weh. Es hat seit
Urgrossvaters Zeiten kaum eine Luzerner Gemeinde oder Pfarrei gegeben,
aus der nicht jihrlich einige Dutzend Leute nach Einsiedeln wallfahrteten.

Eine Fussreise nach Einsiedeln ist keine Kleinigkeit, aber es wurden in
frithern Jahrhunderten Wallfahrten unternommen, von denen wir uns kaum
mehr eine Vorstellung machen kénnen. Fussreisen nach Rom waren gar keine
Seltenheit, ja sogar ins Heilige Land pilgerten Leute. Wohl die grosste
Anziehungskraft in ganz Westeuropa hatte die spanische Wallfahrtsstadt
Santiago de Compostela. Nach St. Jakob in Spanien waren ununterbrochen
Hunderte, wenn nicht Tausende von Pilgern unterwegs. Es gab eigentliche
Pilgerstrassen, an denen Pilgerhiuser und Elendenherbergen standen, die
meist von Ordensbriidern geleitet wurden. Auch im Luzerner Hinterland
gab es Wallfahrer, die nach Santiago gegangen waren, so z. B. Leute von der
Basegg in Willisau Land. Die dort stehende St. Jakobskapelle verdankt ihr
Entstehen nach der Legende einem Gel6bnis von St. Jakobswallfahrern.

Solche Riesenwallfahrten bildeten allerdings die Ausnahme. Der Pilger
musste iiber genligend Zeit und materielle Mittel verfiigen und auch korper-
lich robust sein, um die Strapazen durchzustehen. Dazu war eine so grosse
Wallfahrt gar nicht ungefdhrlich; Raubiiberfille waren an der Tagesord-
nung, und mancher musste seine Heimreise am Bettelstab antreten. Wir

1 Josef Zihlmann, Was sie von Einsiedeln heimbrachten, in «Der Hinterlinder»,
Beilage zum «Willisauer Boten», Nr. 5, 1976.

21



wollen uns hier auch gar nicht mit Wallfahrten befassen, die zur Ausnahme
gehorten, sondern mit jenen, die die Regel bildeten.

Zur Regel gehorte die Wallfahrt nach Einsiedeln. In grossem Abstand
folgen dann aus unserer Gegend Wallfahrten nach Sachseln und Mariastein.
Derartige Pilgerreisen gehorten in fritherer Zeit zu den grossen Familiener-
eignissen, und man sparte sich das Geld fiir eine solche Wallfahrt
monatelang vom Munde ab. Wihrend ein Familienangehoriges auf der Reise
war, brannte zuhause das Armenseelenampeli; man hatte grosses Vertrauen
in die armen Seelen als Beschiitzer und Bewacher. Am Abend schloss man
den Wallfahrer ins Familiengebet ein. In vielen Kirchen im Luzerner
Hinterland wurde jeweils beim Zbdittelisite eine zweite Glocke geldutet.
Man nannte dieses Lauten der zweiten Glocke #bere Wig lisite; damit wur-
de Gott um Schutz fiir alle, die auf der Reise waren, angerufen. Man darf
nicht vergessen, dass Reisen zu Fuss, zu Pferd oder mit dem Pferdefuhrwerk
frither viele Gefahren in sich schlossen.

Die kleinen Tageswallfahrten

Eine Fussreise nach Einsiedeln, Mariastein oder Sachseln dauerte einige
Tage und stellte an den Wallfahrer Anforderungen, die nicht alltaglich wa-
ren. Auch zeitlich und materiell fielen solche Pilgerreisen ins Gewicht. Gerne
stellte man die grossen und kleinen Anliegen in der Familie der Gottesmutter
anheim, aber es war nicht moglich, jedesmal nach Einsiedeln zu wallfahren.
Darum gelobte man die Wallfahrt, und fiihrte sie spiter aus; uf Einsidle
verbeisse sagte man dem.

Es gab aber im Laufe des Jahres 6fters Situationen, da man das Bediirfnis
empfand, ein Anliegen moglichst bald einem heiligen Fiirbitter anheimzustel-
len. Das tat man bei allerhand Bresten und Krankheiten, in leiblichen und
seelischen Noten. Aber nicht nur die Menschen hatten ihre Leiden, auch
beim Vieh gab es Krankheiten. Wir diirfen nicht vergessen, dass die Risiken
von Krankheit, Unfall und Missgeschick gross waren. Die Wetterabhingig-
keit des Bauern war unvergleichlich grosser als heute. Eine Feuersbrunst
konnte einen an den Bettelstab bringen; eine Missernte konnte Hungersnot
bedeuten. Allen diesen Dingen gegeniiber stand man fast ohnmichtig da.
Aber das Volk hatte seinen unerschiitterlichen Glauben an die Hilfe des
Allmichtigen und vertraute auf die Fiirbitte der Heiligen.

Um dem innern Bediirfnis, eine personliche Not oder ein Familienanlie-
gen einem Heiligen sozusagen unmittelbar anheimzustellen, nachzukommen,
hatte man die kleinen Heiligtiimer in der Umgebung. Hier waren jene Heili-
gen gnidig, mit denen man ein intimes Vertrauensverhiltnis pflegte, zu
denen man immer wieder hinging. Man brauchte sich diesen Heiligen nicht
mehr vorzustellen, sie kannten einen schon. Tatsichlich war es mancher

22



Wallfahrerin im Luthernbad, die Muttergottes habe Bedauern mit ihr und
wolle sagen «— — soso0, du kommst auch wieder, oje, das wird ja immer bo-
ser mit deinen Krampfadern». Wieviel Leid und tiefe Seelennot kam da da-
her zu den Heiligen in den Kapellen und Chippeli. Die Hilfesuchenden
kannten ihre heiligen Fiirbitter, aber die Heiligen schienen umgekehrt auch
ithre Anrufer zu kennen, sogar jene, die sich wie des Herrgotts Glaubiger
vorkamen, als ob ihnen der Liebe Gott einen Garantieschein fiir irdisches
Glick und lauter Gloribus ausgestellt hitte. Wie mancher Bauer ist wohl
schon vor Sankt Antonius gekniet und hat iiberhort, dass der Heilige zu ihm
gesagt hat: «So, kommst auch wieder, — — ist etwas verdichtig, dass du
plotzlich so freigebig wirst; es scheint, dass die grosse Moor im hintern
Saustel bald fadrlet, du alter Giizndpper.» Viel Menschliches und Allzu-
menschliches wurde da vor den Heiligen ausgebreitet. Aber es ist nicht an
uns, zu beurteilen, ob und wann ein Mensch in seinem Vertrauen wiirdig
befunden wurde, sodass das Notwendende geschehen konnte. Dass dieses
tatsachlich recht oft geschah, daran ist gar nicht zu zweifeln.

Das Volk hatte also seine kleinen Wallfahrtsorte. Zu einem Gang dorthin
entschloss man sich von Fall zu Fall kurzfristig. Zur Zeit, als man noch zu
Fuss ging, waren es Tages- oder auch nur Halbtagswallfahrten. Der Aus-
druck Wallfahrt wurde dafiir eigentlich selten gebraucht. I's Bad hindere goh
oder i Chriitizhubu abe geniigten, um seine Absicht kundzutun. Wenn je-
mand sagte, i goh goge wolfabrte, so war damit in der Regel eine Wallfahrt
nach einem grossen Gnadenort gemeint. Welches waren nun die kleinen
Wallfahrtsorte der Luzerner Hinterlander?

Luthernbad

Maria Heilbronn im Luthertal, so lautete bedeutungs- und pietdtvoll in
alten Schriften der Name des kleinen Wallfahrtsortes am Fusse des Napfs.
Volkstiimlich hiess er — und heisst er noch heute — Luterebad. Die Leute
des siidlichen Luzerner Hinterlandes sagen meistens nur Bad; wer sagt, er ge-
he is Bad hindere, von dem nimmt man an, er mache eine Wallfahrt (das gilt
natiirlich gemeindeintern fiir Luthern nicht).

1581 wurde bekannt, dass eine kleine Wegstunde hinter dem Dorf Luthern
eine Heilquelle entdeckt worden sei. Die Legende erzihlt, die Gottesmutter
habe dem Familienvater Jakob Minder geoffenbart, er solle hinter seinem
Hause nachgraben. Dort werde er Wasser finden, mit dem solle er sich
waschen. Jakob Minder tat so und wurde von seinem langjihrigen Gichtiibel
befreit.

Renward Cysat berichtet?, die Kunde von der Wirksamkeit der
entdeckten Quelle sei «in einer Schnelle durch Tiitsch- und Welschland er-
schollen», ja sogar der Kaiser habe Boten hingeschickt, um sich zu vergewis-

23



sern und einwenig von dem Wasser abholen zu lassen. Cysat berichtet dann
vom grossen Zulauf von Leuten, die im Heilwasser baden wollten: «Ein so
gross Volck, frombd und heimsch, Gsunde und Krancke», worunter viele
Leute waren, die nur aus Neugier kamen. Das Zu- und Abfiihren von Speise,
Trank und Liegestellen sei so gross gewesen, dass die Wagen und Karren
einander kaum ausweichen konnten. Da am Orte weder Haus noch Herberge
war fiir die vielen Leute, wurde in aller Eile «ein grosse Badhiitten von
Holtzwerck schlechtlich gnuog mitt ettwas wenig Badkidsten und einer
Kuche» aufgerichtet. Diejenigen, die in dieser Badhiitte nicht Platz fanden,
hausten unter freiem Himmel, machten Hiitten aus «Gestiid, Geflecht von
Tann- und Loubesten, Strow und Bintz», wenn sie nur «Schatten und Schir-
men» hatten. Statt richtige Badkasten liessen sie Standen, Zuber und Biitten
holen. Cysat sagt, er habe selber gesehen, wie das zu- und hergegangen sei; er
habe 106 Standen und Zuber gezihlt. Das Lager mit der Verpflegung und
den Garkiichen habe einem Kriegslager geglichen, und die Leute hitten sich
«umb dasselbig Wasser gerissen und gezancket, ja so wytt, das man einan-
dern mit Streichen und Tréwungen dannen getriben». Die wunderbarliche
Wirkung des Bades habe aber keinen langen Bestand gehabt, sondern habe
zum Erstaunen der Leute bald nachgelassen.

So hat es also im Luthernbad angefangen. Die erste Kapelle soll 1590 er-
baut worden sein. Um die Mitte des 18. Jahrhunderts entstand dann eine
Waldbruderklause. Nachdem 1815 eine Waldbriider-Kongregation gegriin-
det worden war, erstellte man im Luthernbad 1845 das Mutterhaus, dem
1852 ein Noviziat fiir Waldbriider angeschlossen wurde. Das Haus stand
unter der Leitung eines Altvaters; von hier aus wurden auch andere Eremita-
gen in der Schweiz besetzt.

Ueber die Zeit hinaus, da der sensationelle Badebetrieb in den 1580er
Jahren bestanden hatte, behielt das Luthernbad seine Bedeutung als
Gnaden- und Wallfahrtsort, wo die Muttergottes gnadig war. Seit dem 18.
Jahrhundert haben wohl die Waldbriider, die den Wallfahrtsort pflegten,
das Thrige zur Verbreitung des Rufes beigetragen. Die Waldbriider waren
beim katholischen Volke sehr beliebt, und es ging manchem von ihnen der
Ruf der Gottseligkeit voraus. Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde der Bau
einer Wallfahrtskirche in Angriff genommen, und es wurde eine Kaplanei
errichtet. Luthernbad ist auch heute noch ein Muttergottes-Wallfahrtsort,
der von Hilfesuchenden aus nah und fern besucht wird. Gut besucht sind vor
allem die Krankengottesdienste, bei denen der Krankensegen erteilt wird.

Fiir das Volk des Luzerner Hinterlandes hat Luthernbad immer einen
besonderen Stellenwert gehabt. Es war von den lokalen Wallfahrtsstitten die
bedeutendste und ist es bis auf den heutigen Tag geblieben. Ich habe bereits

2 Renward Brandstetters Monographien VIII. Renward Cysat, S. 68. Renward
Cysat, Collectanea 1. Band, 3. Teil, S. 99, Luzern 1972

24



an anderer Stelle® darauf hingewiesen, dass Luthernbad das Einsiedeln des
kleinen Mannes war. Eine Wallfahrt ins Luthernbad kam nach der Volks-
meinung bedeutungsmissig einer solchen nach Einsiedeln gleich. Recht an-
schaulich kommt dies in der Legende zum Ausdruck, die vom Volke
weitergegeben wurde: Als im Luthernbad die wunderbare Quelle zu fliessen
begann, ist in Einsiedeln eine der vierzehn Brunnenréhren abgestanden. Es
interessiert hier nicht die historische Echtheit der Ueberlieferung. Was man
iiberliefert hat, hat man geglaubt, und eben dieser Glaube ist es, der
volkskundlich von Bedeutung ist.

Mit der wunderbaren Heilquelle hat es im Luthernbad angefangen. Diese
Quelle war immer das Charakteristikum des Wallfahrtsortes und ist es bis
heute geblieben. Noch jetzt wird fast tiglich Badbrinnliwasser geholt.
Viele Leute, die weit entfernt sind, lassen es sich durch Bekannte schicken. Es
soll gut sein gegen allerlei rheumatische Schmerzen, vor allem aber gegen
Ekzem und andere Hautkrankheiten. Der Glaube an die heilkriftige Wir-
kung des Badbriinnliwassers beschriankt sich nicht nur auf Katholiken.

Die heilende Wirkung bei «bdsem Blut» scheint dem Wasser im Lu-
thernbad immer nachgesagt worden zu sein. Eine verstirkte Wirkung hat
man frither darin gesehen, dass man in die Briinnli-Kapelle im Luthernbad
einen Besen mitbrachte. Ein solcher Opferbesen war gut wider das Riudig-
sein und half bei Eissen. Der Opferbrauch soll spiter in einem besondern
Kapitel oder Aufsatz zur Sprache kommen.

Beredtes Zeugnis fiir den Volksglauben war die Ausstattung der alten
Kapelle im Luthernbad, die nach 1950 abgebrochen wurde. Im geschlossenen
Vorzeichen und in der Kapelle selber hingen zu Dutzenden Votivtafeln, aber
auch Stocke, Kriicken und andere Weihegaben aus Holz, Wachs und anderen
Materialien. Auch die hintere Kapelle, die unmittelbar beim Briinnli steht,
war frither dhnlich ausgestattet. Die heute noch dort stehende Madonnensta-
tue aus dem 16. Jahrhundert soll zur Reformationszeit aus dem Bernbiet
gerettet worden sein.

Zur Zeit der Abfassung dieses Aufsatzes (1976) ist die Wallfahrt zur
Muttergottes im Luthernbad immer noch lebendig. Was anders geworden ist,
das sind die Opfer. Neben Geld opfert man heute noch Kerzen in grossen
Mengen. Auch neue Votivtafeln — von der Qualitit muss hier abgesehen
werden — sind immer wieder anzutreffen. In der Kirche im Luthernbad
lassen sich auch viele Brautpaare trauen.

Heilig Blut in Willisan

Jede Zeit hat ihre Frommigkeitsformen und ihre Lieblingsheiligen, daher
auch ihre bevorzugten Heiligtiimer. Es ist darum gar nicht statthaft, fiir

3 wie 1.

25



unsere kleinen Wallfahrtsorte eine Rangordnung einschlagen zu wollen. Man
wiisste auch gar nicht, nach welchen Kriterien sich eine solche zu richten
hitte. Es gibt Wallfahrtsorte, die sich gar nicht miteinander vergleichen
lassen. Dies trifft in hohem Masse fiir Maria Heilbronn im Luthertal und das
Heilig Blut in Willisau zu. Im Luthernbad steht am Anfang eine wunderbare
Krankenheilung, in Willisau dagegen eine Freveltat. Das Luthernbad war
ein sehr abgelegenes, von bescheidenen Eremiten betreutes Muttergottes-
heiligtum, das Heilig Blut in Willisau ein landstddtisches Siihneheiligtum von
Priestern betreut, schon frith mit einer Kaplaneipfrund ausgestattet und von
hohen Regierungsmitgliedern geférdert. Auch altersmissig liegen die zwei
Hinterlinder Wallfahrtsorte anders; das Heilig Blut ist fast zweihundert
Jahre dlter als Maria Heilbronn.

Nach dem Chronisten Johann Jakob von Heidegg begab sich im Jahre
1392 in Willisau folgendes: Auf dem Spielplatz vor dem obern Tore (der
Ort heisst heute noch Lustgarten) sassen drei Minner an einem Tisch und
fronten dem Kartenspiel. Es miissen recht rauhe Gesellen gewesen sein, vor
allem jener, der sich Ueli Schroter nannte. Dieser war beim Spiel der Verlie-
rer und warf in seinem Zorn fluchend den Dolch in die Luft, um die Seite
Christi zu verletzen. Darauf fielen vom Himmel fiinf Blutstropfen auf den
Spieltisch, und Ueli Schorters Seele wurde von zwei Teufeln geholt. Die
zwei Kumpanen trugen den Tisch an die nahe Wigger und versuchten, die
Blutstropfen abzuwaschen. Aber so sehr sie sich anstrengten, wurden die
Tropfen immer schoner. Schliesslich gerieten die zwei in Streit, und es er-
stach einer den andern. Der Ueberlebende aber starb spiter eines elenden
Todes. Das Ereignis sprach sich rasch herum. Geistlichkeit und Volk von
Willisau zogen in einer Prozession hinaus an den Ort des Geschehens. Die
Blutstropfen wurden aus der Tischplatte geschnitten und fortan in einer
Monstranz verehrt. Auf dem Graben, wo die ruchlose Tat stattgefunden
hatte aber wurde eine Kapelle gebaut, die Kapelle zum Heilig Blut.

Das ist die knappgefasste Entstehungslegende der Kapelle. Wir betreiben
hier nicht Geschichte und brauchen darum nicht auf historische Fakten
einzugehen. Es geniigt uns, zu wissen, wie das Heiligtum entstanden ist, um
zu verstehen, wie und warum ihm das Volk soviel Ehrerbietung angedeihen
liess.

Das Ereignis von Willisau muss sich damals rasch im Lande herumge-
sprochen haben. Um es so zu verstehen, wie es die Zeitgenosen empfunden
haben, miisste man die Zeitverhiltnisse genau studieren. Das Freie Amt
Willisau gehorte damals noch nicht zu Luzern, und was volkskundlich vor
allem ins Gewicht fillt: das Blutwunder von Willisau ereignete sich mehr als
hundert Jahre vor der Glaubensspaltung, so dass auch das Volk jener Gegen-
den, die heute protestantisch sind, am Ereignis gliubig Anteil nahm.

Bezeichnend an der Heilig Blut Kapelle ist, dass es sich um ein Siihnehei-
ligtum handelt. Die Wallfahrten dahin sind vom Volk auch immer als

26



Sithnewallfahrten verstanden worden. Die Reichweite der Heilig Blut-Ver-
ehrung in Willisau war gross. Sie ist wohl auch unter dem Einfluss der von
der Kirche gepflegten Verehrung des «kostbaren Blutes Christi» zu betrach-
ten; moglicherweise wurde sie geférdert durch die Verehrung von Blutstrop-
fen an andern Orten, etwa in Briigge oder Weingarten.

In der Folge entwickelte sich dann fiir Willisau und seine Umgebung
ein Grossereignis, das alljahrlich im Sommer stattfindende Heilig Blut-
Ablassfest, von uns Einheimischen einfach Helgebluetabblis genannt. Dieses
Fest mit seiner grossen Prozession lockte in fritherer Zeit Hunderte, ja sogar
Tausende von Teilnehmern und Zuschauern an. Es soll Ablassfeste gegeben
haben, bei denen bis zu sechstausend Menschen gezahlt wurden. Die idltern
Leute unserer Gegend werden sich noch an die langen Prozessionen in den
Jahren nach dem Ersten Weltkrieg erinnern. In der Pfarrei Willisau gab es
kaum eine Haushaltung, aus der nicht mindestens eine Person mit dabei war.
Auch aus der Nachbarschaft war der Zustrom gross, und es gab Leute, die
von weither nach Willisau kamen. Viele waren Mitglied der Fiinf Wunden-
Bruderschaft, deren Heiligtum die Heilig Blut Kapelle ist. Das Heilig Blut-
Ablass-Fest, das am Sonntag in der Oktav von Fronleichnam noch heute
gefeiert wird, ist Titularfest der Bruderschaft. Mit der Bruderschaft sind Ab-
lisse verbunden, von denen das Volk fleissig Gebrauch machte.

Dass sich in der Art und Weise, wie das Volk am Heilig Blut-Ablass-Fest
teilnahm, seine Zuneigung zum Kult und seinem Heiligtum kundtut, ist
unbestreitbar. Es bleibt aber die Frage, ob das Heilig Blut in Willisau als
Wallfahrtsort auch im Jahresablauf volksbrduchlich eine Rolle spielte, vor
allem beim Bauernvolk, das hier ausschlaggebend ist. Unter den Altarpatro-
nen gibt es wohl eine Anzahl volkstiimlicher Heiliger; bedeutender fiir das
Landvolk aber waren in der Regel die bildhaften Darstellungen.

Das Interesse der bauerlichen Bevolkerung hat sich da entschieden auf
den rechten Seitenaltar konzentriert. Hier dominiert in der bildhaften Dar-
stellung der heilige Sebastian, der Pest- und Schiitzenheilige.* Der Altar ist
(1687) gestiftet von der Magnus- und der Severinsbruderschaft, das sind die
Bruderschaften der Schneider und Weber. St. Magnus war als Patron gegen
schidliches Gewiirm und alles Ungeziefer beim Landvolke beliebt. Man
kann in der Gegend von Willisau einen Schwerpunkt der Magnus-Verehrung
erkennen. Wenn sich das Landvolk im Kampf gegen die schidlichen
Engerlinge nicht mehr zu helfen wusste, nahm es seine Zuflucht zu St.

4 Beschreibung der Kapellen-Ausstattung s. Kunstdenkmiler des Kantons Luzern,
Bd. V, S. 264.

5 Josef Zihlmann, Das Kreuz auf dem Giitsch in Willisau, die Engerlingsplage
und St. Magnus, in «Der Hinterlinder», Beilage des «Willisauer Boten», Nr.
1, 1974. Ferner vom gleichen Verfasser: Sankt Magnus gegen schidliches Ge-
wiirm, « Vaterland» Nr. 206, 4. Sept. 1976.

27



Magnus. Ferner steht auf der Mensa des rechten Seitenaltars eine kleine
Statue des heiligen Rochus, der ebenfalls zu den Pestheiligen zu zdhlen ist.b
Die Pestheiligen Sebastian und Rochus spielten beim Landvolk aber auch
eine bedeutende Rolle als Patrone gegen Viehseuchen.

Leider ist die Heilig Blut-Kapelle verhdltnismissig frith von allen
Votivgaben «gesiubert» worden.” So fehlt uns heute der -eigentliche
Einblick in das Wallfahrtsbrauchtum dieser Kapelle. Mit Sicherheit weiss
man aber, dass Votivbilder vorhanden waren. Kleine Wachsvotive wurden
noch im ersten Viertel unseres Jahrhunderts geopfert.

Von besonderem Interesse ist auch hier das Besenopfer, von dem schon
beim Luthernbad die Rede war. Die Besen wurden jeweils vor dem rechten
Seitenaltar niedergelegt, vor jenem Altar also, auf dem die Statuen der
Pestheiligen Sebastian und Rochus stehen. Besen wurden in der Regel gegen
Eissen, Hautausschlige und «bdses Blut» geopfert, das sind jene Erkrankun-
gen, gegen die man auch die Pestheiligen anrief. Ein Bezug zwischen dem
Besenopfer und den Pestheiligen scheint angenommen werden zu miissen.
Eine Bauernfrau sagte mir einmal, Besen ins Heilig Blut seien gut gegen
Miuse. Wahrscheinlich muss darin eine Verkoppelung des in der Kapelle
iiblichen Besenopfers mit der Anheimstellung der Miuseplage an St. Magnus
gesehen werden.

Das Heilig Blut in Willisau ist auch die erste und bisher einzige Kapelle
unserer Gegend, wo ich das Seidenfadenopfer gefunden habe. Sowohl vom
Besen-, als auch vom Seidenfadenopfer wird spater noch die Rede sein.

Dass die Kapelle zum Heilig Blut in Willisau frither ein vielbesuchter
Wallfahrtsort war, diirfte erwiesen sein. Es scheint, man miisse zwei Katego-
rien von Pilgern annehmen, erstens jene, die zur Verehrung der Blutstropfen
kamen, zweitens aber die bduerliche Bevolkerung, die in der Kapelle ihre
Zuflucht zu den Ungeziefer- und Pestheiligen Magnus, Sebastian und Ro-
chus nahmen. Dementsprechend diirften auch die Beweggriinde fiir die
Wallfahrt gewesen sein, was natiirlich Abweichungen und Verkoppelungen
nicht ausschliesst. So berichtete mir ein Mann aus dem Luzerner Hinterland,
seine Frau habe nach einer Geburt starke Blutungen gehabt. Die Hebamme
habe geraten, im Heilig Blut eine Messe lesen zu lassen. Hier liegt nun der
Schwerpunkt bei der Anheimstellung ganz bei den Blutstropfen.

Zum Schluss seien noch zwei Beispiele erwihnt, die nur indirekt zur
Heilig Blut-Wallfahrt gehoren. Sie sind aber Zeugen dafiir, wie sehr Legende

6 Die Statuette ist erwihnt in Schweiz. Archiv fiir Volkskunde, Bd. 40, S. 2. Dr.
Franz Sidler hidlt sie fiir ein Votiv und sagt, es sei eine Statue von St. Jost.
Zweifellos handelt es sich aber um St. Rochus; das vorgestellte Bein mit dem
fntblbssten Oberschenkel und der Pestwunde ist typisch fiir Rochus-Darstel-
ungen.

7 Dr. Franz Sidler, Warum fehlen Votivtafeln im Heilig Blut zu Willisau, in
Schweiz. Archiv fiir Volkskunde, Bd. 40, S. 1.

28



und Kapelle das Gemiit des Volkes bewegten. 1408 sollen auf dem Butten-
berg in der Gemeinde Schétz in einer Kiesgrube Straussenfedern vom Hute
des Ueli Schroter gefunden worden sein.® In der «Bruderklausen-Prophezei-

ung» heisst es: «Die Kirche des wunderbarlichen Blutes zu Willisau wird ein
Pferdestall geben.»%/1°

Sakramentskapelle Ettiswil

Fiinfundfiinfzig Jahre nach der Freveltat Ueli Schroters inWillisau (1447)
liess ein Ereignis im nahen Ettiswil die Leute aufhorchen. Anna Vigtlin, eine
Frau aus Bischoffingen in Baden, hielt sich seit einiger Zeit in Ettiswil auf,
nachdem sie in ihrer Heimat verschiedene Delikte begangen hatte, u. a. auch
Hostienraub zum Zwecke von Zauberei und Hexerei. Es gelang ihr nun in
Ettiswil, in der Pfarrkirche eine Hostie durch das Eisengitter des
Sakramentshiuschens zu entwenden. Auf dem Weg aus dem Dorf war es ihr,
als bekime die Hostie ein immer grosseres Gewicht, und sie entschloss sich,
diese am Wege in die Nesseln zu werfen. Bald darauf sah eine voriiber-
ziehende Schweinehirtin, wie sich ihre Tiere unruhig benahmen und an der
Stelle, da die Hostie lag, niederknieten. Dadurch wurde man auf die in sie-
ben Teile zerbrochene Hostie, die sich wie eine Rose darbot, aufmerksam. In
feierlicher Prozession wurde die entweihte Hostie in die Kirche getragen. Bei
der Aufhebung fiel einer der sieben Teile in eine Erdspalte, was man als Auf-
forderung zum Bau eines Heiligtums an Ort und Stelle deutete. Anna
Vogtlin wurde auf ihrer Flucht in Triengen gefasst, nach Biiron vor das
Gericht gebracht und dort nach ihrer Verurteilung dem Feuertod uibergeben.
Schon 1448 wurde an der Stelle, wo die Hostie gefunden wurde, in einer
primitiven holzernen Kapelle ein Altar geweiht.

Ursprung und Geschichte der Ettiswiler Sakramentskapelle sind durch
zeitgendssische Dokumente gut belegt. Das Ereignis und seine Ausdeutung
sind selbstverstindlich vor dem Hintergrund der damaligen Zeit zu betrach-
ten. Hostienraub war im Spitmittelalter keine Seltenheit; die gestohlenen
Hostien wurden in blasphemischer Weise zu Zauberei und Hexerei verwen-
det. Es ist aber auch nicht zu bestreiten, dass dadurch manche religidse
Aktivitdt entstand, die nicht jeder kritischen Betrachtung standhalten kénnte.

8 Caspar Meyer, Schotzer Dorfgeschichte, S. 153.

9 Josef Zihlmann, «Drei Feinde werden ins Land kommen.. . .», in «Der Hinter-
linder», Beilage des « Willisauer Boten», Nr. 4, 1969.

10 Das Heilig Blut zu Willisau, 2. Auflage 1957, 180 Seiten, Verlag Buchdruckerei
Willisauer Bote, Willisau; das Werk enthilt kritische Untersuchungen zur Ge-
schichte und Legende des Heilig Blutes.

29



In Ettiswil nahmen sich sofort das Kloster Einsiedeln und die Luzerner
Regierung der Sache an und férderten den Bau der heute noch stehenden go-
tischen Kapelle, die 1450—1452 errichtet wurde.'" Was nachher geschah,
ist eigentlich typisch fiir ein Heiligtum jener Zeit, sofern es hochobrigkeitli-
che Unterstiitzung genoss und reiche Wohltiter fiir sich gewinnen konnte. Es
entstand ein Wallfahrtsort, der von einem Kaplan mit eigener Pfrund be-
treut wurde. Die Kapelle wurde reichlich mit Abldssen bedacht und es ent-
stand jenes Fest, das noch heute volkstiimlich Ettiswiler Abblis heisst. Es ist
die gleiche Entwicklung, wie wir sie beim Heilig Blut in Willisau kennen
gelernt haben.? Der Luzerner Stadtschreiber Renward Cysat bemerkt:
«Es erschallet ouch diss gross wunder durch alle land vss vnd gab einen gros-
sen zuolouff vnd wallfahrt»'3, besonders des grossen Ablasses wegen, «son-
derlich vff Mittfasten, da dann s6lcher ablass 3 tag wiret vnd in solcher zyt
von 1000 jn die 1500 menschen wallfartwyss sich finden lassent». Der Ettis-
wiler Abblis wurde seinerzeit um Mittefasten gefeiert und dauerte drei Tage.
(Sonntag Laetare und die darauffolgenden zwei Tage). Der Besuch des
Ablassfestes sei vor der Glaubensspaltung noch grosser gewesen, vermerkt
Cysat. In spiterer Zeit, vor allem im 18. Jahrhundert, nahm dann der Zu-
strom stark ab, und es wurden von Zeit zu Zeit Wiederbelebungsanstrengun-
gen unternommen. Seit 1898 besteht auch eine Bruderschaft zum allerheilig-
sten Sakramente.

Miindliche und von Chronisten iiberlieferte Nachrichten von Wunderzei-
chen und Krankenheilungen sind leider durch kein Mirakelbuch belegt, miis-
sen aber doch angenommen werden. Als Beweis dafiir konnen die noch
vorhandenen Votivtifelchen (18./19. Jahrhundert) gelten.

Recht alt diirften die Hufeisen gewesen sein, mit denen angeblich bis
ins 19. Jahrhundert die Kapellentiire beschlagen gewesen sein soll. Jeden-
falls sind diese von volkskundlicher Bedeutung. Dr. Josef Biitler ' meint, es
sei nicht der Hostienraub, ja nicht einmal die Wiederfindung der Hostie
durch die Schweinehirtin, die zur Entstehung der Wallfahrt gefiihrt hitten,
sondern der wunderbare Charakter, der dieser Wiederfindung zuerkannt
worden sei. Merkwiirdig gegensdtzlich scheint aber der Umstand zu sein,
dass die Sakramentskapelle bis in die jiingste Vergangenheit vom Volk
Hixechappele genannt wurde und das Ettiswiler Ablassfest Hixenabblis.

Beredtes Zeugnis fiir ein bedeutendes Wallfahrtsbrauchtum in der Sakra-
mentskapelle sind die bei der letzten Restauration wieder freigelegten

11 Beschreibung des Bauwerks s. Die Kunstdenkmiler des Kantons Luzern, Band
V, S. 82.

12 Dazu Dr. Josef Biitler, Das Wunder von Ettiswil, Verlag Willisauer Bote,
Willisau, 1947.

13 Renward Cysat, Collectanea I. Band, 2. Teil, S.710, Luzern 1969.

14 Geschichtsfreund 100, 169.

30



Wandkritzeleien und Pilgerzeichen, die wohl zum grossten Teil aus frither
Zeit stammen. Aus der Zeit der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert
stammen Votivtifelchen, von denen heute noch 27 erhalten sind. Die meisten
dieser Bildtafeln zeigen den Votanten vor einem Altar, auf dem eine Mon-
stranz mit dem Allerheiligsten aufgestellt ist. Aus der Hilfte der Tafeln geht
das Anliegen der Hilfesuchenden hervor: gefahrliche Wunden und Geschwii-
re, schwere Krankheit, die eine Person ans Bett fesseln, ein Ungliick mit
einem Pferdefuhrwerk, ein krankes und lahmes Kind. Auf einem Tifelchen
ist neben dem Altar ein Haus abgebildet; aus diesem wohl «hat sich jemand
verlobt durch das Gebeth zur Erlosung der armen Seelen, auch durch sie von
allem Uebel mdgen befreit werden». Eine Votivtafel von 1811 zeigt nicht das
Altarssakrament, sondern ein Gnadenbild der Muttergottes mit den sieben
Schwertern. Auf 7 Tafeln ist neben dem Altarssakrament auch die
Muttergottes abgebildet. Davon zeigen 6 Votivbilder das Gnadenbild Maria
zum guten Rat. Das idlteste davon triagt die Jahrzahl 1788. Diese Tafeln
kénnten aus Hergiswil stammen, wo 1780 die Bruderschaft Maria zum guten
Rat gegriindet wurde.

Ein Hinweis auf die Volkstiimlichkeit der Wallfahrt nach Ettiswil ist
wohl der Abschnitt in einem Luzerner Volkslied aus dem 19. Jahrhundert:
die «<arme Gred» geht iiberallhin wallfahren, um einen Mann zu bekommen,
u. a. auch nach Ettiswil, wo sie vor soviel Leuten schier erstickt wire «am
hexen Aplistag». In der Sakramentskapelle stellte man frither am Karfreitag
ein Helgengrab auf. Wenn im Rottal jemand schwer krank war, schickte
man neun Buben oder Midchen in die Sakramentskapelle nach Ettiswil, um
dort zu beten.'

Sankt Blasius im Burgrain

Das «Gotzhus ze Burgrein» wird schon im Habsburger Urbar (1303—
1309) erwihnt. Es soll nach der miindlichen Ueberlieferung eine alte Tal-
kirche gewesen sein. Nach wechselvollen Besitzverhiltnissen gelangte das
Gotteshaus zuletzt an das Kloster St. Urban und schliesslich an die Pfarrei
Ettiswil.

Das Volk hatte zur prichtiggelegenen Kapelle im Burkerein seit Jahr-
hunderten eine innige Beziehung. Sie heisst im Volksmund Blisichippali
oder einfach Blisi. St. Blasius ist schon im 15. Jahrhundert (Willisauer
Jahrzeitbuch) als Patron bezeugt.

Zu den vierzehn Nothelfern gehdrend, war St. Blasius einer der
volkstiimlichen Heiligen unserer Gegend. Er wurde als Patron gegen Hals-
krankheiten angerufen. Wenn man frither im Luzerner Hinterland einen:

15 Schweiz. Archiv fiir Volkskunde Bd. 31, 149.

31



Menschen begegnete, der ein dickes Halstuch oder einen wollenen Strumpft
um den Hals trug, wusste man, dass man es mit einem Wallfahrer zu tun
hatte, der ins Blisi ging, um von seinem Leiden befreit zu werden. St.Blasius
im Burgrain war weitherum die einzige Kapelle, die jenem Heiligen geweiht
war, der allgemein den Ruf eines «Spezialisten» gegen Halskrankheiten
genoss. Die Legende erzdhlt, der heilige Bischof Blasius habe einmal ein
Kind, das einen Fischgrat verschluckt hatte, durch seinen Segen vom Uebel
befreit. Was man volkstiimlich unter Halsleiden verstand, ergibt einen gan-
zen Katalog, der etwa dort beginnt, wo jemandem etwas is litz Halslochli
geraten ist. Vor allem ist die Mandelentziindung zu nennen und die ge-
fiirchtete Diphterie, volkssprachlich Diphteritis, dann aber auch der Grupp;
zum «Halsweh» gehorte auch Infektion der Halsdriisen, einfach Driiesle ge-
nannt, und der Mumpf, Muschel oder Wuchetubel.

Es gab aber auch Leute, die wegen Bauchweh ins Bldsi gingen. Das riihrt
moglicherweise daher, weil der Name Blasius volksetymologisch mit blasen
in Verbindung gebracht wurde, in dessen Bereich auch der Name der Harn-
blase liegt. Nicht umsonst war der heilige Blasius an manchen Orten in
Deutschland Patron der Windmiiller, aber auch der «Blasisten», d. h. jener
Musikanten, die ein Blasinstrument spielten. Ins gleiche Kapitel gehért ja
auch der heute noch gebrauchte Ausdruck «Blasius», wenn jemand sagen will
«blas mir doch».

Das Blisichippali gehdrte noch in den 1920er Jahren zu jenen kleinen
Wallfahrtsorten, die von Leuten unserer Gegend gerne in einer Halbtages-
oder Tageswallfahrt zu Fuss besucht wurden. Ich kannte zu dieser Zeit
selber noch Leute aus Hergiswil, die mit den verschiedensten Anliegen ins
Blisi wallfahrteten. Dass auch seither noch viel dorthin gegangen wurde, be-
zeugen die Votivtafeln in der Kapelle. Von jeher wurde am Blasiustag (3.
Februar) im Bldsichidppali der Blasiussegen erteilt, was heute noch der Fall
ist. Der Priester berithrt dabei mit zwei gekreuzten Kerzen den Hals des
Gladubigen und spricht: «Durch die Fiirbitte des heiligen Bischofs und Mir-
tyrers Blasius befreie dich Gott von jedem Halsleiden und jedem andern Lei-
den. Im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen».
Der Blasiussegen wird aber auch in den Pfarrkirchen unserer Gegend erteilt.
Wenn auch der Besuch der Kapelle St. Blasius in keinem Verhiltnis zu frii-
her mehr steht, ist doch zu sagen, dass noch jetzt immer Leute hingehen. Es
ist nachgewiesen, dass man auch Opferbesen ins Bléisi brachte.

St. Mauritius Schéotz
Die den heiligen Mauritius und Stephan geweihte Kapelle im Schotzer
Oberdorf bestand schon 1357, als sie einen Ablassbrief bekam. Ins Rampen-

licht der grossen Oeffentlichkeit gelangte sie erst, als man 1489 um die Kapel-

32



u-'liﬁf

H

NSRS T T
M4 AN
Bend

T

.FL "\'

l

/""}Ji’ryi%er;;"‘; "ii -
A LT T T AL
A AR A
et e SR el |
3 Il nf_‘ wFJI'. i —]
| %“";ﬂ\ﬁ‘%ﬂl : W iy v'mmi‘_“'; 1
L) 8 el W\@ﬂ
Ve L i ARITAT

Al

S <Y, A N d
o

1

Die !)eiligé Saframentd: Kapelle in Ettiswil.

Origineller Holzstich als Kalenderbild aus: Der Neue Christliche Hauskalender
fir das Jahr Christi 1859, Luzern, Gebr. Riber, 1859. Grafische Sammlung der
Zentralbibliothek Luzern.



Wallfahrtsbild aus dem 18. Jahrhundert, das die wunderbare Heilung des Jakob
Minder beschreibt. Aus diesem Ereignis ist der Wallfahrtsort Maria Heilbronn im
Luthertal hervorgegangen. Aquarellierter Holzschnitt. Grafische Sammlung der
Zentralbibliothek Luzern.



le ein Griberfeld entdeckte; es sollen etwa zweithundert Bestattungen festge-
stellt worden sein. Die gefundenen Gebeine wurden als Ueberreste einer
Gruppe thebiischer Mirtyrer aus der Schar des heiligen Mauritius erklirt.

Nach einer alten Sage soll auf dem Cheibet, westlich des Dorfes, ein Rest
thebiischer Legionire noch gekimpft und den Tod erlitten haben. Eine ande-
re Version der Sage berichtet, dass christliche Soldaten der thebiischen
Legion nach Helvetien gefliichtet seien. Threr drei seien nach Schotz gekom-
men und seien hier von den sie verfolgenden Heiden niedergemacht worden.
Der Korper des einen, der Mauritius hiess, liege in der Kapelle zu Schotz. Es
oibt ferner Berichte, wonach am selben Orte auch der heilige Nikasius ruhe.

Als 1489 das Griberfeld entdeckt wurde und man glaubte, es handle sich
bei den Begrabenen um thebdische Mirtyrer, riickte die Schotzer Ober-
dorfkapelle schnell ins Rampenlicht einer grossen Oeffentlichkeit. Man wollte
festgestellt haben, es strome ein lieblicher Wohlgeruch von den Gribern aus.
Ein Bericht von 1659 spricht von einem Tumulus, der 1489 im Chor der Ka-
pelle neben dem Altar auf der Epistelseite ge6ffnet worden sei. Ueber die
Ausgrabung gibt es einen authentischen Bericht. ¢

Als sich herumsprach, unter dem Chor der Mauritius-Kapelle in Schotz
ligen Gebeine von heiligen Thebiern, setzte bald ein grosser Zustrom von
Pilgern ein. Viele Bresthafte wollten ihre kranken Glieder durch die Bo-
dendffnung ins «St. Marizen Grab» hinunterhalten. Es wurde auch Brauch,
dass man Staub heraufnahm und auf den Kopf streute; das war gut gegen
Kopfweh.

Ueber die Gebetserhorungen in den ersten zwei Jahren nach dem Entdek-
ken der Griber gibt uns ein Mirakelbiichlein aus dem Jahre 1492 Auskunft.'
Danach ereigneten sich wihrend dieser Zeit 38 Wunderzeichen, die von
den Geheilten und Zeugen bestitigt sind. Die Pilger kamen nicht nur aus der
nihern Umgebung, sondern auch von weither, vor allem aus den Kantonen
Bern, Solothurn, Aargau, aber auch aus der Innerschweiz und aus dem
Entlebuch; eine Frau Margret Glaserin kam sogar von Augsburg.

Das Mirakelbiichlein nennt auch fast durchwegs die Krankheiten, von
denen die Pilger selber oder jene, fiir die sie nach Schotz kamen, geheilt wur-
den. Allen voran stehen Beinleiden, Lihme und Bruchleiden, aber auch
Gehorschiden. Daneben treffen wir Pilger, die «s’Kaltweh» hatten, ja sogar
von Blinden und Stummen ist die Rede. Eine Frau aus Unterwalden litt «an
dem stein» und als sie nach Schotz verheissen hatte, «dc giengen von jr VI
stein». Wie sehr die Wallfahrt in die St. Mauritius-Kapelle in der Zeit um
1490 im Vordergrund stand, mag daraus hervorgehen, dass man von Buttis-

16 Alois Liitolf, Die Glaubensboten der Schweiz vor Gallus, S. 208 und 214, Lu-
zern 1871.

33



holz, wo es damals schon die Ottilienkapelle gab, mit augenkranken Kindern
nach Schotz kam.

Die Eintragungen im Mirakelbiichlein geben in einzelnen Fillen auch Aus-
kunft dariiber, was die Pilger ausser Geld als Opfer mitbrachten. Eine Frau
aus Schétz hat sich «in die heilgen Cappellen vnd wirdige hofstat des edlen
gebeins entheissen mit einem liecht oder Ampellen». Frau Anna Brotbeckin
zu Cham kam mit zwei Pfund Wachs «vnd darus gemacht ein hertz vnd ein
krott» (Wachsvotive in Herz- und Krdtenform). Hans Kestenholz kam we-
gen einem taubgewordenen Kind «mit eim grossem kloben werck als vil das
kind vf sinem hopt har hette» (ein Kloben Hanf oder Flachs, soviel, als das
Kind Haar auf seinem Haupt hat). Ein halbes Pfund Wachs brachte auch
«hans stahel zu brettelen».

Votive sind in der St. Mauritius-Kapelle bis weit in unser Jahrhundert
hinein iiblich gewesen. Alte Leute, die das Heiligtum schon vor der Renova-
tion von 1925 gut kannten, berichten von «Tifeli», die in der Kapelle
hingen; ferner kann man sich gut erinnern, dass es auch «Beinli und Aermli»
(gemeint sind kleine Wachsvotive) dort hatte. St. Mauritius hat heute nicht
mehr grossen «Zuspruch», aber es kommen doch noch vereinzelte Pilger, vor
allem solche, die ein Beinleiden haben. Wer in die Maritzechappele verheis-
sen hat, kommt nicht nur, um zu beten und zu opfern, sondern auch um das
kranke Bein in die Oeffnung, die heute noch im Chor angebracht ist, zu hal-
ten. Fiir kranke Leute, die nicht selber kommen k&nnen, bringt man einen
Strumpf mit und hilt diesen in die Gruft hinunter. Dieser Strumpf wird
dann von Beinkranken getragen.

Kreuzhubel in Dagmersellen

Nordostlich von Dagmersellen erhebt sich iiber dem Dorf der Kreuzhubel.
Hier steht, umgeben von Waldbiumen, eine Muttergottes-Kapelle. Der Ort
ist im Laufe der Jahrhunderte zu einem regional recht bekannten Wall-
fahrtsziel geworden und wird heute noch von Gliubigen besucht.

Am Anfang der Wallfahrt auf den Kreuzhubel steht eine «heilige Eich»,
die erstmals 1596 in einem Urbar des Klosters Einsiedeln erwihnt wird."”
Spater ist noch die Rede von einer Heiligen Tanne und von Kreuzen, die ein
wechselvolles Schicksal erlebten. Die am 9. September 1806 vom Kleinen
Rat des Kantons Luzern befohlene Polizeiaktion gegen die Heilige Eiche auf
dem Kreuzhubel in Dagmersellen und die Heilige Buche in Oberwil bei Zell

17 Alfred Felber, 900 Jahre Dagmersellen, Eigenverlag 1976, S. 249 ff,

34



sind aktenmissig gut belegt.’® Die Vorginge auf dem Kreuzhubel sind in
den Arbeiten, auf die in den Anmerkungen 17 und 18 hingewiesen ist,
ausfiihrlich beschrieben.

Volkskundlich von Bedeutung ist allem voran die Tatsache, dass auf dem
Kreuzhubel Heilige Baume standen, vorerst die «heilig Eich» und spiter die
«heilig Tannen». So hat sie das Volk nachweisbar bis ins letzte Jahrhundert
hinein, als sie noch vorhanden waren, genannt. Diese Heiligen Bdume der
Neuzeit sind natiirlich nicht mehr als Biume zu verstehen, in denen sich
germanische Naturgottheiten manifestierten.'” Aber wir kennen ja das Alter
der Heilig Eich auf dem Kreuzhubel nicht. Jedenfalls ist nicht auszuschlies-
sen, dass sie selber oder eine Vorgingerin in jene Zeit zuriickreichte, da die
Heiligen Biume der Alemannen christianisiert wurden, indem man an ihnen
christliche Symbole oder bildhafte Darstellungen anbrachte. Zu erwihnen ist
auch noch, dass eine Sage von einem Kloster in Dagmersellen berichtet; ein
Zusammenhang mit der Kultstitte auf dem Kreuzhubel ist allerdings nicht
ersichtlich. Dagegen will die miindliche Ueberlieferung wissen, dass ein
Kreuzfahrer aus Dagmersellen im 11. oder 12. Jahrhundert aus dem Heiligen
Lande eine Reliquie mitbrachte, die er dann auf dem Kreuzhubel in einen
Baum einliess.

Dass sich in der miindlichen Ueberlieferung die Dinge zeitverschoben pri-
sentieren, ist nichts Aussergewohnliches. Der Wahrheitskern ist darin zu se-
hen, dass auf dem Kreuzhubel eine verhiltnismissig frithe Kultstitte
vorhanden gewesen sein diirfte. Damit ist freilich noch nichts ausgesagt iiber
brauchtiimliche Wallfahrten auf den Kreuzhubel. Vielleicht begannen diese
im Jahre 1733, da auf dem Kreuzhubel ein Kreuz errichtet und eingesegnet
wurde, wegen mannigfaltigen Viehbresten und schweren Hochgewittern, wie
es in der Urkunde heisst. Es heisst dann weiter, dass, wenn Leute gekommen
seien und hier ihr Gebet andichtig verrichtet hitten, thnen ganz trostreich
geholfen worden sei. Die Urkunde ldsst durchaus die Méglichkeit offen, dass
dies schon vor Errichtung des Kreuzes der Fall gewesen sein konnte. Sicher
ist, dass in der Folge ein reges Wallfahrtsbrauchtum einsetzte, das dem da-
maligen Pfarrer von Altishofen, Joseph Antoni Hunkeler, und dem Junker
Carli Pfyffer gar nicht behagte, so dass sie den Landvogt iiberredeten, das
Kreuz umhauen zu lassen. Dies geschah denn auch im Jahre 1754.

Noch 1872 berichtete der Senior der Gemeinde Dagmersellen, seine Gross-
mutter habe ithm vom Kreuz auf dem Kreuzhubel erzihlt. Dieses sei
unterhalb der jetzigen Kapelle gestanden, und es seien viele Votivtafeln dort

18 Josef Zihlmann, Heilige Biume, in «Heimatkunde des Wiggertals», Heft 31,
S. 87 ff.

19 Wie diese Heiligen Biaume der Spitzeit zu verstehen sind, ist in der unter An-
merkung 18 genannten Arbeit ausgefiihrt.

35



gewesen. Der Pfarrer von Altishofen habe diese entfernen und das Kreuz
umhauen lassen. Darauf sei der Pfarrer iiber Nacht lahm geworden, so dass
er weder stehen noch gehen konnte. Er liess darum das Kreuz wieder auf-
richten und die Votivtafeln von neuem anbringen. Die Wallfahrt, die eine
zeitlang stillgestanden war, setzte daraufhin wieder ein. Es scheint, dieser Be-
richt miisse so interpretiert werden, dass die Ex-Votos nicht am Kreuz hin-
gen, sondern an der Heilig Eich, die 1806 auf Geheiss der Luzerner Regie-
rung gefillt wurde.

Als Alois Liitolf um 1860 herum Sagen sammelte, wurde ihm berichtet, es
stehe auf dem Kreuzhubel in Dagmersellen ein weitherum sichtbares Kreuz.
Nahe dabei sei die «heilig Tannen» gestanden, in welche ein «von vielen
Votiv-Hinden, Fiissen und solchen Sachen umgebenes Marienbildnis» zu
sehen gewesen sei.?® Diese Heilige Tanne ist nicht als Verwechslung mit der
Heiligen Eiche zu betrachten, sondern als deren Nachfolgerin. Man weiss
auch, dass es der «Bernhardlidoktor» aus Dagmersellen war, der an der Tan-
ne ein Marienbildnis anbringen liess.

1888 wurde schliesslich eine Kapelle errichtet, und es wurden sowohl
vom Dorf, als auch vom Letten her Kreuzwegstationen erstellt, die dann
spiter erneuert wurden. 1925 wurde die Kapelle umgebaut, und es entstand
eine grosse Kreuzigungsgruppe.

Schon Liitolf berichtet, dass man bei allerlei Bresten auf den Kreuzhubel
wallfahre, dass es aber vor allem Frauen seien, die dahin «versprechen»,
wenn sie Kindersegen wiinschten oder wenn sie nur «ungfreute» Kinder hat-
ten, d. h. solche, die vor der Taufe gestorben sind. Diese Anliegen sind bis in
unsere Tage der Muttergottes auf dem Kreuzhubel von Pilgern anheimge-
stellt worden.

Dazu hatte der Kreuzhubel einen ihnlichen Ruf wie Blatten, wo Tochter
ihr Anliegen, einen Gatten zu bekommen, St. Jost zu Fiissen legen. Das
Wallfahren auf den Kreuzhubel, um einen Mann zu bekommen, war im letz-
ten Jahrhundert und auch noch im jetzigen allgemein bekannt in unserer Ge-
gend.?

In neuerer Zeit findet jeweils am ersten Maiensonntag eine Prozession
auf den Kreuzhubel statt, wo eine Andacht mit Predigt gehalten wird. Eine
Predigt ist in der Kapelle auch am Feste Maria Himmelfahrt. Zu diesen
Anlidssen kommen auch Gldubige aus der weitern Umgebung, so z. B. aus
dem Surental.

20 Alois Liitolf, Sagen, Brauche, Legenden aus den fiinf Orten, Luzern 1862, S. 364.

21 Vergl. dazu die Erzihlung «Verséhnt am Weihnachtstage» von Alfred Bucher
in «Wochentliche Unterhaltungen», Beilage des Luzerner Tagblatts Nrn. 1—3,
1895. Die Erzihlung ist abgedruckt in «Heimatkunde des Wiggertals» Nrn. 31
und 32, 1973/74.

36



Bei Nachfragen iiber volksreligiose Briuche im Luzerner Hinterland
stosst man immer wieder auf die Wallfahrt an den Mirzenfreitagen. Das
scheint jener Termin zu sein, in dessen Zusammenhang die Wallfahrt auf den
Kreuzhubel am bekanntesten ist. Aber auch am Josefstag und am Karfreitag
ist man frither oft auf den Kreuzhubel gegangen.

Béoseggchdppeli in Willisan Land

Auf der Wasserscheide zwischen Willisau und Luthern steht beim Hofe
Bosegg eine Kapelle, die dem hl. Jakobus d. Ae. geweiht ist. Die Kapelle war
frither weitherum bekannt als Buchwehchdppali.

Urspriinglich soll in der Bésegg nur ein Helgenstocklein gestanden haben.
Die erste Kapelle, deren Entstehungsjahr nicht bekannt ist, diirfte ein kleines
Heiligtum gewesen sein, das von Leuten von der Bosegg zum Dank fiir eine
heil iiberstandene Pilgerfahrt nach Santiago in Spanien, erstellt worden ist.
Im Tiirmchen hing ein Glocklein mit der Jahrzahl 1722, die vielleicht auf
das Alter der Kapelle hinweist. Die alte Bosegg-Kapelle ist 1949 durch eine
neue ersetzt worden. An der Riickwand im Innern der Kapelle hingen fiinf
gemalte Bilder. Zwei davon zeigen Episoden aus dem Leben des hl. Erasmus;
eines stellt den Heiligen dar, wie er Kranke heilt, das andere seine Folterung.
Nach der Legende wurden dem hl. Erasmus die Eingeweide aus dem Bauch
gewunden, daher sein Attribut, die Winde. Die drei andern Bilder erzihlen
die Erlebnisse dreier St. Jakobs-Pilger, die von einem Wirt hereingelegt, ver-
folgt und vor den Richter gebracht werden. Einer wird eines Diebstahls
schuldig erklirt und gehdngt, wihrend die zwei andern nach St. Jakob
weiterziehen. Auf der Riickreise aber finden sie ihren Begleiter lebendig, und
die drei kommen heil in ihrer Heimat an. Diese in drei Bildern erzdhlte Ge-
schichte war friither sehr bekannt und ist auch an andern Orten dargestellt
worden, so in Ermensee, aber auch in Bern und Tafers.

Diese fiinf Bilder sind unserem Landvolk von jeher zu Herzen gegangen
und haben seine Phantasie bewegt. Wer von der Bésegg nach Hause kam, er-
zihlte von den schaurigen Geschichten, die hier abgebildet seien, und es ge-
schah selbstverstindlich das, was in solchen Fillen immer geschah: man
brachte alles durcheinander. Es seien drei Bosegger, die hier abgebildet sind
und denen es auf der Pilgerreise nach dem fernen Spanien so ergangen sei,
wurde weitererzihlt. Aber man vermengte die Wunderlegende St. Jakobs
auch noch mit der Leidensgeschichte des hl. Erasmus, so dass der eine der
Pilger nicht nur an den Galgen kam; man schlitzte ihm auch noch den Bauch
auf und riss ihm die Gedirme heraus.

Wie konnte es da anders sein, als dass die Boseggkapelle gut sein musste
gegen alles Bauchweh, -grimmen und -klimmen, Blasenschmerzen usw. In
der Bosegg aber war noch etwas Anderes, etwas, das sonst weit und breit

37



nicht zu finden war: eine Biberniisslistuude. Es handelt sich beim Pimper-
nussbaum (Staphylea pinnata L., gefiederte Pimpernuss, Klappernuss, Bla-
sennuss, Totenkopfbaum) um einen Strauch, der Kapseln bildet, in denen ein
bis zwei kugelige Niissli sind. Diese Biberniissli, wie sie noch heute vom Vol-
ke genannt werden, d. h. deren Kerne, waren nach allgemeiner Auffassung
gut gegen Bauchweh. Wie konnte es anders sein, denn die Bosegger hatten ja
den Biberniisslistock von Spanien mitgebracht und hier gepflanzt, sie, die so-
viel durchgemacht hatten! Viele Leute wollten sogar wissen, der Strauch sei
unter dem Galgen gewachsen, wo man den einen B&segger erhingte.

Das Boseggchippeli war noch in den 1930er Jahren im siidlichen Luzer-
ner Hinterland allgemein bekannt als Wallfahrtsort gegen Bauchweh; man
nannte es darum auch Buchwebchippali. Wer das Jahr hindurch 6fters mit
Bauchschmerzen zu tun hatte, ging mit Vorliebe in die Bosegg, wenn die Bi-
berniissli reif waren, um solche mit heimzunehmen. In Hergiswil galt es so-
gar als gutes Vorbeugungsmittel gegen Bauchweh, wenn man einige Biber-
niissli in der Kleidertasche bei sich hatte. Am besten sei es aber, so sagte man,
wenn man ein Bétti (Rosenkranz) habe, dessen Chrillali Biberniissli seien.

Ein Hinterlinder Bauer hat mir folgendes erzihlt: «Meine Eltern haben
berichtet, ich sei als kleines Kind ein Brieli gewesen; ich hitte wochenlang
nachts geschrieen, ohne dass jemand wusste, was mir fehlte. Weil die Eltern
glaubten, es fehle mir etwas im Bauch, sind sie schliesslich ins Boseggchappali
gegangen. Obs geniitzt hat, weiss ich nicht.» Es gab auch Leute, die einen
Absud von Biberniissli dem Vieh verabreichten.

Frither machten die Willisauer am Markustag einen Bittgang nach der
Bosegg.?2

22 Ein Aufsatz von Dr. Franz Sidler, «Die St. Jakobskapelle mit dem Pimpernuss-
baum auf Bosegg bei Willisau» ist in Heft 12 «Heimatkunde des Wiggertals»
erschienen. So einmalig, wie Dr. Sidler Seite 37 sagt, ist der Pimpernussbaum
allerdings nicht. Ich kenne mehrere Orte im Luzerner Hinterland, wo er
wichst und habe ihn auch schon im Jura angetroffen.

38



	Wohin die Luzerner Hinterländer wallfahrteten : eine Studie zum Wallfahrtsbrauchtum unserer Gegend

