
Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal

Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 35 (1977)

Artikel: Wohin die Luzerner Hinterländer wallfahrteten : eine Studie zum
Wallfahrtsbrauchtum unserer Gegend

Autor: Zihlmann, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-718377

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-718377
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wohin die Luxemer Hinterländer wallfahrteten
Eine Studie zum Wallfabrtsbrauchtum unserer Gegend

Josef Zihlmann

I

In meinem Aufsatz über Einsiedler Wallfahrtsandenken1 habe ich
erwähnt, dass Einsiedeln in vergangenen Jahrzehnten, wohl seit Jahrhunderten,
der Inbegriff des grossen Wallfahrtsortes der Leute unserer Gegend war. Die
Wallfahrer aus dem Luzerner Hinterland gehörten zu jenen Leuten, die man
in Einsiedeln die Chatzenstricker nannte, weil sie (zu Fuss natürlich) über
den Chatzenstrick kamen. Von daher sollen die Luzerner ihren Spitznamen
Chatzenstrecker bekommen haben, was allerdings kaum belegt werden kann.
Lassen wir den Namen ruhig auf uns lasten, er tut ja nicht weh. Es hat seit

Urgrossvaters Zeiten kaum eine Luzerner Gemeinde oder Pfarrei gegeben,
aus der nicht jährlich einige Dutzend Leute nach Einsiedeln wallfahrteten.

Eine Fussreise nach Einsiedeln ist keine Kleinigkeit, aber es wurden in
frühern Jahrhunderten Wallfahrten unternommen, von denen wir uns kaum
mehr eine Vorstellung machen können. Fussreisen nach Rom waren gar keine
Seltenheit, ja sogar ins Heilige Land pilgerten Leute. Wohl die grösste
Anziehungskraft in ganz Westeuropa hatte die spanische Wallfahrtsstadt
Santiago de Compostela. Nach St. Jakob in Spanien waren ununterbrochen
Hunderte, wenn nicht Tausende von Pilgern unterwegs. Es gab eigentliche
Pilgerstrassen, an denen Pilgerhäuser und Elendenherbergen standen, die
meist von Ordensbrüdern geleitet wurden. Auch im Luzerner Hinterland
gab es Wallfahrer, die nach Santiago gegangen waren, so z. B. Leute von der
Bösegg in Willisau Land. Die dort stehende St. Jakobskapelle verdankt ihr
Entstehen nach der Legende einem Gelöbnis von St. Jakobswallfahrern.

Solche Riesenwallfahrten bildeten allerdings die Ausnahme. Der Pilger
musste über genügend Zeit und materielle Mittel verfügen und auch körperlich

robust sein, um die Strapazen durchzustehen. Dazu war eine so grosse
Wallfahrt gar nicht ungefährlich; Raubüberfälle waren an der Tagesordnung,

und mancher musste seine Heimreise am Bettelstab antreten. Wir

1 Josef Zihlmann, Was sie von Einsiedeln heimbrachten, in «Der Hinterländer»,
Beilage zum «Willisauer Boten», Nr. 5, 1976.

21



wollen uns hier auch gar nicht mit Wallfahrten befassen, die zur Ausnahme
gehörten, sondern mit jenen, die die Regel bildeten.

Zur Regel gehörte die Wallfahrt nach Einsiedeln. In grossem Abstand
folgen dann aus unserer Gegend Wallfahrten nach Sachsein und Mariastein.
Derartige Pilgerreisen gehörten in früherer Zeit zu den grossen Familienereignissen,

und man sparte sich das Geld für eine solche Wallfahrt
monatelang vom Munde ab. Während ein Familienangehöriges auf der Reise

war, brannte zuhause das Armenseelenampeli; man hatte grosses Vertrauen
in die armen Seelen als Beschützer und Bewacher. Am Abend schloss man
den Wallfahrer ins Familiengebet ein. In vielen Kirchen im Luzerner
Hinterland wurde jeweils beim Zbättelüüte eine zweite Glocke geläutet.
Man nannte dieses Läuten der zweiten Glocke übere Wäg liiüte; damit wurde

Gott um Schutz für alle, die auf der Reise waren, angerufen. Man darf
nicht vergessen, dass Reisen zu Fuss, zu Pferd oder mit dem Pferdefuhrwerk
früher viele Gefahren in sich schlössen.

Die kleinen Tageswallfahrten

Eine Fussreise nach Einsiedeln, Mariastein oder Sachsein dauerte einige
Tage und stellte an den Wallfahrer Anforderungen, die nicht alltäglich waren.

Auch zeitlich und materiell fielen solche Pilgerreisen ins Gewicht. Gerne
stellte man die grossen und kleinen Anliegen in der Familie der Gottesmutter
anheim, aber es war nicht möglich, jedesmal nach Einsiedeln zu wallfahren.
Darum gelobte man die Wallfahrt, und führte sie später aus; uf Einsidle
verheisse sagte man dem.

Es gab aber im Laufe des Jahres öfters Situationen, da man das Bedürfnis
empfand, ein Anliegen möglichst bald einem heiligen Fürbitter anheimzustellen.

Das tat man bei allerhand Bresten und Krankheiten, in leiblichen und
seelischen Nöten. Aber nicht nur die Menschen hatten ihre Leiden, auch
beim Vieh gab es Krankheiten. Wir dürfen nicht vergessen, dass die Risiken
von Krankheit, Unfall und Missgeschick gross waren. Die Wetterabhängigkeit

des Bauern war unvergleichlich grösser als heute. Eine Feuersbrunst
konnte einen an den Bettelstab bringen; eine Missernte konnte Hungersnot
bedeuten. Allen diesen Dingen gegenüber stand man fast ohnmächtig da.
Aber das Volk hatte seinen unerschütterlichen Glauben an die Hilfe des

Allmächtigen und vertraute auf die Fürbitte der Heiligen.
Um dem innern Bedürfnis, eine persönliche Not oder ein Familienanliegen

einem Heiligen sozusagen unmittelbar anheimzustellen, nachzukommen,
hatte man die kleinen Heiligtümer in der Umgebung. Hier waren jene Heiligen

gnädig, mit denen man ein intimes Vertrauensverhältnis pflegte, zu
denen man immer wieder hinging. Man brauchte sich diesen Heiligen nicht
mehr vorzustellen, sie kannten einen schon. Tatsächlich war es mancher

22



Wallfahrerin im Luthernbad, die Muttergottes habe Bedauern mit ihr und
wolle sagen « soso, du kommst auch wieder, oje, das wird ja immer böser

mit deinen Krampfadern». Wieviel Leid und tiefe Seelennot kam da
daher zu den Heiligen in den Kapellen und Chäppeli. Die Hilfesuchenden
kannten ihre heiligen Fürbitter, aber die Heiligen schienen umgekehrt auch
ihre Anrufer zu kennen, sogar jene, die sich wie des Herrgotts Gläubiger
vorkamen, als ob ihnen der Liebe Gott einen Garantieschein für irdisches
Glück und lauter Gloribus ausgestellt hätte. Wie mancher Bauer ist wohl
schon vor Sankt Antonius gekniet und hat überhört, dass der Heilige zu ihm
gesagt hat: «So, kommst auch wieder, — — ist etwas verdächtig, dass du

plötzlich so freigebig wirst; es scheint, dass die grosse Moor im hintern
Säustel bald fäärlet, du alter Giiznäpper.» Viel Menschliches und
Allzumenschliches wurde da vor den Heiligen ausgebreitet. Aber es ist nicht an

uns, zu beurteilen, ob und wann ein Mensch in seinem Vertrauen würdig
befunden wurde, sodass das Notwendende geschehen konnte. Dass dieses

tatsächlich recht oft geschah, daran ist gar nicht zu zweifeln.
Das Volk hatte also seine kleinen Wallfahrtsorte. Zu einem Gang dorthin

entschloss man sich von Fall zu Fall kurzfristig. Zur Zeit, als man noch zu
Fuss ging, waren es Tages- oder auch nur Halbtagswallfahrten. Der
Ausdruck Wallfahrt wurde dafür eigentlich selten gebraucht. Is Bad hindere goh
oder i Chrüiizhubu abe genügten, um seine Absicht kundzutun. Wenn
jemand sagte, i goh goge wolfahrte, so war damit in der Regel eine Wallfahrt
nach einem grossen Gnadenort gemeint. Welches waren nun die kleinen
Wallfahrtsorte der Luzerner Hinterländer?

Luthernbad

Maria Heilbronn im Luthertal, so lautete bedeutungs- und pietätvoll in
alten Schriften der Name des kleinen Wallfahrtsortes am Fusse des Napfs.
Volkstümlich hiess er — und heisst er noch heute — Luterebad. Die Leute
des südlichen Luzerner Hinterlandes sagen meistens nur Bad; wer sagt, er gehe

is Bad hindere, von dem nimmt man an, er mache eine Wallfahrt (das gilt
natürlich gemeindeintern für Luthern nicht).

1581 wurde bekannt, dass eine kleine Wegstunde hinter dem Dorf Luthern
eine Heilquelle entdeckt worden sei. Die Legende erzählt, die Gottesmutter
habe dem Familienvater Jakob Minder geoffenbart, er solle hinter seinem
Hause nachgraben. Dort werde er Wasser finden, mit dem solle er sich
waschen. Jakob Minder tat so und wurde von seinem langjährigen Gichtübel
befreit.

Renward Cysat berichtet2, die Kunde von der Wirksamkeit der
entdeckten Quelle sei «in einer Schnelle durch Tütsch- und Welschland
erschollen», ja sogar der Kaiser habe Boten hingeschickt, um sich zu vergewis-

23



sern und einwenig von dem Wasser abholen zu lassen. Cysat berichtet dann

vom grossen Zulauf von Leuten, die im Heilwasser baden wollten: «Ein so

gross Volck, frömbd und heimsch, Gsunde und Krancke», worunter viele
Leute waren, die nur aus Neugier kamen. Das Zu- und Abführen von Speise,
Trank und Liegestellen sei so gross gewesen, dass die Wagen und Karren
einander kaum ausweichen konnten. Da am Orte weder Haus noch Herberge
war für die vielen Leute, wurde in aller Eile «ein grosse Badhütten von
Holtzwerck schlechtlich gnuog mitt ettwas wenig Badkästen und einer
Küche» aufgerichtet. Diejenigen, die in dieser Badhütte nicht Platz fanden,
hausten unter freiem Himmel, machten Hütten aus «Gestüd, Geflecht von
Tann- und Loubesten, Strow und Bintz», wenn sie nur «Schatten und Schär-
men» hatten. Statt richtige Badkästen Hessen sie Standen, Zuber und Bütten
holen. Cysat sagt, er habe selber gesehen, wie das zu- und hergegangen sei; er
habe 106 Standen und Zuber gezählt. Das Lager mit der Verpflegung und
den Garküchen habe einem Kriegslager geglichen, und die Leute hätten sich
«umb dasselbig Wasser gerissen und gezancket, ja so wytt, das man einan-
dern mit Streichen und Tröwungen dannen getriben». Die wunderbarliche
Wirkung des Bades habe aber keinen langen Bestand gehabt, sondern habe

zum Erstaunen der Leute bald nachgelassen.
So hat es also im Luthernbad angefangen. Die erste Kapelle soll 1590

erbaut worden sein. Um die Mitte des 18. Jahrhunderts entstand dann eine
Waldbruderklause. Nachdem 1815 eine Waldbrüder-Kongregation gegründet

worden war, erstellte man im Luthernbad 1845 das Mutterhaus, dem
1852 ein Noviziat für Waldbrüder angeschlossen wurde. Das Haus stand
unter der Leitung eines Altvaters; von hier aus wurden auch andere Eremitagen

in der Schweiz besetzt.
Ueber die Zeit hinaus, da der sensationelle Badebetrieb in den 1580er

Jahren bestanden hatte, behielt das Luthernbad seine Bedeutung als
Gnaden- und Wallfahrtsort, wo die Muttergottes gnädig war. Seit dem 18.

Jahrhundert haben wohl die Waldbrüder, die den Wallfahrtsort pflegten,
das Ihrige zur Verbreitung des Rufes beigetragen. Die Waldbrüder waren
beim katholischen Volke sehr beliebt, und es ging manchem von ihnen der
Ruf der Gottseligkeit voraus. Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde der Bau
einer Wallfahrtskirche in Angriff genommen, und es wurde eine Kaplanei
errichtet. Luthernbad ist auch heute noch ein Muttergottes-Wallfahrtsort,
der von Hilfesuchenden aus nah und fern besucht wird. Gut besucht sind vor
allem die Krankengottesdienste, bei denen der Krankensegen erteilt wird.

Für das Volk des Luzerner Hinterlandes hat Luthernbad immer einen
besonderen Stellenwert gehabt. Es war von den lokalen Wallfahrtsstätten die
bedeutendste und ist es bis auf den heutigen Tag geblieben. Ich habe bereits

2 Renward Brandstetters Monographien VIII. Renward Cysat, S. 68. Renward
Cysat, Collectanea 1. Band, 3. Teil, S. 99, Luzern 1972

24



an anderer Stelle3 darauf hingewiesen, dass Luthernbad das Einsiedeln des

kleinen Mannes war. Eine Wallfahrt ins Luthernbad kam nach der
Volksmeinung bedeutungsmässig einer solchen nach Einsiedeln gleich. Recht
anschaulich kommt dies in der Legende zum Ausdruck, die vom Volke
weitergegeben wurde: Als im Luthernbad die wunderbare Quelle zu fliessen

begann, ist in Einsiedeln eine der vierzehn Brunnenröhren abgestanden. Es

interessiert hier nicht die historische Echtheit der Ueberlieferung. Was man
überliefert hat, hat man geglaubt, und eben dieser Glaube ist es, der
volkskundlich von Bedeutung ist.

Mit der wunderbaren Heilquelle hat es im Luthernbad angefangen. Diese

Quelle war immer das Charakteristikum des Wallfahrtsortes und ist es bis
heute geblieben. Noch jetzt wird fast täglich Badbrünnliwasser geholt.
Viele Leute, die weit entfernt sind, lassen es sich durch Bekannte schicken. Es

soll gut sein gegen allerlei rheumatische Schmerzen, vor allem aber gegen
Ekzem und andere Hautkrankheiten. Der Glaube an die heilkräftige
Wirkung des Badbrünnliwassers beschränkt sich nicht nur auf Katholiken.

Die heilende Wirkung bei «bösem Blut» scheint dem Wasser im
Luthernbad immer nachgesagt worden zu sein. Eine verstärkte Wirkung hat
man früher darin gesehen, dass man in die Brünnli-Kapelle im Luthernbad
einen Besen mitbrachte. Ein solcher Opferbesen war gut wider das Räudigsein

und half bei Eissen. Der Opferbrauch soll später in einem besondern

Kapitel oder Aufsatz zur Sprache kommen.
Beredtes Zeugnis für den Volksglauben war die Ausstattung der alten

Kapelle im Luthernbad, die nach 1950 abgebrochen wurde. Im geschlossenen
Vorzeichen und in der Kapelle selber hingen zu Dutzenden Votivtafeln, aber
auch Stöcke, Krücken und andere Weihegaben aus Holz, Wachs und anderen
Materialien. Auch die hintere Kapelle, die unmittelbar beim Brünnli steht,

war früher ähnlich ausgestattet. Die heute noch dort stehende Madonnenstatue

aus dem 16. Jahrhundert soll zur Reformationszeit aus dem Bernbiet

gerettet worden sein.
Zur Zeit der Abfassung dieses Aufsatzes (1976) ist die Wallfahrt zur

Muttergottes im Luthernbad immer noch lebendig. Was anders geworden ist,
das sind die Opfer. Neben Geld opfert man heute noch Kerzen in grossen
Mengen. Auch neue Votivtafeln — von der Qualität muss hier abgesehen
werden — sind immer wieder anzutreffen. In der Kirche im Luthernbad
lassen sich auch viele Brautpaare trauen.

Heilig Blut in Willisau

Jede Zeit hat ihre Frömmigkeitsformen und ihre Lieblingsheiligen, daher
auch ihre bevorzugten Heiligtümer. Es ist darum gar nicht statthaft, für

3 wie 1.

25



unsere kleinen Wallfahrtsorte eine Rangordnung einschlagen zu wollen. Man
wüsste auch gar nicht, nach welchen Kriterien sich eine solche zu richten
hätte. Es gibt Wallfahrtsorte, die sich gar nicht miteinander vergleichen
lassen. Dies trifft in hohem Masse für Maria Heilbronn im Luthertal und das

Heilig Blut in Willisau zu. Im Luthernbad steht am Anfang eine wunderbare
Krankenheilung, in Willisau dagegen eine Freveltat. Das Luthernbad war
ein sehr abgelegenes, von bescheidenen Eremiten betreutes Muttergottesheiligtum,

das Heilig Blut in Willisau ein landstädtisches Sühneheiligtum von
Priestern betreut, schon früh mit einer Kaplaneipfrund ausgestattet und von
hohen Regierungsmitgliedern gefördert. Auch altersmässig liegen die zwei
Hinterländer Wallfahrtsorte anders; das Heilig Blut ist fast zweihundert
Jahre älter als Maria Heilbronn.

Nach dem Chronisten Johann Jakob von Heidegg begab sich im Jahre
1392 in Willisau folgendes: Auf dem Spielplatz vor dem obern Tore (der
Ort heisst heute noch Lustgarten) sassen drei Männer an einem Tisch und
frönten dem Kartenspiel. Es müssen recht rauhe Gesellen gewesen sein, vor
allem jener, der sich Ueli Schröter nannte. Dieser war beim Spiel der Verlierer

und warf in seinem Zorn fluchend den Dolch in die Luft, um die Seite
Christi zu verletzen. Darauf fielen vom Himmel fünf Blutstropfen auf den

Spieltisch, und Ueli Schörters Seele wurde von zwei Teufeln geholt. Die
zwei Kumpanen trugen den Tisch an die nahe Wigger und versuchten, die
Blutstropfen abzuwaschen. Aber so sehr sie sich anstrengten, wurden die
Tropfen immer schöner. Schliesslich gerieten die zwei in Streit, und es
erstach einer den andern. Der Ueberlebende aber starb später eines elenden
Todes. Das Ereignis sprach sich rasch herum. Geistlichkeit und Volk von
Willisau zogen in einer Prozession hinaus an den Ort des Geschehens. Die
Blutstropfen wurden aus der Tischplatte geschnitten und fortan in einer
Monstranz verehrt. Auf dem Graben, wo die ruchlose Tat stattgefunden
hatte aber wurde eine Kapelle gebaut, die Kapelle zum Heilig Blut.

Das ist die knappgefasste Entstehungslegende der Kapelle. Wir betreiben
hier nicht Geschichte und brauchen darum nicht auf historische Fakten
einzugehen. Es genügt uns, zu wissen, wie das Heiligtum entstanden ist, um
zu verstehen, wie und warum ihm das Volk soviel Ehrerbietung angedeihen
liess.

Das Ereignis von Willisau muss sich damals rasch im Lande herumgesprochen

haben. Um es so zu verstehen, wie es die Zeitgenosen empfunden
haben, müsste man die Zeitverhältnisse genau studieren. Das Freie Amt
Willisau gehörte damals noch nicht zu Luzern, und was volkskundlich vor
allem ins Gewicht fällt: das Blutwunder von Willisau ereignete sich mehr als
hundert Jahre vor der Glaubensspaltung, so dass auch das Volk jener Gegenden,

die heute protestantisch sind, am Ereignis gläubig Anteil nahm.
Bezeichnend an der Heilig Blut Kapelle ist, dass es sich um ein Sühneheiligtum

handelt. Die Wallfahrten dahin sind vom Volk auch immer als

26



Sühnewallfahrten verstanden worden. Die Reichweite der Heilig Blut-Verehrung

in Willisau war gross. Sie ist wohl auch unter dem Einfluss der von
der Kirche gepflegten Verehrung des «kostbaren Blutes Christi» zu betrachten;

möglicherweise wurde sie gefördert durch die Verehrung von Blutstropfen

an andern Orten, etwa in Brügge oder Weingarten.
In der Folge entwickelte sich dann für Willisau und seine Umgebung

ein Grossereignis, das alljährlich im Sommer stattfindende Heilig Blut-
Ablassfest, von uns Einheimischen einfach Helgebluetabblis genannt. Dieses
Fest mit seiner grossen Prozession lockte in früherer Zeit Hunderte, ja sogar
Tausende von Teilnehmern und Zuschauern an. Es soll Ablassfeste gegeben
haben, bei denen bis zu sechstausend Menschen gezählt wurden. Die ältern
Leute unserer Gegend werden sich noch an die langen Prozessionen in den

Jahren nach dem Ersten Weltkrieg erinnern. In der Pfarrei Willisau gab es

kaum eine Haushaltung, aus der nicht mindestens eine Person mit dabei war.
Auch aus der Nachbarschaft war der Zustrom gross, und es gab Leute, die

von weither nach Willisau kamen. Viele waren Mitglied der Fünf Wunden-
Bruderschaft, deren Heiligtum die Heilig Blut Kapelle ist. Das Heilig Blut-
Ablass-Fest, das am Sonntag in der Oktav von Fronleichnam noch heute
gefeiert wird, ist Titularfest der Bruderschaft. Mit der Bruderschaft sind
Ablässe verbunden, von denen das Volk fleissig Gebrauch machte.

Dass sich in der Art und Weise, wie das Volk am Heilig Blut-Ablass-Fest
teilnahm, seine Zuneigung zum Kult und seinem Heiligtum kundtut, ist
unbestreitbar. Es bleibt aber die Frage, ob das Heilig Blut in Willisau als
Wallfahrtsort auch im Jahresablauf volksbräuchlich eine Rolle spielte, vor
allem beim Bauernvolk, das hier ausschlaggebend ist. Unter den Altarpatronen

gibt es wohl eine Anzahl volkstümlicher Heiliger; bedeutender für das
Landvolk aber waren in der Regel die bildhaften Darstellungen.

Das Interesse der bäuerlichen Bevölkerung hat sich da entschieden auf
den rechten Seitenaltar konzentriert. Hier dominiert in der bildhaften
Darstellung der heilige Sebastian, der Pest- und Schützenheilige.4 Der Altar ist
(1687) gestiftet von der Magnus- und der Severinsbruderschaft, das sind die
Bruderschaften der Schneider und Weber. St. Magnus war als Patron gegen
schädliches Gewürm und alles Ungeziefer beim Landvolke beliebt. Man
kann in der Gegend von Willisau einen Schwerpunkt der Magnus-Verehrung
erkennen.5 Wenn sich das Landvolk im Kampf gegen die schädlichen
Engerlinge nicht mehr zu helfen wusste, nahm es seine Zuflucht zu St.

4 Beschreibung der Kapellen-Ausstattung s. Kunstdenkmäler des Kantons Luzern,
Bd. V, S. 264.

5 Josef Zihlmann, Das Kreuz auf dem Gütsch in Willisau, die Engerlingsplagc
und St. Magnus, in «Der Hinterländer», Beilage des «Willisauer Boten», Nr.
1, 1974. Ferner vom gleichen Verfasser: Sankt Magnus gegen schädliches
Gewürm, «Vaterland» Nr. 206, 4. Sept. 1976.

27



Magnus. Ferner steht auf der Mensa des rechten Seitenaltars eine kleine
Statue des heiligen Rochus, der ebenfalls zu den Pestheiligen zu zählen ist.6

Die Pestheiligen Sebastian und Rochus spielten beim Landvolk aber auch

eine bedeutende Rolle als Patrone gegen Viehseuchen.
Leider ist die Heilig Blut-Kapelle verhältnismässig früh von allen

Votivgaben «gesäubert» worden.7 So fehlt uns heute der eigentliche
Einblick in das Wallfahrtsbrauchtum dieser Kapelle. Mit Sicherheit weiss

man aber, dass Votivbilder vorhanden waren. Kleine Wachsvotive wurden
noch im ersten Viertel unseres Jahrhunderts geopfert.

Von besonderem Interesse ist auch hier das Besenopfer, von dem schon

beim Luthernbad die Rede war. Die Besen wurden jeweils vor dem rechten
Seitenaltar niedergelegt, vor jenem Altar also, auf dem die Statuen der

Pestheiligen Sebastian und Rochus stehen. Besen wurden in der Regel gegen
Eissen, Hautausschläge und «böses Blut» geopfert, das sind jene Erkrankungen,

gegen die man auch die Pestheiligen anrief. Ein Bezug zwischen dem

Besenopfer und den Pestheiligen scheint angenommen werden zu müssen.

Eine Bauernfrau sagte mir einmal, Besen ins Heilig Blut seien gut gegen
Mäuse. Wahrscheinlich muss darin eine Verkoppelung des in der Kapelle
üblichen Besenopfers mit der Anheimstellung der Mäuseplage an St. Magnus
gesehen werden.

Das Heilig Blut in Willisau ist auch die erste und bisher einzige Kapelle
unserer Gegend, wo ich das Seidenfadenopfer gefunden habe. Sowohl vom
Besen-, als auch vom Seidenfadenopfer wird später noch die Rede sein.

Dass die Kapelle zum Heilig Blut in Willisau früher ein vielbesuchter
Wallfahrtsort war, dürfte erwiesen sein. Es scheint, man müsse zwei Kategorien

von Pilgern annehmen, erstens jene, die zur Verehrung der Blutstropfen
kamen, zweitens aber die bäuerliche Bevölkerung, die in der Kapelle ihre
Zuflucht zu den Ungeziefer- und Pestheiligen Magnus, Sebastian und
Rochus nahmen. Dementsprechend dürften auch die Beweggründe für die
Wallfahrt gewesen sein, was natürlich Abweichungen und Verkoppelungen
nicht ausschliesst. So berichtete mir ein Mann aus dem Luzerner Hinterland,
seine Frau habe nach einer Geburt starke Blutungen gehabt. Die Hebamme
habe geraten, im Heilig Blut eine Messe lesen zu lassen. Hier liegt nun der
Schwerpunkt bei der Anheimstellung ganz bei den Blutstropfen.

Zum Schluss seien noch zwei Beispiele erwähnt, die nur indirekt zur
Heilig Blut-Wallfahrt gehören. Sie sind aber Zeugen dafür, wie sehr Legende

6 Die Statuette ist erwähnt in Schweiz. Archiv für Volkskunde, Bd. 40, S. 2. Dr.
Franz Sidler hält sie für ein Votiv und sagt, es sei eine Statue von St. Jost.
Zweifellos handelt es sich aber um St. Rochus; das vorgestellte Bein mit dem
entblössten Oberschenkel und der Pestwunde ist typisch für Rochus-Darstellungen.

7 Dr. Franz Sidler, Warum fehlen Votivtafeln im Heilig Blut zu Willisau, in
Schweiz. Archiv für Volkskunde, Bd. 40, S. 1.

28



und Kapelle das Gemüt des Volkes bewegten. 1408 sollen auf dem Buttenberg

in der Gemeinde Schütz in einer Kiesgrube Straussenfedern vom Hute
des Ueli Schröter gefunden worden sein.8 In der «Bruderklausen-Prophezeiung»

heisst es: «Die Kirche des wunderbarlichen Blutes zu Willisau wird ein
Pferdestall geben.»9/10

Sakramentskapelle Ettiswil

Fünfundfünfzig Jahre nach der Freveltat Ueli Schröters inWillisau (1447)
liess ein Ereignis im nahen Ettiswil die Leute aufhorchen. Anna Vögtlin, eine
Frau aus Bischoffingen in Baden, hielt sich seit einiger Zeit in Ettiswil auf,
nachdem sie in ihrer Heimat verschiedene Delikte begangen hatte, u. a. auch
Hostienraub zum Zwecke von Zauberei und Hexerei. Es gelang ihr nun in
Ettiswil, in der Pfarrkirche eine Hostie durch das Eisengitter des

Sakramentshäuschens zu entwenden. Auf dem Weg aus dem Dorf war es ihr,
als bekäme die Hostie ein immer grösseres Gewicht, und sie entschloss sich,
diese am Wege in die Nesseln zu werfen. Bald darauf sah eine vorüberziehende

Schweinehirtin, wie sich ihre Tiere unruhig benahmen und an der
Stelle, da die Hostie lag, niederknieten. Dadurch wurde man auf die in
sieben Teile zerbrochene Hostie, die sich wie eine Rose darbot, aufmerksam. In
feierlicher Prozession wurde die entweihte Hostie in die Kirche getragen. Bei
der Aufhebung fiel einer der sieben Teile in eine Erdspalte, was man als

Aufforderung zum Bau eines Heiligtums an Ort und Stelle deutete. Anna
Vögtlin wurde auf ihrer Flucht in Triengen gefasst, nach Büron vor das

Gericht gebracht und dort nach ihrer Verurteilung dem Feuertod übergeben.
Schon 1448 wurde an der Stelle, wo die Hostie gefunden wurde, in einer

primitiven hölzernen Kapelle ein Altar geweiht.
Ursprung und Geschichte der Ettiswiler Sakramentskapelle sind durch

zeitgenössische Dokumente gut belegt. Das Ereignis und seine Ausdeutung
sind selbstverständlich vor dem Hintergrund der damaligen Zeit zu betrachten.

Hostienraub war im Spätmittelalter keine Seltenheit; die gestohlenen
Hostien wurden in blasphemischer Weise zu Zauberei und Hexerei verwendet.

Es ist aber auch nicht zu bestreiten, dass dadurch manche religiöse
Aktivität entstand, die nicht jeder kritischen Betrachtung standhalten könnte.

8 Caspar Meyer, Schützer Dorfgeschichte, S. 153.
9 Josef Zihlmann, «Drei Feinde werden ins Land kommen .», in «Der

Hinterländer», Beilage des «Willisauer Boten», Nr. 4, 1969.
10 Das Heilig Blut zu Willisau, 2. Auflage 1957, 180 Seiten, Verlag Buchdruckerei

Willisauer Bote, Willisau; das Werk enthält kritische Untersuchungen zur
Geschichte und Legende des Heilig Blutes.

29



In Ettiswil nahmen sich sofort das Kloster Einsiedeln und die Luzerner
Regierung der Sache an und förderten den Bau der heute noch stehenden
gotischen Kapelle, die 1450—1452 errichtet wurde.11 Was nachher geschah,
ist eigentlich typisch für ein Heiligtum jener Zeit, sofern es hochobrigkeitliche

Unterstützung genoss und reiche Wohltäter für sich gewinnen konnte. Es

entstand ein Wallfahrtsort, der von einem Kaplan mit eigener Pfrund
betreut wurde. Die Kapelle wurde reichlich mit Ablässen bedacht und es

entstand jenes Fest, das noch heute volkstümlich Ettiswiler Abblis heisst. Es ist
die gleiche Entwicklung, wie wir sie beim Heilig Blut in Willisau kennen
gelernt haben.12 Der Luzerner Stadtschreiber Renward Cysat bemerkt:
«Es erschallet ouch diss gross wunder durch alle land vss vnd gab einen grossen

zuolouff vnd wallfahrt»13, besonders des grossen Ablasses wegen,
«sonderlich vff Mittfasten, da dann solcher ablass 3 tag wäret vnd in solcher zyt
von 1000 jn die 1500 menschen wallfartwyss sich finden lassent». Der Ettiswiler

Abblis wurde seinerzeit um Mittefasten gefeiert und dauerte drei Tage.
(Sonntag Laetare und die darauffolgenden zwei Tage). Der Besuch des

Ablassfestes sei vor der Glaubensspaltung noch grösser gewesen, vermerkt
Cysat. In späterer Zeit, vor allem im 18. Jahrhundert, nahm dann der
Zustrom stark ab, und es wurden von Zeit zu Zeit Wiederbelebungsanstrengungen

unternommen. Seit 1898 besteht auch eine Bruderschaft zum allerheilig-
sten Sakramente.

Mündliche und von Chronisten überlieferte Nachrichten von Wunderzeichen

und Krankenheilungen sind leider durch kein Mirakelbuch belegt, müssen

aber doch angenommen werden. Als Beweis dafür können die noch
vorhandenen Votivtäfelchen (18./19. Jahrhundert) gelten.

Recht alt dürften die Hufeisen gewesen sein, mit denen angeblich bis
ins 19. Jahrhundert die Kapellentüre beschlagen gewesen sein soll. Jedenfalls

sind diese von volkskundlicher Bedeutung. Dr. Josef Bütler14 meint, es
sei nicht der Hostienraub, ja nicht einmal die Wiederfindung der Hostie
durch die Schweinehirtin, die zur Entstehung der Wallfahrt geführt hätten,
sondern der wunderbare Charakter, der dieser Wiederfindung zuerkannt
worden sei. Merkwürdig gegensätzlich scheint aber der Umstand zu sein,
dass die Sakramentskapelle bis in die jüngste Vergangenheit vom Volk
Häxechappele genannt wurde und das Ettiswiler Ablassfest Häxenabblis.

Beredtes Zeugnis für ein bedeutendes Wallfahrtsbrauchtum in der
Sakramentskapelle sind die bei der letzten Restauration wieder freigelegten

11 Beschreibung des Bauwerks s. Die Kunstdenkmäler des Kantons Luzern, Band
V, S. 82.

12 Dazu Dr. Josef Bütler, Das Wunder von Ettiswil, Verlag Willisauer Bote,
Willisau, 1947.

13 Renward Cysat, Collectanea I.Band, 2. Teil, S. 710, Luzern 1969.
14 Geschichtsfreund 100, 169.

30



Wandkritzeleien und Pilgerzeichen, die wohl zum grössten Teil aus früher
Zeit stammen. Aus der Zeit der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert
stammen Votivtäfelchen, von denen heute noch 27 erhalten sind. Die meisten
dieser Bildtafeln zeigen den Votanten vor einem Altar, auf dem eine
Monstranz mit dem Allerheiligsten aufgestellt ist. Aus der Hälfte der Tafeln geht
das Anliegen der Hilfesuchenden hervor: gefährliche Wunden und Geschwüre,

schwere Krankheit, die eine Person ans Bett fesseln, ein Unglück mit
einem Pferdefuhrwerk, ein krankes und lahmes Kind. Auf einem Täfelchen
ist neben dem Altar ein Haus abgebildet; aus diesem wohl «hat sich jemand
verlobt durch das Gebeth zur Erlösung der armen Seelen, auch durch sie von
allem Uebel mögen befreit werden». Eine Votivtafel von 1811 zeigt nicht das

Altarssakrament, sondern ein Gnadenbild der Muttergottes mit den sieben
Schwertern. Auf 7 Tafeln ist neben dem Altarssakrament auch die
Muttergottes abgebildet. Davon zeigen 6 Votivbilder das Gnadenbild Maria
zum guten Rat. Das älteste davon trägt die Jahrzahl 1788. Diese Tafeln
könnten aus Hergiswil stammen, wo 1780 die Bruderschaft Maria zum guten
Rat gegründet wurde.

Ein Hinweis auf die Volkstümlichkeit der Wallfahrt nach Ettiswil ist
wohl der Abschnitt in einem Luzerner Volkslied aus dem 19. Jahrhundert:
die «arme Gred» geht überallhin wallfahren, um einen Mann zu bekommen,
u. a. auch nach Ettiswil, wo sie vor soviel Leuten schier erstickt wäre «am
hexen Aplistag». In der Sakramentskapelle stellte man früher am Karfreitag
ein Helgengrab auf. Wenn im Rottal jemand schwer krank war, schickte

man neun Buben oder Mädchen in die Sakramentskapelle nach Ettiswil, um
dort zu beten.15

Sankt Blasius im Burgrain

Das «Gotzhus ze Burgrein» wird schon im Habsburger Urbar (1303—
1309) erwähnt. Es soll nach der mündlichen Ueberlieferung eine alte
Talkirche gewesen sein. Nach wechselvollen Besitzverhältnissen gelangte das

Gotteshaus zuletzt an das Kloster St. Urban und schliesslich an die Pfarrei
Ettiswil.

Das Volk hatte zur prächtiggelegenen Kapelle im Burkerein seit
Jahrhunderten eine innige Beziehung. Sie heisst im Volksmund Bläsichäppali
oder einfach Bläsi. St. Blasius ist schon im 15. Jahrhundert (Willisauer
Jahrzeitbuch) als Patron bezeugt.

Zu den vierzehn Nothelfern gehörend, war St. Blasius einer der
volkstümlichen Heiligen unserer Gegend. Er wurde als Patron gegen
Halskrankheiten angerufen. Wenn man früher im Luzerner Hinterland einem

15 Schweiz. Archiv für Volkskunde Bd. 31, 149.

31



Menschen begegnete, der ein dickes Halstuch oder einen wollenen Strumpf
um den Hals trug, wusste man, dass man es mit einem Wallfahrer zu tun
hatte, der ins Bläsi ging, um von seinem Leiden befreit zu werden. St.Blasius
im Burgrain war weitherum die einzige Kapelle, die jenem Heiligen geweiht
war, der allgemein den Ruf eines «Spezialisten» gegen Halskrankheiten
genoss. Die Legende erzählt, der heilige Bischof Blasius habe einmal ein
Kind, das einen Fischgrat verschluckt hatte, durch seinen Segen vom Uebel
befreit. Was man volkstümlich unter Halsleiden verstand, ergibt einen ganzen

Katalog, der etwa dort beginnt, wo jemandem etwas is lätz Halslöchli
geraten ist. Vor allem ist die Mandelentzündung zu nennen und die
gefürchtete Diphterie, volkssprachlich Diphteritis, dann aber auch der Grupp-,
zum «Halsweh» gehörte auch Infektion der Halsdrüsen, einfach Drüesle
genannt, und der Mumpf, Muschel oder Wuchetubel.

Es gab aber auch Leute, die wegen Bauchweh ins Bläsi gingen. Das rührt
möglicherweise daher, weil der Name Blasius volksetymologisch mit blasen
in Verbindung gebracht wurde, in dessen Bereich auch der Name der Harnblase

liegt. Nicht umsonst war der heilige Blasius an manchen Orten in
Deutschland Patron der Windmüller, aber auch der «Blasisten», d. h. jener
Musikanten, die ein Blasinstrument spielten. Ins gleiche Kapitel gehört ja
auch der heute noch gebrauchte Ausdruck «Blasius», wenn jemand sagen will
«blas mir doch».

Das Bläsichäppali gehörte noch in den 1920er Jahren zu jenen kleinen
Wallfahrtsorten, die von Leuten unserer Gegend gerne in einer Halbtagesoder

Tageswallfahrt zu Fuss besucht wurden. Ich kannte zu dieser Zeit
selber noch Leute aus Hergiswil, die mit den verschiedensten Anliegen ins
Bläsi wallfahrteten. Dass auch seither noch viel dorthin gegangen wurde,
bezeugen die Votivtafeln in der Kapelle. Von jeher wurde am Blasiustag (3.
Februar) im Bläsichäppali der Blasiussegen erteilt, was heute noch der Fall
ist. Der Priester berührt dabei mit zwei gekreuzten Kerzen den Hals des

Gläubigen und spricht: «Durch die Fürbitte des heiligen Bischofs und
Märtyrers Blasius befreie dich Gott von jedem Halsleiden und jedem andern
Leiden. Im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes. Amen».
Der Blasiussegen wird aber auch in den Pfarrkirchen unserer Gegend erteilt.
Wenn auch der Besuch der Kapelle St. Blasius in keinem Verhältnis zu früher

mehr steht, ist doch zu sagen, dass noch jetzt immer Leute hingehen. Es
ist nachgewiesen, dass man auch Opferbesen ins Bläsi brachte.

St. Mauritius Schätz

Die den heiligen Mauritius und Stephan geweihte Kapelle im Schötzer
Oberdorf bestand schon 1357, als sie einen Ablassbrief bekam. Ins Rampenlicht

der grossen Oeffentlichkeit gelangte sie erst, als man 1489 um die Kapel-

32



®:c fjcütge ©rtfcamciitô^oucHc tu ©ttiêtoil.

Origineller Holzstich als Kalenderbild aus: Der Neue Christliche Hauskalender
für das Jahr Christi 1859, Luzern, Gebr. Räber, 1859. Grafische Sammlung der
Zentralbibliothek Luzern.



MM ânwM %***$»#*

V;«4JÊ4 £*«••£m*+-&A*$fUtyxiyt
y^ivivi Xi******! fc£+<JrMt' Q*J~sP

i/l
.& wf fK«.<

Wallfahrtsbild aus dem 18. Jahrhundert, das die wunderbare Heilung des Jakob
Minder beschreibt. Aus diesem Ereignis ist der Wallfahrtsort Maria Heilbronn im
Luthertal hervorgegangen. Aquarellierter Holzschnitt. Grafische Sammlung der
Zentralbibliothek Luzern.



le ein Gräberfeld entdeckte; es sollen etwa zweihundert Bestattungen festgestellt

worden sein. Die gefundenen Gebeine wurden als Ueberreste einer
Gruppe thebäischer Märtyrer aus der Schar des heiligen Mauritius erklärt.

Nach einer alten Sage soll auf dem Cheibet, westlich des Dorfes, ein Rest
thebäischer Legionäre noch gekämpft und den Tod erlitten haben. Eine andere

Version der Sage berichtet, dass christliche Soldaten der thebäischen

Legion nach Helvetien geflüchtet seien. Ihrer drei seien nach Schötz gekommen

und seien hier von den sie verfolgenden Heiden niedergemacht worden.
Der Körper des einen, der Mauritius hiess, liege in der Kapelle zu Schötz. Es

gibt ferner Berichte, wonach am selben Orte auch der heilige Nikasius ruhe.
Als 1489 das Gräberfeld entdeckt wurde und man glaubte, es handle sich

bei den Begrabenen um thebäische Märtyrer, rückte die Schützer
Oberdorfkapelle schnell ins Rampenlicht einer grossen Oeffentlichkeit. Man wollte
festgestellt haben, es ströme ein lieblicher Wohlgeruch von den Gräbern aus.
Ein Bericht von 1659 spricht von einem Tumulus, der 1489 im Chor der
Kapelle neben dem Altar auf der Epistelseite geöffnet worden sei. Ueber die

Ausgrabung gibt es einen authentischen Bericht. 16

Als sich herumsprach, unter dem Chor der Mauritius-Kapelle in Schötz

lägen Gebeine von heiligen Thebäern, setzte bald ein grosser Zustrom von
Pilgern ein. Viele Bresthafte wollten ihre kranken Glieder durch die
Bodenöffnung ins «St. Marizen Grab» hinunterhalten. Es wurde auch Brauch,
dass man Staub heraufnahm und auf den Kopf streute; das war gut gegen
Kopfweh.

Ueber die Gebetserhörungen in den ersten zwei Jahren nach dem Entdek-
ken der Gräber gibt uns ein Mirakelbüchlein aus dem Jahre 1492 Auskunft.16
Danach ereigneten sich während dieser Zeit 38 Wunderzeichen, die von
den Geheilten und Zeugen bestätigt sind. Die Pilger kamen nicht nur aus der
nähern Umgebung, sondern auch von weither, vor allem aus den Kantonen
Bern, Solothurn, Aargau, aber auch aus der Innerschweiz und aus dem

Entlebuch; eine Frau Margret Glaserin kam sogar von Augsburg.
Das Mirakelbüchlein nennt auch fast durchwegs die Krankheiten, von

denen die Pilger selber oder jene, für die sie nach Schötz kamen, geheilt wurden.

Allen voran stehen Beinleiden, Lähme und Bruchleiden, aber auch
Gehörschäden. Daneben treffen wir Pilger, die «s'Kaltweh» hatten, ja sogar
von Blinden und Stummen ist die Rede. Eine Frau aus Unterwaiden litt «an
dem stein» und als sie nach Schötz verheissen hatte, «de giengen von jr VI
stein». Wie sehr die Wallfahrt in die St. Mauritius-Kapelle in der Zeit um
1490 im Vordergrund stand, mag daraus hervorgehen, dass man von Buttis-

16 Alois Lütolf, Die Glaubensboten der Schweiz vor Gallus, S. 208 und 214, Lu-
zern 1871.

33



holz, wo es damals schon die Ottilienkapelle gab, mit augenkranken Kindern
nach Schötz kam.

Die Eintragungen im Mirakelbüchlein geben in einzelnen Fällen auch
Auskunft darüber, was die Pilger ausser Geld als Opfer mitbrachten. Eine Frau
aus Schötz hat sich «in die heiigen Cappellen vnd wirdige hofstat des edlen
gebeins entheissen mit einem Hecht oder Ampellen». Frau Anna Brotbeckin
zu Cham kam mit zwei Pfund Wachs «vnd darus gemacht ein hertz vnd ein
krott» (Wachsvotive in Herz- und Krötenform). Hans Kestenholz kam wegen

einem taubgewordenen Kind «mit eim grossem kloben werck als vil das

kind vf sinem hopt har hette» (ein Kloben Hanf oder Flachs, soviel, als das

Kind Haar auf seinem Haupt hat). Ein halbes Pfund Wachs brachte auch
«hans stahel zu brettelen».

Votive sind in der St. Mauritius-Kapelle bis weit in unser Jahrhundert
hinein üblich gewesen. Alte Leute, die das Heiligtum schon vor der Renovation

von 1925 gut kannten, berichten von «Täfeli», die in der Kapelle
hingen; ferner kann man sich gut erinnern, dass es auch «Beinli und Aermli»
(gemeint sind kleine Wachsvotive) dort hatte. St. Mauritius hat heute nicht
mehr grossen «Zuspruch», aber es kommen doch noch vereinzelte Pilger, vor
allem solche, die ein Beinleiden haben. Wer in die Maritzechappele ferheis-
sen hat, kommt nicht nur, um zu beten und zu opfern, sondern auch um das
kranke Bein in die Oeffnung, die heute noch im Chor angebracht ist, zu halten.

Für kranke Leute, die nicht selber kommen können, bringt man einen
Strumpf mit und hält diesen in die Gruft hinunter. Dieser Strumpf wird
dann von Beinkranken getragen.

Kreuzhubel in Dagmersellen

Nordöstlich von Dagmersellen erhebt sich über dem Dorf der Kreuzhube!.
Hier steht, umgeben von Waldbäumen, eine Muttergottes-Kapelle. Der Ort
ist im Laufe der Jahrhunderte zu einem regional recht bekannten
Wallfahrtsziel geworden und wird heute noch von Gläubigen besucht.

Am Anfang der Wallfahrt auf den Kreuzhubel steht eine «heilige Eich»,
die erstmals 1596 in einem Urbar des Klosters Einsiedeln erwähnt wird.17
Später ist noch die Rede von einer Heiligen Tanne und von Kreuzen, die ein
wechselvolles Schicksal erlebten. Die am 9. September 1806 vom Kleinen
Rat des Kantons Luzern befohlene Polizeiaktion gegen die Heilige Eiche auf
dem Kreuzhubel in Dagmersellen und die Heilige Buche in Oberwil bei Zell

17 Alfred Felber, 900 Jahre Dagmersellen, Eigenverlag 1976, S. 249 ff.

34



sind aktenmässig gut belegt.18 Die Vorgänge auf dem Kreuzhubel sind in
den Arbeiten, auf die in den Anmerkungen 17 und 18 hingewiesen ist,
ausführlich beschrieben.

Volkskundlich von Bedeutung ist allem voran die Tatsache, dass auf dem
Kreuzhubel Heilige Bäume standen, vorerst die «heilig Eich» und später die
«heilig Tannen». So hat sie das Volk nachweisbar bis ins letzte Jahrhundert
hinein, als sie noch vorhanden waren, genannt. Diese Heiligen Bäume der
Neuzeit sind natürlich nicht mehr als Bäume zu verstehen, in denen sich
germanische Naturgottheiten manifestierten.19 Aber wir kennen ja das Alter
der Heilig Eich auf dem Kreuzhubel nicht. Jedenfalls ist nicht auszuschlies-

sen, dass sie selber oder eine Vorgängerin in jene Zeit zurückreichte, da die
Heiligen Bäume der Alemannen christianisiert wurden, indem man an ihnen
christliche Symbole oder bildhafte Darstellungen anbrachte. Zu erwähnen ist
auch noch, dass eine Sage von einem Kloster in Dagmersellen berichtet; ein
Zusammenhang mit der Kultstätte auf dem Kreuzhubel ist allerdings nicht
ersichtlich. Dagegen will die mündliche Ueberlieferung wissen, dass ein
Kreuzfahrer aus Dagmersellen im 11. oder 12. Jahrhundert aus dem Heiligen
Lande eine Reliquie mitbrachte, die er dann auf dem Kreuzhubel in einen
Baum einliess.

Dass sich in der mündlichen Ueberlieferung die Dinge zeitverschoben
präsentieren, ist nichts Aussergewöhnliches. Der Wahrheitskern ist darin zu
sehen, dass auf dem Kreuzhubel eine verhältnismässig frühe Kultstätte
vorhanden gewesen sein dürfte. Damit ist freilich noch nichts ausgesagt über
brauchtümliche Wallfahrten auf den Kreuzhubel. Vielleicht begannen diese

im Jahre 1733, da auf dem Kreuzhubel ein Kreuz errichtet und eingesegnet
wurde, wegen mannigfaltigen Viehbresten und schweren Hochgewittern, wie
es in der Urkunde heisst. Es heisst dann weiter, dass, wenn Leute gekommen
seien und hier ihr Gebet andächtig verrichtet hätten, ihnen ganz trostreich
geholfen worden sei. Die Urkunde lässt durchaus die Möglichkeit offen, dass

dies schon vor Errichtung des Kreuzes der Fall gewesen sein könnte. Sicher
ist, dass in der Folge ein reges Wallfahrtsbrauchtum einsetzte, das dem
damaligen Pfarrer von Altishofen, Joseph Antoni Hunkeler, und dem Junker
Carli Pfyffer gar nicht behagte, so dass sie den Landvogt überredeten, das

Kreuz umhauen zu lassen. Dies geschah denn auch im Jahre 1754.
Noch 1872 berichtete der Senior der Gemeinde Dagmersellen, seine

Grossmutter habe ihm vom Kreuz auf dem Kreuzhubel erzählt. Dieses sei

unterhalb der jetzigen Kapelle gestanden, und es seien viele Votivtafeln dort

18 Josef Zihlmann, Heilige Bäume, in «Heimatkunde des Wiggertals», Heft 31,
S. 87 ff.

19 Wie diese Heiligen Bäume der Spätzeit zu verstehen sind, ist in der unter
Anmerkung 18 genannten Arbeit ausgeführt.

35



gewesen. Der Pfarrer von Altishofen habe diese entfernen und das Kreuz
umhauen lassen. Darauf sei der Pfarrer über Nacht lahm geworden, so dass

er weder stehen noch gehen konnte. Er liess darum das Kreuz wieder
aufrichten und die Votivtafeln von neuem anbringen. Die Wallfahrt, die eine

Zeitlang stillgestanden war, setzte daraufhin wieder ein. Es scheint, dieser
Bericht müsse so interpretiert werden, dass die Ex-Votos nicht am Kreuz hingen,

sondern an der Heilig Eich, die 1806 auf Geheiss der Luzerner Regierung

gefällt wurde.
Als Alois Lütolf um 1860 herum Sagen sammelte, wurde ihm berichtet, es

stehe auf dem Kreuzhubel in Dagmersellen ein weitherum sichtbares Kreuz.
Nahe dabei sei die «heilig Tannen» gestanden, in welche ein «von vielen
Votiv-Händen, Füssen und solchen Sachen umgebenes Marienbildnis» zu
sehen gewesen sei.20 Diese Heilige Tanne ist nicht als Verwechslung mit der
Heiligen Eiche zu betrachten, sondern als deren Nachfolgerin. Man weiss

auch, dass es der «Bernhardlidoktor» aus Dagmersellen war, der an der Tanne

ein Marienbildnis anbringen liess.
1888 wurde schliesslich eine Kapelle errichtet, und es wurden sowohl

vom Dorf, als auch vom Letten her Kreuzwegstationen erstellt, die dann
später erneuert wurden. 1925 wurde die Kapelle umgebaut, und es entstand
eine grosse Kreuzigungsgruppe.

Schon Lütolf berichtet, dass man bei allerlei Bresten auf den Kreuzhubel
wallfahre, dass es aber vor allem Frauen seien, die dahin «versprechen»,
wenn sie Kindersegen wünschten oder wenn sie nur «ungfreute» Kinder hatten,

d. h. solche, die vor der Taufe gestorben sind. Diese Anliegen sind bis in
unsere Tage der Muttergottes auf dem Kreuzhubel von Pilgern anheimgestellt

worden.
Dazu hatte der Kreuzhubel einen ähnlichen Ruf wie Blatten, wo Töchter

ihr Anliegen, einen Gatten zu bekommen, St. Jost zu Füssen legen. Das
Wallfahren auf den Kreuzhubel, um einen Mann zu bekommen, war im letzten

Jahrhundert und auch noch im jetzigen allgemein bekannt in unserer
Gegend.21

In neuerer Zeit findet jeweils am ersten Maiensonntag eine Prozession
auf den Kreuzhubel statt, wo eine Andacht mit Predigt gehalten wird. Eine
Predigt ist in der Kapelle auch am Feste Maria Himmelfahrt. Zu diesen
Anlässen kommen auch Gläubige aus der weitern Umgebung, so z. B. aus
dem Surental.

20 Alois Lütolf, Sagen, Bräuche, Legenden aus den fünf Orten, Luzern 1862, S. 364.
21 Vergl. dazu die Erzählung «Versöhnt am Weihnachtstage» von Alfred Bucher

in «Wöchentliche Unterhaltungen», Beilage des Luzerner Tagblatts Nrn. 1—3,
1895. Die Erzählung ist abgedruckt in «Heimatkunde des Wiggertals» Nrn. 31
und 32, 1973/74.

36



Bei Nachfragen über volksreligiöse Bräuche im Luzerner Hinterland
stösst man immer wieder auf die Wallfahrt an den Märzenfreitagen. Das
scheint jener Termin zu sein, in dessen Zusammenhang die Wallfahrt auf den
Kreuzhubel am bekanntesten ist. Aber auch am Josefstag und am Karfreitag
ist man früher oft auf den Kreuzhubel gegangen.

Böseggchäppeli in Willisau Land

Auf der Wasserscheide zwischen Willisau und Luthern steht beim Hofe
Bösegg eine Kapelle, die dem hl. Jakobus d. Ae. geweiht ist. Die Kapelle war
früher weitherum bekannt als Bucbwehchäppali.

Ursprünglich soll in der Bösegg nur ein Helgenstöcklein gestanden haben.
Die erste Kapelle, deren Entstehungsjahr nicht bekannt ist, dürfte ein kleines

Heiligtum gewesen sein, das von Leuten von der Bösegg zum Dank für eine
heil überstandene Pilgerfahrt nach Santiago in Spanien, erstellt worden ist.
Im Türmchen hing ein Glöcklein mit der Jahrzahl 1722, die vielleicht auf
das Alter der Kapelle hinweist. Die alte Bösegg-Kapelle ist 1949 durch eine

neue ersetzt worden. An der Rückwand im Innern der Kapelle hängen fünf
gemalte Bilder. Zwei davon zeigen Episoden aus dem Leben des hl. Erasmus;
eines stellt den Heiligen dar, wie er Kranke heilt, das andere seine Folterung.
Nach der Legende wurden dem hl. Erasmus die Eingeweide aus dem Bauch
gewunden, daher sein Attribut, die Winde. Die drei andern Bilder erzählen
die Erlebnisse dreier St. Jakobs-Pilger, die von einem Wirt hereingelegt,
verfolgt und vor den Richter gebracht werden. Einer wird eines Diebstahls
schuldig erklärt und gehängt, während die zwei andern nach St. Jakob
weiterziehen. Auf der Rückreise aber finden sie ihren Begleiter lebendig, und
die drei kommen heil in ihrer Heimat an. Diese in drei Bildern erzählte
Geschichte war früher sehr bekannt und ist auch an andern Orten dargestellt
worden, so in Ermensee, aber auch in Bern und Tafers.

Diese fünf Bilder sind unserem Landvolk von jeher zu Herzen gegangen
und haben seine Phantasie bewegt. Wer von der Bösegg nach Hause kam,
erzählte von den schaurigen Geschichten, die hier abgebildet seien, und es

geschah selbstverständlich das, was in solchen Fällen immer geschah: man
brachte alles durcheinander. Es seien drei Bösegger, die hier abgebildet sind
und denen es auf der Pilgerreise nach dem fernen Spanien so ergangen sei,
wurde weitererzählt. Aber man vermengte die Wunderlegende St. Jakobs
auch noch mit der Leidensgeschichte des hl. Erasmus, so dass der eine der
Pilger nicht nur an den Galgen kam; man schlitzte ihm auch noch den Bauch
auf und riss ihm die Gedärme heraus.

Wie konnte es da anders sein, als dass die Böseggkapelle gut sein musste

gegen alles Bauchweh, -grimmen und -klimmen, Blasenschmerzen usw. In
der Bösegg aber war noch etwas Anderes, etwas, das sonst weit und breit

37



nicht zu finden war: eine Biberniisslistuude. Es handelt sich beim Pimper-
nussbaum (Staphylea pinnata L., gefiederte Pimpernuss, Klappernuss, Bla-
sennuss, Totenkopfbaum) um einen Strauch, der Kapseln bildet, in denen ein
bis zwei kugelige Nüssli sind. Diese Biberniissli, wie sie noch heute vom Volke

genannt werden, d. h. deren Kerne, waren nach allgemeiner Auffassung
gut gegen Bauchweh. Wie konnte es anders sein, denn die Bösegger hatten ja
den Bibernüsslistock von Spanien mitgebracht und hier gepflanzt, sie, die
soviel durchgemacht hatten! Viele Leute wollten sogar wissen, der Strauch sei

unter dem Galgen gewachsen, wo man den einen Bösegger erhängte.
Das Böseggchäppeli war noch in den 1930er Jahren im südlichen Luzerner

Hinterland allgemein bekannt als Wallfahrtsort gegen Bauchweh; man
nannte es darum auch Buchwehchäppali. Wer das Jahr hindurch öfters mit
Bauchschmerzen zu tun hatte, ging mit Vorliebe in die Bösegg, wenn die Bi-
bernüssli reif waren, um solche mit heimzunehmen. In Hergiswil galt es

sogar als gutes Vorbeugungsmittel gegen Bauchweh, wenn man einige Biber-
nüssli in der Kleidertasche bei sich hatte. Am besten sei es aber, so sagte man,
wenn man ein Bätti (Rosenkranz) habe, dessen Chrällali Bibernüssli seien.

Ein Hinterländer Bauer hat mir folgendes erzählt: «Meine Eltern haben
berichtet, ich sei als kleines Kind ein Briieli gewesen; ich hätte wochenlang
nachts geschrieen, ohne dass jemand wusste, was mir fehlte. Weil die Eltern
glaubten, es fehle mir etwas im Bauch, sind sie schliesslich ins Böseggchäppali
gegangen. Obs genützt hat, weiss ich nicht.» Es gab auch Leute, die einen
Absud von Bibernüssli dem Vieh verabreichten.

Früher machten die Willisauer am Markustag einen Bittgang nach der
Bösegg.22

22 Ein Aufsatz von Dr. Franz Sidler, «Die St. Jakobskapelle mit dem Pimpernuss-
baum auf Bösegg bei Willisau» ist in Heft 12 «Heimatkunde des Wiggertals»
erschienen. So einmalig, wie Dr. Sidler Seite 37 sagt, ist der Pimpernussbaum
allerdings nicht. Ich kenne mehrere Orte im Luzerner Hinterland, wo er
wächst und habe ihn auch schon im Jura angetroffen.

38


	Wohin die Luzerner Hinterländer wallfahrteten : eine Studie zum Wallfahrtsbrauchtum unserer Gegend

