Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal
Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 31 (1973)

Artikel: Heilige Baume

Autor: Zihlmann, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-718928

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-718928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heilige Biume

Ein Kapitel religioser Volkskunde
aus dem Luzerner Hinterland

Josef Zihlmann

Heilige Biume, was ist das?

Zur Sakrallandschaft unserer Viter gehorten schon friih die Kirchen, die
noch heute das Bild unserer Dorfer beherrschen, die Kapellen und die vielen
Chippeli, aber auch — bis in die letzten Gehofte hinaus verstreut — die
ungezihlten Helgenstockli und Feldkreuze. Schliefilich ist aber auch an alle
nach auflen sichtbaren Zeichen religiosen Denkens und Empfindens, die an
Hiusern, Scheunen und Speichern angebracht sind, zu denken. Alle diese
Zeichen, die das Sakrale in unserer Landschaft ausmachen, gehdren noch
heute, wenn vielleicht auch in reduziertem Mafle, zum volksreligitsen In-
ventarium katholischer Gegenden.

Bis ins 19. Jahrhundert hinein gehGrte zu unserer Sakrallandschaft noch
das, was man im Volk Heiliger Baum nannte, jenes weithin erkennbare Mal,
in dem das Numinose auf innigste Weise mit der Natur verflochten ist. Das
Heilige in den Heiligen Bdumen der letzten Jahrhunderte ist zwar nicht
mehr zu vergleichen mit jenem Gottlichen, das diesen Biumen in vor- und
frithchristlicher Zeit unserer Gegend nach dem Glauben der alemannischen
Siedler innewohnte. Die Heiligen Bdume der Germanen waren lingst «chri-
stianisiert». Was unser Volk verehrte, waren nicht mehr die Biume selber,
sondern die religiosen Zeichen, die daran angebracht waren. Bei diesem oder
jenem Heiligen Baum mochte die ihm innewohnende volksreligidse Substanz
zuriickreichen bis in die Tage der Landnahme; viele von ihnen aber sind
kaum vor dem spiten Mittelalter «heilig» geworden. Diese Spitlinge unter-
scheiden sich in ihrer Entstehungsgeschichte kaum von den meisten Kapellen
und Bildstcken, vor allem dann, wenn sie an vielbegangenen Straflen und
an Wegkreuzungen standen. Dieser oder jener Standort eines Baumes war
ein beliebter Rastplatz, wo die Fuhrleute halt machten. An anderer Stelle
hatte sich ein Ungliick ereignet, und der dabeistehende Baum wurde zur Ge-
denkstitte oder es wurde ein religioses Zeichen an einem Baum angebracht,
weil ein Mensch in Not und Gefahr, denen er an dieser Stelle ausgesetzt
war, ein Gelobnis gemacht hatte. Wie die Beweggriinde auch sein mochten,

87



das Volk nannte nicht nur jene Biume mit den frithen, sondern auch diese
mit den spit entstandenen Verehrungs- und Zufluchtstitten heilig. Und
manche von ihnen brachten es zur eigentlichen Beriihmtheit, wie etwa der
Heilige Baum beim Eiholz, an der Strafle iiber den Rotelberg, die Heilige
Buche zu Oberwil bei Zell, die Heilige Eiche zu Dagmersellen oder die Hel-
gen Tanne auf dem Birchbiihl, zwischen Willisau und Luthern.

«Fiir mehr als viertausend Jahre lafit sich nachweisen, daff der Baum als
Idee und Erlebnisgestalt ein religioses Symbol ist, und mindestens seit der
zweiten Hilfte des 2. Jahrtausends v. Chr. gibt es Zeugnisse dafiir, daf}
einzelne konkrete Biume Symbole oder Naturdinge waren und sind, in denen
sich Gottheiten manifestieren oder die selbst gottliche Verehrung genieflen»!.
Den Heiligen Baum gab es in diesen viertausend Jahren bei vielen Religio-
nen und in den verschiedensten Teilen der Erde. Als Lebensbaum ist der
Baum Symbol des Lebens iiberhaupt und findet in der neutestamentlichen
Symbolik seine Fortsetzung im Kreuz Christi.

Ueber den Baumkult bei den verschiedenen Vélkern und Religionen sind
grole Werke geschrieben worden. Was uns hier interessiert, ist der Heilige
Baum der christlichen Neuzeit und vor allem die konkreten Beispiele in
unserer Gegend. Bei der Behandlung wunserer Heiligen Biume wollen wir
zuriickhaltend sein und die romantische Schilderung des Wehens und Rau-
schens germanischer Gottheiten in ihren Kronen jenen iiberlassen, die es mit
dem volkskundlich Wahren und Feststellbaren nicht so genau nehmen.

Das heifit freilich nicht, daf} die eigentliche Wurzel vieler volksreligidser
Meinungen und Gepflogenheiten des spiten Mittelalters und der Neuzeit
nicht doch im Baumkult unserer Ahnen vermutet werden muf. Es ist durch-
aus fiir moglich zu halten, daf sich die letzten Regungen noch im Menschen
der Gegenwart bemerkbar machen und vielleicht noch bis in eine unbe-
stimmte Zukunft hinein vorhanden sein werden. Dies gilt vor allem fiir uns
Bewohner einer weithin unverdorbenen Landschaft, die wir wohl angenagt,
aber gottseidank noch nicht zerfressen sind von einseitig rationalistischer
und technisch orientierter Zukunftsgliubigkeit oder -ungliubigkeit. Ist es
nicht so, dafl wir Menschen in der tiefzerfurchten Napflandschaft, ob wir es
wahr haben wollen oder nicht, noch ein seltsames, aber deutlich spiirbares
Feingefiihl fiir das haben, was eigentlich ganz im tiefsten Grunde der Dinge
und Geschehnisse vorhanden sein konnte? Sind nicht fiir uns noch viele
eigentlich recht alltigliche Dinge und Ereignisse der Gegenwart durch-
schauert von jenem Numinosen oder Mythischen, das unsere Vorfahren auf
ihrem Lebensweg von der Wiege bis zur Bahre begleitete? Wir glauben,
unsere Landschaft und unser Leben entmythologisiert zu haben. Die Wilder
der Napflandschaft haben ihren Schrecken verloren, und die Biche, die aus

1 Lenz Kriss - Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiésen Volksglaubens, Miinchen
1971, S. 91/92

68



den Krichen hervorquellen, sind gebannt. Sind sie es wirklich? Ist nicht
ganz im Untergrunde fiir uns noch etwas spiirbar, ein Riickstand der Angst
vor jenem Geschehen, das unsere Alten erstarren lief, wenn sich das ge-
frifige Urtier vom Napf her durch die Tiler wilzte. «Der Riternlochbach
feiert alle vierzig Jahre ein Fest», hat der alte Zimmerli Toni im Himmel
(so heiflt ein steiles Heimwesen im Napfgebiet) einmal zu mir gesagt. Wenn
es wirklich immer vierzig Jahre ging bis das Wasser kam, so war diese Zeit-
spanne gezeichnet von der Angst vor jenen Michten, die das sanfte Bich-
lein zum briillenden, schiumenden und klopfenden Ungeheuer werden liefen.
Die Geschichten vom letzten Hochwasser wurden weitererzihlt, sie wurden
mit den Jahren blasser und blasser und erstanden, wenn das Wasser wieder-
kam, von einem Tag auf den andern in der urspriinglichen Frische. Die er-
ziirnten Gottheiten hatten wieder einmal ihr Fest gefeiert.

So ist es mit den Riesen, den Enzen, die in der Verlassenheit der Napf-
fliihe iiber Stein und Wald und Wild herrschen und die Macht haben, die
zerstorenden Elemente {iber die Menschen drauflen in den Tilern herein-
brechen zu lassen. In ferner Vergangenheit hat man, angst- oder ehrfurchts-
voll erschauernd, an langen Winterabenden von ihnen erzihlt, und die Men-
schen unserer Gegend haben an schwiilen Sommertagen mit angstvollem
Bangen hingehorcht nach den Enziflithen, wo die Unseligen in den kirch-
turmtiefen Kesseln ihre Wetter brauten, ob nicht das unheilverkiindende
Schieflen und Tosen zu vernehmen sei, das jedem groflen Unwetter voraus-
ging, das aber auch Krieg und Not bedeuten konnte. Wir reden uns ein, daf
alle diese Dinge einer fernen Vergangenheit angehdren, seit Jahrzehnten
oder Jahrhunderten zugedeckt vom Schutt der Nagelfluh und iiberwachsen
vom Moos unserer Hochwilder. Wie wire es moglich, daf} es heute so etwas
noch geben konnte!

Liegt wirklich alles so tief verschiittet? Ist es nicht so, daf} diese Geister
und Gétter, oder anders ausgedriickt, das Mythische, ganz unvorhergesehen
durchbricht zu einer Art Epiphanie, die wir vielleicht kaum verstandesmis-
sig wahrnehmen oder mindestens nicht wahrhaben wollen. Das Unheil der
tosenden und schieenden Geister droht iiber uns hereinzubrechen, wir ver-
brennen auf der Herdplatte einen Palmzweig, spritzen geweihtes Wasser
vor die Dachtraufe und segnen im Namen Gottes Haus und Flur. Wohl
denken wir dabei nur an unseren Christengott, in dessen heiligstem Namen
wir die sakrale Handlung vornehmen. Tun wir dies, um unseren eigenen,
den Lieben Gott, der im Begriffe ist, Pfeile zu schleudern, uns gnidig zu
stimmen? Qder ist es nicht so, dafl der Pfeileschleudernde im Grunde ein
anderes gottliches Wesen ist, ein Naturgott unserer Ahnen, vor dem wir
Angst haben und dem wir den Stdrkeren, unsern Allmichtigen, gegeniiber-
stellen, damit er jene uns bedrohenden Michte vernichte?

Ich rede oft und gerne mit den Landleuten unserer Gegend. Sie sprechen
nur mit grofler Zuriickhaltung von Méchten und Kriften, {iber deren Wesen

89



nachzudenken sich fiir sie anscheinend gar nie schickte. Frither, so sagten
sie, habe man viel {iber diese Dinge gesprochen. «Frither» heifit es immer
wieder; man mochte sich in der modernen Gegenwart keine Blofle geben.
Frither habe der Tiirst gejagt, erzihlen sie noch heute, die Grofmutter selig
habe es erzihlt, und der alte Melk, der iiber achtzig gewesen sei, sei hinein-
gelaufen und habe nachher einen geschwollenen Kopf gehabt. Manche wis-
sen noch, wo der Tiirst hergekommen ist: «von der Weid herunter, unter
der krummen Eiche durch und an der Stelle, wo heute das grofle Holzkreuz
steht iiber die Strafle, beim Nachbarn durch die Tenne — darum standen
die Tenntore immer offen —, dann hinaus iiber das Moos und in den Wald».
Je weiter die Erzdhlung geht, desto mehr ist man erstaunt, dafl es sich um
Dinge handeln soll, die nicht zu erkliren sind und die in ferner Vergangen-
heit sich ereignet haben sollen. Das Ereignis hat in seiner Schilderung einen
sonderbaren Wahrheitsgehalt und riickt so nahe an die Gegenwart heran,
dafl damit gerechnet werden muf}, es konnte sich morgen oder tibermorgen
wiederholen. Wenn nicht das Kreuz stiinde, wire man sogar sicher, dafl der
Tiirst wiederkime.

Wenn nicht das Kreuz wire! Auf dieses Faktum stofit man immer wie-
der, wenn man sich mit religids-volkskundlichen Dingen befafit. Das Kreuz
in der Landschaft ist der Punkt, wo sich Mythos und christliche Glaubens-
lehre berithren. Dasselbe a8t sich von den Heiligen Biumen, wie wir sie
aus dem Mittelalter und der Neuzeit kennen, sagen, ebenso von vielen Ka-
pellen und Bildstocken. Hier an diesem Beriihrungspunkte entflammt das
Volksreligiose und entwickelt sich in seinen oft ausgefallenen Formen zu
einer Volksfrommigkeit, gegen die von Zeit zu Zeit die offizielle Kirche
vorzugehen sich verpflichtet fithlte. Aber das Volk liebt seine kleinen Hei-
ligtiimer und seine religiosen Brauche und laflt sich, wie wir am Beispiel
unserer Heiligen Biume noch sehen werden, nicht oder nur ungern von
seinen religiosen Gepflogenheiten abbringen.

Im Geidste der Heiligen Eichen, Buchen und Tannen manifestiert sich
keine germanische Gottheit mehr, aber unter den an «christianisierten» Hei-
ligen Biumen angebrachten Helgen lebt der alte Mythos weiter. Bei der
Heiligen Buche zu Oberwil ist Gott gniddig und erhort die Bitten leidgeplag-
ter Menschen. Der Baum wird zum Wallfahrtsort, an Stamm und Aesten
hingen Votive. Aber gleichzeitig wird erzahlt, die Buche trachte, wenn sie
gefillt werde, dem Menschen neunmal nach dem Leben. Die Heilige Tanne
im Birchbiihl «ist gut» gegen Gliedersucht und erfreut sich eines groflen
Zulaufs, aber bei der gleichen Tanne ist es «nicht sauber»; man sieht manch-
mal ein Licht und es fahren Fuhrwerke, die man nicht siecht. Bei vielen
Helgenstockli sind Heilige mit ihrer Fiirbitte gnddig, die heilige Apollonia
gegen Zahnweh, Erasmus gegen Bauchschmerzen, Ottilia gegen Augenleiden.
Aber an den gleichen Stellen sind Leute in einen «bdsen Wind» gelaufen
und haben Fieber bekommen und einen geschwollenen Kopf. Auf dem Heu-

90



berg in Luthern sind die Vierzehn Nothelfer gnidig, aber wenn man seine
Eiflen und Geschwiire loswerden will, mufl man einen Besen opfern, damit
mit diesem die Kapelle gewischt werde. Wo und in welcher Form wir das
Volksreligiose antreffen, fast immer finden wir neben der Hoffnung die
Angst, neben der Verheiflung die Bedrohung.

Unsere Heiligen Biume sind unter Anwesenheit besibelter Landjiger
der Axt zum Opfer gefallen. Es gibt im Luzerner Hinterland nur noch einen
Baum, den der Volksmund heilig nennt, die Helgentanne in Luthern, am
alten Kilchweg vom Schwarzenbach in den Fliielen. Sie gehdrte wohl immer
zu den «Harmlosen», machte kaum von sich reden, und man weif auch gar
nichts {iber ihre Vergangenheit. Diese Helgentanne, an der hoch oben ein
eisernes Kreuz befestigt ist, ist sicher auch nicht mehr der urspriingliche
Baum. Aber es ist bemerkenswert, dafl der Name geblieben ist: die Tanne,
an der das Kreuz angebracht ist, heiflt noch heute Helgentanne,

Wenn wir unsere Biume, die vom Volke mit «Heilig-» oder «Helgen-»
benannt wurden, als letzte Ausldufer eines Baumkults bezeichnen, so diirfen
wir doch jene Biaume nicht vergessen, unter deren michtigen Kronen kleine
Heiligtiimer stehen. Man sehe sich z. B. die riesige Linde an zwischen Kott-
wil und Seewagen, an deren Stamm sich das Siebenschlifer-Chippeli
schmiegt. Das urspriingliche Wannern-Chippeli in Gettnau stand ebenfalls
unter einer michtigen Linde, und im gleichen Dorf wurde noch vor zwei
Jahrzehnten die St. Niklaus-Kapelle von einem gewaltigen Kastanienbaum
iiberschattet. Man konnte noch eine ganze Reihe solcher Beispiele nennen.
Warum hat man bei Kapellen, Bildstocken und Kreuzen Biume gepflanzt,
und warum haben gerade hier viele Biume ein so hohes Alter erreicht?
Wahrscheinlich haben wir auch diese Biume zu den letzten Ausliufern des
Baumkults zu zihlen. Sind oder waren es wirklich die letzten Zeugen eines
alten Mythos oder lebt dieser in der Tiefe unseres Unbewufiten weiter?
Sehen wir uns in unserer Landschaft um: noch heute werden bei Kapellen,
Bildstécken und Kreuzen Biume gepflanzt. Und es scheint, daf} sich diese
noch jetzt in ihrer Bedeutung von jenen unterscheiden, die irgend einen
andern Standort haben.

Sagen und Legenden berichten iiber Heilige Biume

Heilige Biume, an oder bei denen Wunderliches und Wunderbares geschah,
sind in grofler Zahl nachweisbar. Wir finden sie nicht nur bei uns, sondern
auch im Tirol, in Bayern und auch im siiddeutschen Raume von Baden-
Wiirttemberg, aus dessen Landschaft nur einige Beispiele von Wallfahrts-
orten erwihnt seien, die ihre Entstehung einem Heiligen Baum verdanken:
Maria in der Tanne in Triberg, Maria Linden zu Ottersweier, Maria im

91



Nuflbaum zu Hochstberg usw.2 Wir treffen hier ein beliebtes Legenden-
motiv an, dem wir auch bei uns begegnen: das Bild der Mutter Gottes oder
eines Heiligen wird in der Hohlung eines Baumes aufgestellt, es wird von
der Rinde iiberdeckt, wichst ein und wird spiter wieder entdeckt.

Im Unterskapf, am Wege von Hergiswil iiber St. Joder auf den Menz-
berg, standen einst drei riesige Eichen, von denen eine die Heilig Eich hief.
Ins Holz eingewachsen fand man ein Marienbildchen, von dem berichtet
wurde, es sei einst von einer Bettlersfrau, die bei der Eiche Schutz gefunden
hatte, in die Hohlung des Baumes gestellt worden.3

Von der Heilig Tanne auf dem Kreuzhubel bei Dagmersellen berichtet
ebenfalls Liitolf.# An der Tanne sei ein Marienbildnis angebracht, wurde
berichtet, das von vielen Votivgaben umrahmt sei.

Bei der Miihle zu Hergiswil stand vor Zeiten eine michtige Linde. Ein
frommer Miillerknecht ging hdufig zu dieser hin, um dort zu beten. Der
Miiller mochte dies nicht leiden und lief die Linde fillen. Von da an hatte
er Unglick mit dem Vieh bis er schlieflich ein Chappeli erstellte. Dieses
steht noch heute und wird vom Volke Miihlechippeli genannt.5

Auf der Bramegg, zwischen Malters und Entlebuch, stand eine uralte
machtige Tanne. Seit Generationen wurde erzihlt, es sei ein Geist in die
Tanne verbannt, man diirfe sie nicht umhauen. Einer aber, der alle Mah-
nungen verlachte, tat es schlieflich doch. Aber wie die Tanne fiel, fuhr
dem, der es befohlen hatte, augenblicklich ein furchtbarer Schmerz ins Bein,
gegen den kein Kriutlein gewachsen war und an dem er schlieflich starb.é

Eine andere Tanne, die vom Volk die Heilig Tanne genannt wurde,
stand zwischen Entlebuch und Wolhusen. Als einer einmal sein Vieh heim-
zu trieb, sah er bei der Tanne Kinder, die einen Reigen tanzten. Als er aber
in die Nihe kam, wurden die Kinder klein wie Mauslein und schliipften
durch ein Loch unter die Tanne. Vor dem Eingang war es immer fein
sauber.”

Bekannt war auch die Heilig Buch bei der Seeburg, unweit von Meggen,
wo ein Einsiedeln-Pilger in Not geriet und in Erfiillung eines Geldbnisses
eine Gedenktafel anbringen lief.

Zahlreich sind auch andere beriihmte Biume, vor allem Grenzbiume,
wie die zwei Tannen ob Eriswil, die man die Wagenden Studen nannte und
die Schone Eich; beide werden in der Marchbeschreibung des freien Amtes
Willisau genannt. Unter Linden und Buchen safl man zu Gericht, so z. B.
unter der Buche Willisau. Welche March- und Gerichtsbiume zu den Hei-

2 Scharfe-Schenda-Schwedt, Volksfrommigkeit, Stuttgart 1967, S. 83
3 Alois Liitolf, Sagen, Briuche und Legenden, 1861, S. 361

4 Liitolf, S. 364

5 Liitolf, S. 360

6 Liitolf, S. 365

7 Liitolf, S. 364

92



ligen Baumen zu zihlen sind, kénnen wir heute nicht mehr wissen. Aber es
ist doch anzunehmen, daf} einzelne von ihnen beim Volke als «heilig» galten.

Wenn wir uns nun ausschlieflich den Heiligen Biumen des Luzerner
Hinterlandes zuwenden und deren Zahl betrachten, kommen wir zur Fest-
stellung, daf} diese auffallend grof ist. Dabei ist es nicht einmal wahrschein-
lich, da wir alle Heiligen Biume unserer Gegend kennen. Die drei mar-
kantesten sind uns eigentlich nur deshalb bekannt, weil sie mit Hilfe der
Polizei gewaltsam beseitigt wurden und darum im Protokoll der luzerni-
schen Polizeikammer erwihnt sind. Die Helgen Eich in Gettnauy ist nur bei-
laufig in einer Vereinbarung genannt; ohne eingehendes Studium der Ge-
meindebiicher in Zusammenhang mit der Namenforschung wiifite niemand
etwas von der Helgen Fich in Gettnau. Vielleicht gilt die Geschichte ihrer
Liquidation auch fiir andere Heilige Bdume, von denen wir nichts wissen.

Das Luzerner Hinterland ist wohl die sagenreichste Gegend des Kantons.
Es sind noch keine hundert Jahre verflossen, seit man in jeder Gemeinde
sozusagen mit Selbstverstindlichkeit die Tiirstwege nennen konnte, die
Tennstore, die offenbleiben mufiten, die Stellen, wo man nachts nicht vor-
wirts kam, die Straflen, wo feurige Kugeln vor einem herrollten. Fast jedes
Kind kannte vom Horensagen in Luthern den Schwyzerhdger und die Grau-
fluh, in Willisau das Stadttier, in Hergiswil den Straflenhund, in Fischbach
die Striggele, in Altbiiron die Geister beim Steinigen Kreuz auf dem Toten-
boden. Zahlreich waren in jeder Gemeinde diejenigen, die bereit waren, zu
schworen, sie seien nachts in etwas hineingelaufen, in einen bésen Wind
oder sonst etwas, und hitten tags darauf einen geschwollenen Kopf gehabt.
Weidgatter haben sich ihnen von selber getffnet, unerloste Seelen haben
sich gemeldet und haben ein Opfer gefordert, man hat eine Sau rocheln
horen, und es ist einem ein verirrtes Hiindlein mit nur einem Auge mitten
auf der Stirn begegnet. Der Lauf des Jahres war gezeichnet von mysteriésen
Zeiten; die Fronfastennichte verhieflen Schlimmes, in der Heiligen Nacht
konnte im Stall das Vieh reden, an Santi Hansi und Thomas konnten liebes-
hungrige junge Leute ihre zukiinftigen Herzallerliebsten sehen, und der
Bonifatiustag war gut zum Bohnensetzen.

Damit sind wir beim Brauchtum angelangt, das sich mit dem Lauf des
Jahres zu einem grofien bunten Kranz windet und mit dem weit hergebrach-
ten Sagenhaften aufs engste verbunden ist. Und dieses Brauchtum wieder-
um, wie kdnnte es anders sein, ist in unserer Gegend fast bis ins Letzte ge-
prigt und durchwunden vom Religitsen. Zum weltlichen Jahreskalender
gesellt sich derjenige des Kirchenjahres, an dessen Anfang die Menschwer-
dung Gottes steht. Den heiligen Drei Konigen folgt auf der Ferse der tolle
Rummel der Fasnacht, abgel6st von der sittenstrengen Fastenzeit, die in der
Karwoche mit ithrem vielfiltigen, religids gepragten Brauchtum endet. Den
Festtagen des Herrn schliefen sich diejenigen der allerseligsten Jungfrau
und Gottesmutter an, begleitet von den Gedichtnis- und Namenstagen der

93



vielen mehr oder weniger volkstiimlichen Heiligen. Auch hier wieder: ein
bunter Kranz von kuriosen Bliiten, zusammengeflochten aus christlichen
Legenden und naturreligiosem Sagengut. Zu den Zeiten gesellen sich jetzt
noch die Orte. Die Heiligen haben ihre Lieblingsorte, wo sie besonders gni-
dig sind, und diese Orte wiederum tragen hiufig den Ruf des Numinosen.
Das Volk pilgert, oft unter Kasteiung, zu ihnen hin, legt mit seinen Anliegen
Opfer zu Fiiflen der Heiligen und findet nicht selten Erhorung oder doch
Linderung in mancherlei Kummer und Gebresten bei Mensch und Vieh.

Vor diesem Hintergrund miissen wir unsere Heiligen Baume sehen. Mehr
noch: sie sind selber Bestandteil dieser beinahe alles umfassenden Welt des
weithin Unerklarbaren, von der das Leben unseres Volkes in unvorstell-
barem Mafle mitbestimmt war. Die Heiligen Biume stehen, oberflichlich
betrachtet, wohl einfach in der Landschaft; aber diese Landschaft ist der
Lebensraum von Menschen, die hier eingeboren sind, denen alles und jedes
etwas zu bedeuten hat, Matten und Aecker, Weiden und Wilder, Hecken
und Marche, Weg und Steg, Quellen und Biche, aber in besonderem Mafle
Hofstatt, Haus und Stall. Fiir diese Menschen steht unmittelbar neben dem
Bergenden das Bedrohende. Tief in der Seele sitzt die Angst vor Michten
und Kriften, die, wenn sie entfesselt sind, blind zerstoren. Hier steht wieder
das Kreuz, von dem wir bereits gesprochen haben, das in der Frithzeit der
Bebauer unserer Landschaft gesetzt wurde. Zu ihm nimmt man Zuflucht,
man bittet Gott und seine Heiligen um Hilfe und Schutz. Aber das My-
thische hat dennoch seinen Raum und seine Zeit: «Auf der Scheidegg wohnt
das Unholde, erziirne es nicht, sonst wird bald ein grausames Gewitter iiber
dich hereinbrechen»;® die Zeit zwischen dem Betzeitliuten am Abend und
am Morgen gehort den Geistern.

Ist es verwunderlich, wenn in dieser Welt der Sagen und Legenden mehr
als anderswo die Heiligen Biume gedeihen? Dasselbe gilt von den ungezihl-
ten Kapellen, Bildstocken und Kreuzen, und mit diesen sind die Heiligen
Biume in ihrer Endphase, was ihre Bedeutung anbelangt, gleichzusetzen: sie
sind ein Teil der Sakrallandschaft. Das Land der Sagen und Legenden ist
zugleich die Landschaft mit der iippigsten Fiille volksreligioser Zeichen.

Das ist typisch Luzerner Hinterland. Man wiirde zu gerne eine Erkli-
rung dafiir finden. Ist es der Volksschlag, der die Voraussetzungen mit-
brachte oder hat die Landschaft, wie schon oft behauptet wurde, die Men-
schen so geformt? Wohl beides. Es diirfte schwer sein, eine veranlagungs-
miflige Hinneigung unseres Hinterlinder Volkes zum Mythischen bestreiten
zu wollen. Wenn wir ehrlich sein wollen: uns liegt das Hineinhorchen ins
Unerklirbare, das Erfithlen des Hintergriindigen, aber auch der unzuge-
standene Hang zum Dramatisieren.

8 Liitolf, S. 40

94



Es stimmt wohl, daf8 die Landschaft mithilft, einen Menschenschlag zu
formen, aber unsere Landschaft ist anders als sie oft geschildert wird. Die
Eggen und Kreten mit ihren Schilden und Halden iiberragen hoch die engen
Tiler, aber ihre Formen sind weich, und ihr Untergrund, die Nagelfluh, ist
sorgsam zugedeckt mit einer Grasnarbe. Das Wilde und Schroffe ist unserer
Landschaft angedichtet, ist erfunden von Menschen, die unseren Lebens-
raum gar nicht kennen. Die Téler sind lang und die Krichen tief, aber sie
sind ohne Schrecken; das Unheil lauert nicht hier, sondern in den Enzi-
flihen, wo die groflen Unwetter herkommen, aber das ist nicht mehr die
Welt der Lebenden. In den Burgen und Tiirmen und Domen einer Welt
aus tausendfiltig gefarbten Steinen, weit hinten am Napf, dort hausen die
Unseligen, die Vogte und Halsabschneider, die ungetreuen Ratsherren, die
Marchversetzer und Frevler. Wenn das Volk von ihnen und ihrer schroffen,
verlassenen Welt spricht, geschieht dies nicht laut, und der Mensch spiirt ein
tiefes Unbehagen, wenn er dieses Jenseitige anrithrt. Die Welt der Lebenden
ist anders. Auch die Wilder sind nicht bedrohlich, wie ihnen nachgesagt
wird. Sie speichern das Wasser und zihmen den Wind, wenn er iiber die
Eggen fegt, spenden wohlige Wirme und Holz fiir den Menschen, der in
den Dorfern und auf den einsamen Gehoften lebt.

Wenn etwas kennzeichnend ist fiir unsere Landschaft, dann ist es die
Abgeschiedenheit. Das war wohl immer so und ist noch heute nicht anders.
Die Napftiler wurden spdt besiedelt; wer siedeln wollte, mufite hinein-
dringen in den Wald, mufite hauen, reuten, schwenden, sengen und brennen,
muflte in Jahrzehnten dem groflen Wald Juchart fiir Juchart des zu be-
bauenden Landes abringen. Es wiahrte lange, aber man hatte Zeit. Wir
Menschen des Luzerner Hinterlandes tragen noch jetzt die Ziige des von der
Einsamkeit des Waldes geformten Menschen, der in der Abgeschiedenheit
des Einzelhofes das Schweigen und Horchen gelernt hat. Und dazu kommt
wohl noch etwas anderes: das heutige Luzerner Hinterland war, wie lange
wissen wir nicht, Grenzland gegen Westen, war viel bedroht und weit ent-
fernt von den Gnidigen Herren, zum guten Teil auf sich selbst angewiesen.
Wenn es wahr ist, daff der Hinterlinder dem unbekannten Fremden mit
vorsorglicher Reserve begegnet, bis er ihn kennt, so wire dieses Erbgut
durchaus zu verstehen.

Auch hier wieder: wer das Wesen unserer Sakrallandschaft im allgemei-
nen und dasjenige der Heiligen Biume im besondern verstehen will, muff
alles miteinbeziehen und beriicksichtigen, die Landschaft mit thren Formen
und Gestalten, das Volk, so, wie es ist, mit all seinem Erb- und Erfahrungs-
gut, die Ganzheit des Lebens und des Lebensraumes.

95



Die letzten T age der Heiligen Baume

Die Vergangenheit der Heiligen Biume verliert sich in der Sage. Da-
gegen wissen wir einigermaflen Bescheid iiber ihre letzten Tage. Freilich ist
auch dieses Bild unvollstindig, aber es gibt uns doch einen Einblick in das
Geschehen um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert, als die Heiligen
Baume unter den Hieben der polizeilichen Axt fielen.

Der erste Heilige Baum unserer Gegend, von dem wir wissen, wann er
liquidiert wurde, ist der Heilige Baum im Eiholz, an der Strafle vom Oster-
gau iiber den Rotelberg. Am 16. Januar 1807 schreibt der Leutpriester von
Willisau einen Brief an die Polizeikammer, in dem er bemerkt, das Eiholzer-
Chippeli sei vor 36 Jahren niedergerissen worden.? Das miifite also im Jahre
1771 gewesen sein.

Diese Aktion fillt in die Zeit des Josephinismus, einer Epoche, die ge-
kennzeichnet ist von Absolutismus und Aufklirung. Auch auf dem Lande
waren viele Priester dieser Richtung zugetan und benutzten die Stromung,
um die vielen Formen der Volksfrommigkeit zu liquidieren. Die damit ver-
bundenen Mafinahmen aber waren sehr unpopulir, und man kam, um das
Volk zu beruhigen, nicht um Zugestindnisse herum. Dies trifft auch beim
Eiholzer-Chippeli zu, wo die Behorde gestattete, ein Helgenstockli zu er-
richten, das dann eine Generation spiter wieder zum Stein des Anstofles
wurde.

Im Jahre 1802 wurde Ignaz Karl Heinrich Freiherr von Wessenberg Ge-
neralvikar der Ditzese Konstanz, zu der auch unsere Gegend gehorte. Er
bekleidete sein Amt bis 1827. Wessenberg «war einer der entschiedensten
Vertreter der religiosen Aufklirung im katholischen Bereich und verfolgte
seine Ziele mit grofler Zihigkeit. Schon im 18. Jahrhundert hatten aufkli-
rerische Ideen in der katholischen Geistlichkeit Eingang gefunden; durch
den Generalvikar wurden sie in der Diozese «offizielles kirchliches System».
In dieses System pafiten nur wenige der spezifischen Aeuflerungen katho-
lischer Volksfrommigkeit: Wallfahrten und Prozessionen, der Rosenkranz,
die Abldsse und viele Elemente der Heiligenverehrung wurden fast ein hal-
bes Jahrhundert lang bekdmpft. Freilich waren die damit verbundenen
Mafinahmen so unpopulir, dafl schliefilich die Kirche selbst von den bemiih-
testen Aufklirern abriickte und die alten Kultformen, an denen das Volk
hing, rehabilitierte».10

In diese wessenbergische Zeit fillt nun der Kampf gegen die Heiligen
Bidume unserer Gegend mit der Polizeiaktion gegen die Heilige Eiche in
Dagmersellen, die Heilige Buche zu Oberwil und die Heilige Tanne im
Birchbiihl. Dafl noch weitere Heilige Biume zum Verschwinden gebracht

9 Staatsarchiv Luzern, Akten Sch. 29/24 A+B
10 Scharfe-Schenda-Schwedt (s. 2 oben), S. 10

96



wurden, beweist der Fall der Helgen Eich in Gettnau, der wohl als Muster-
beispiel von weniger dramatisch verlaufenen Aktionen gelten darf.

Wenn wir nach den Griinden fragen, die zur Beseitigung der Heiligen
Biume fiihrten, gibt uns das Protokoll der Polizeikammer!! eine Antwort.
Es heisst dort, die Baume hitten «nicht nur zu verschiedenem Aberglauben,
sondern selbst zu drgerlichen Unfugen bis anhin Anlafl gegeben, sodaf selbst
von den Pfarrern der umliegenden Gegend auf die Ausrottung derselben
gedrungen werde». Tatsichlich schreibt der Pfarrer von Willisau im Januar
1807 nach Luzern, die Regierung gehe mit Recht auf solche Aergernisse los,
und er nannte die Heilige Tanne im Birchbiihl eine heidnische Grotze. Dafl
die Leute in verschiedenen Anliegen zu den Heiligen Biumen wallfahrteten,
nannte er einen abergliubischen Wahn.12

Halten wir zum voraus fest, dafl es sich bei dieser Bewegung gegen die
Heiligen Biume — nicht nur gegen sie, sondern gegen viele Formen des
volksreligiésen Brauchtums iiberhaupt — um eine Zeiterscheinung handelt.
Vieles, von dem was beseitigt und abgeschafft wurde, erstand bald wieder
und entwickelte sich zu neuer Bliite, so z. B. die Prozessionen und das Wall-
fahrtswesen.

Im Laufe der Jahrhunderte wurde mehrmals gegen Heilige Biume und
Brunnen Sturm gelaufen. Schon im 8. Jahrhundert erlief Karl der Grofle
eine Verordnung betr. Zerstérung heiliger Baume, Brunnen und Steine, und
im 13. Jahrhundert predigte Berchtold von Regensburg gegen den Aber-
glauben der Dorfleute, die, wie er sagte, an heilige Brunnen, Biume und
Griber glaubten.!® Die offizielle Kirche ist immer wieder gegen Miflbriuche,
Uebertreibungen und Auswiichse ihrer Lehre aufgetreten. Dies kommt auch
etwa in den Klagen der Pfarrer bei bischoflichen Visitationen zum Aus-
druck. So beklagte sich 1597 der Pfarrer von Zell, «das die puren Inne (wie
synen vorfaren ouch beschechen) néttigen wollen mitt dem H. H. Sacra-
ment vsshin ze gan zu den Cleinen Feld Capellen vnd daselbs Mess ze lesen,
daf} aber sich nit gebiire vnd darzu ein grofle bschwird sye, vermeinend
die Herren Visitatores, von notten sye ynsehens ze schaffen».14

Mégen im Mittelalter noch Baum- und Brunnenkult anzutreffen gewe-
sen sein, fiir die Zeit des Uebergangs vom 18. zum 19. Jahrhundert ist dies
nicht mehr anzunehmen. Vielmehr sind die Heiligen Biume dieser Spitzeit,
wie bereits erwihnt wurde, als Verehrungsstitten im Sinne der vielen Ka-
pellen und Helgenstdckli zu betrachten. Der Ort der Christus- und Heili-
genverehrung an oder bei Badumen wurzelt wohl im Naturreligiosen, aber

11 Staatsarchiv des Kantons Luzern, Verhandlungsprotokoll des Kleinen Rats des
Kantons Luzern, 5. Sept. 1806

12 Wie Anm. 9

13 Geschichtsfreund, Mitteilungen des Historischen Vereins der fiinf Orte, Bd. 59,
155

14 Geschichtsfreund, Bd. 61, 257

97



der Kult selber ist langst nicht mehr ein Baumkult. Darum kann auch nicht
von heidnischem Aberglauben die Rede sein, wie die Gegner der immer noch
heilig genannten Bidume sich auszudriicken pflegten. Was bei diesen Heiligen
Bidumen sich ereignete, war kaum etwas anderes als landliufiges volksreligis-
ses Brauchtum, wie man es in jedem beliebigen Gnadenkapellchen und Wall-
fahrtsort antreffen konnte. Die oft seltsamen Formen und Auswiichse volks-
katholischer Frommigkeit existieren ganz unabhingig vom Vorhandensein
Heiliger Baume. Der Pfarrer von Willisau duflert sich in seinem Brief an die
Polizeikammer emp0rt tiber den dummen Wahn der Leute, die zur Heiligen
Tanne im Birchbiihl wallfahrten und dort Votivgaben an die Tanne und
das danebenstehende Kreuz hingten. Dasselbe geschah aber in jeder belie-
bigen Wallfahrtskapelle, wo bis in unsere Zeit hinein ganze Winde voll
wichserne, holzerne und metallene Nachbildungen von Kérperteilen, Votiv-
tafeln und Symbolen hingen, die nicht nur mit Erlaubnis der Geistlichkeit,
sondern sogar mit deren Forderung dorthin gebracht wurden.

Polizeiaktion gegen zwei Heilige Biume

Das Verhandlungsprotokoll des Kleinen Rats des Kantons Luzern vom
5. September 180615 berichtet folgendes:

«Auf vernommenen miindlichen Bericht der Polzeykammer, dafl in
einem Walde bey Dagmersellen sich eine Eiche, die Heilige genannt, und zu
Wyl bey Zell eine gleichartige Buche vorfinden, welche nicht nur zu ver-
schiedenem Aberglauben, sondern selbst zu drgerlichen Unfugen bis anhin
Anlaf gegeben, so, dafl selbst von den Pfarrern der umliegenden Gegend
auf die Ausrottung derselben gedrungen werde, bevollmichtigte der Kleine
Rath dieselbe, von ihr aus die erforderlichen Anstalten zu treffen, diese
Eiche sowohl als jene Buche in aller Stille wegschaffen zu lassen, um ferne-
ren Aergernissen und Unfugen dadurch ein Ende zu machen, mit der weitern
Anordnung: daff das Holz davon unter die Armen dortiger Gemeinden und
unter Aufsicht der Gemeindevorsteher verteilt werden soll».

Im Konzept zu dieser Protokolleintragung ist vorerst nur von der Hei-
ligen Eiche zu Dagmersellen die Rede. Offenbar ist die Heilige Buche zu
Oberwil bei Zell erst im Laufe der Verhandlung genannt worden, worauf
diese in die Aktion einbezogen wurde.!é

Vier Tage spiter, am 9. September 1806, machte die Polizeikammer des
Kantons Luzern an den bischoflichen Kommissar, Thaddi Miiller in Lu-
zern, folgende Mitteilung:

«Hochwiirdiger Herr Commissar! Dem Kleinen Rath ist unlingst die
Anzeige gemacht worden, dafl zu Wihl bei Zell eine sogenannte HI. Buoch

15 Staatsarchiv des Kantons Luzern
16 Wie Anm. 9

98



und zu Dagmersellen eine sogenannte HI. Eich zum Ergerniss des verniinf-
tigeren Teils des Volkes mit vielem Gepring und ausfallenden Andichte-
leyen unter Verabsiumung des ordentlichen pfirrlichen Gottesdienstes heii-
fig besucht und so zu sagen angebetet werden. Wenn nun solche irreligidse
Ausschweifungen demselben nicht gleichgiiltig seyn konnen, so hat Er uns
den Auftrag gegeben, dieselben in aller Stille und unter Vermeidung alles
Aufsehens umhauen zu lassen, zu welchem Ende wir diesen Nachmittag den
Landjiger Chef Portmann mit Zuzug Sechs andern fortschicken werden
mit dem fernern Auftrag, die allfillig sich dort befindlichen Voten usw. auf
der Stelle zu verbrennen, wenn sich aber HI. Bilder und Kreiizer vorfinden
sollten, selbe personlich dem betreffenden Ortspfarrer zu iibergeben. Wir
laden Sie demnach ein, die beyden Ortspfarrer dessen zu benachrichtigen
mit dem fernern Beyfiigen, am nichsten Sonntag in der Predigt das gesamte
Volk iiber diesen Vorfall und den guten Absichten der Regierung zu be-
lehren».17

Am gleichen Tage erlieff die Polizeikammer Schreiben an die Gemeinde-
gerichte in Zell und Dagmersellen, worin sie mitteilte, daf} der Landjiger-
chef Portmann den Auftrag habe, die zwei Heiligen Bdume umzuhauen, die
dort befindlichen Voten zu verbrennen und die Heiligenbilder persénlich
den Pfarrern zu iiberbringen. Wortlich heifft es dann weiter: «Bey diesem
Anlafl sehen wir uns bemiiffigt, Elich aufzufordern, mit aller Strenge und
Genauigkeit Eiier Augenmerk dahin zuwenden, dafl nirgends in Eiier Ge-
meinde andere dhnliche strafbare GoOtzenanbetungen vor sich gehen, und
sobald Thr nur von ihnlichen Sachen die geringste Spur haben solltet, uns
sogleich dessen zu benachrichtigen. Ferners werdet Thr das Holz von ob-
genannter Buoch (Eich) unter die Armen von Eilier Gemeinde austeilen
lassen.»18

Im Befehl an den Landjiger Portmann heifft es dann, er habe unter Zu-
zug von sechs thm beliebigen Landjigern die zwei Heiligen Biume umzu-
hauen, «unter Vermeidung so viel moglich alles Aufsehen und die allfillig
vorfindlichen Opfer usw. ohne Gerdusch auf der Stelle zu verbrennen.»?
Diese Schriftstiicke lassen wenig Verstindnis fiir das religivse Brauchtum
des Volkes erkennen. Die Angst vor einer Reaktion safl den Verantwort-
lichen offenbar im Nacken. Die iiberspitzte Formulierung bei der Schilde-
rung dessen, was bei den Heiligen Baumen geschah, wirkt tendenzits. Was
hier Unfug, Aergernis, Aberglauben, irreligise Ausschweifung, strafbare
Gotzenanbetung genannt wird, ist zu dieser Zeit und fiir unsere Gegend all-
gemeines volksreligioses Brauchtum. Von eigentlichem Baumkult kann zu
dieser Zeit keine Rede mehr sein. Es ist nicht erwiesen, dafl bei den Heiligen

17 Wie Anm. 9
18 Wie Anm. 9
19 Staatsarchiv Luzern, Akten Schachtel 29/24 A+B

99



Biumen des ausgehenden 18. und des beginnenden 19. Jahrhunderts etwas
anderes geschah als in jeder Kapelle, die vom Volk im Vertrauen auf iiber-
natiirliche Hilfe in Anliegen besucht wurde. Objekt der Zuflucht war nicht
der Baum oder eine in ihm waltende Naturgottheit, wie in der Friihzeit der
Heiligen Biume, sondern die Heiligen, die nach dem Volksglauben hier
gnidig waren. Aufschluflreich ist in diesem Zusammenhang, daf} die Land-
jager, die die Heiligen Badume umzuhauen hatten, den Befehl bekamen, die
Votive und die Heiligenbilder, die an den Biumen hingen, nicht gleich zu
behandeln: die Votive mufiten auf der Stelle verbrannt, die «HI. Bilder
und Kreuzer» dagegen dem Ortspfarrer abgeliefert werden. Das Holz der
Baume mufite von den Ortsvorstehern unter die Armen verteilt werden.

Die Heilige Eiche zu Dagmersellen

Standort der Heiligen Eiche zu Dagmersellen war der Kreuzhubel, wo
sich heute eine Wallfahrtskapelle befindet. «Von nah und fern pilgern an
schonen Sonntagnachmittagen, Muttergottesfesten und besonders an den
Mirzenfreitagen fromme Leute zur Muttergottes auf dem Kreuzberg, um da
ihre Anliegen vorzubringen», schreibt 1922 Pfarrer Korner.2° Der Autor ist
dem Ursprung des Wallfahrtsortes nachgegangen und hat eingehend iber
die Geschichte der Heiligen Eiche auf dem Kreuzhubel berichtet. Der Be-
richt ist im Rahmen dieser Arbeit sehr aufschluflreich; wir lassen ithn darum
mit einigen unbedeutenden Kiirzungen folgen:

Eine alte Ueberlieferung weifl zu berichten, dafl die Anfinge der Wall-
fahrt bis in die Kreuzziige im 11. und 12. Jahrhundert zuriickgehen. Ein
Kreuzfahrer aus Dagmersellen soll mit einer erbeuteten Fahne auch eine
Reliquie vom hl. Lande mit nach Hause gebracht haben. Diese soll dann
hier oben auf der Héhe in eine Tanne eingegraben worden sein. Von da an
sei der Baum der «heilige» genannt worden.

Es handelt sich bei der Reliquie um die Riickverlegung einer spitern
Tatsache in eine lingst vergangene Zeit mit dem durchsichtigen Zweck, die
Reliquie umso #lter und verehrungswiirdiger erscheinen zu lassen. Bessern
Aufschluf} iiber Entstehung der Wallfahrt auf dem Kreuzberg gibt uns eine
Urkunde aus dem Jahre 1733: «zu wissen, daf} zu dieser Zeit dess damals
Regierenten Landvogts Joh. Martin Baltassar die Ehrente Geschwornen
sammt Einer Ehrsamen Gemein Tagmersellen mit und in bey sein dess da-
malligen Herr Pfahrherr Andreas Kiing fiir und wegen Manigfaltigen Ge-

20 Korner, Gedenkblitter der Pfarrei Dagmersellen, 1922, S. 44 ff.

100



bresten dess Viehs und schwiren hoch Gewitter Ein Creutz auf die Allmind
aufzurichten, bewerkstelligdt fiir guot befunden, allso dafl wan Leuth
anherr komen sein und ihress Gebatt mit Andacht verrichtet haben, ist ihnen
gantz Trostreich geholfen worden.»

Ein fast gleichlautender Bericht iiber die Aufrichtung eines Kreuzes in
besagtem Jahr findet sich in einem Fertigungsrodel der Gerichtskanzlei Al-
tishofen von Gerichtsschreiber Sebastian Brun. Pfarrer Moser gibt in seiner
Chronik unter dem Jahre 1843 folgende Erginzungen: «dem Sigrist An-
dreas Kronenberg (1 1863) habe sein Vater Martin oft erzihlt, daf} zur Zeit,
wo der Kreuzhubel noch Gemeinland gewesen, dieses, wie das Gemeinland
grofitenteils, zum Weidgang benutzt worden sei. Da sei lingere Zeit alle
Nacht ein Stiick Vieh gefallen, wenn auch am Vorabend an keinem etwas
Krankhaftes wahrgenommen werden konnte. Man habe vieles, aber alles
fruchtlos, versucht. Endlich sei nach Rom berichtet und Hilfe gesucht wor-
den. Von daher sei dann eine bleierne Kapsel mit gewissen Sachen anher
gesandt und befohlen worden, diese an jenem Ort, wo das Vieh falle, in
einen Baum oder sonst sichern Ort zu tun. Dieses sei dann geschehen in eine
grofle Eiche.» Der letzte Satz ist kaum richtig, sondern die Kapsel mit der
Reliquie wurde zuerst in jenes oben erwihnte Kreuz getan, was iibrigens die
folgende Urkunde aus dem Jahre 1754 bestidtigt: «Aber Anno 1754 unter
dem Regierenden Landvogt Jost Claus Joachim Schuomacher durch An-
spornung dess damalligen Pfahrherrn Josef Antony Hunkhellers und Junk-
herr Carly Pfyffer, Herr zu Altishoffen, auf hohen Befehl U.GG.H und
Obern hinweg und auss dem Grund zu thuon Befohlen (nidmlich das Kreuz)
so auch geschehen und dass Heilligthum in die nichst dabey stehende Fich
gethan worden durch Undervogt Sebastian Brun, damals waren Geschwo-
ren Undervogt Josef Cronenberg, Jakob und Melchior Marfurth, Marti
Beriger, Johaness Schirer, Joseph - Michael - Ludi und Heinrich die Cro-

nenberg, Frantz und Weibell Heinrich Guott.»

Der bereits genannte Gerichtsschreiber Sebastian Brun meldet mit #hn-
lichen Worten, daf} die Obrigkeit «durch villfiltiges, jedoch allerdings nicht
wahrhaftes Berichten veranlaflt worden, besagtes Creutz zu dilgen und zu
Aschen verbrennen den 7. Okt. in Beysein des obgemeldeten Pfahrherrn
und Landvogten». Die Ueberlieferung behauptet dann noch im Anschluff
daran, Pfarrer Hunkeler sei bald darauf {iber Nacht lahm geworden, so dafl
er weder gehen noch stehen konnte, weshalb er sofort an Ort und Stelle ein
neues, schones Kreuz aufrichten und die Gedenktafeln wieder anbringen
lie}. Wie immer es sich damit verhalten mag, das Wichtige ist, daf} das
«Heiligthum», was nicht anderes als die genannte Kapsel mit der Reliquie
bedeuten kann, aus dem Kreuz, vor dessen Zerstérung, entfernt und in eine
dabei stehende Eiche geborgen wurde. ,

Hier setzt nun Mosers Chronik wieder ein: «In den 90er Jahren, als der
Unglaube und ein antichristlicher Geist, die Aufklirung, wie man dies

101



nannte, als Folge der ersten franzdsischen Revolution in die arme Schweiz
kam und viele Weltliche und Geistliche ansteckte, zu dieser Zeit mufite
diese Eiche umgehauen werden. Der Befehl hiezu erfolgte wirklich durch
den Kleinen Rath am 5. Herbstmonat 1806. Vor dessen Ausfithrung (durch
zwei hiesige Zimmerminner) schickte der damalige Vater Sigrist seinen Sohn
Ludwig auf den Kreuzberg mit dem Auftrag, in diese Eiche etwa 2 Fuf}
vom Boden einzumeifleln, weil dort die Kapsel mit geweihten Sachen sei.
Diese soll er herausnehmen und heimbringen. Sie ward gefunden und liegt im
Pfarrarchiv. Sie ist aus Blei; was sie enthaltet, kann ich nicht sagen». So
der Chronist.

Vor einigen Wochen habe ich diese Kapsel mit dem Herrn Pfarrhelfer
untersucht. Der Deckel war eingedriickt, zum kleinern Teil entfernt. Im
Innern fanden wir eine kleine Reliquie, einen Heiligen mit Mitra darstel-
lend, in Papier gewickelt, wovon wir noch so viel lesen konnten, dafl es sich
um die Reliquie eines Martyrers Sabbas handeln diirfte.

Der Ursprung des Kreuzhubels mit seiner Wallfahrt wire somit ziemlich
klar gemacht: zuerst ein Kreuz auf dem einstigen Allmendland wegen Vieh-
presten, spater kommt eine Reliquienkapsel hinein; das Kreuz wird ent-
fernt, die Kapsel aber in einer Eiche eingemeiflelt. Von da wird sie weg-
genommen vor dem Fillen der Eiche.

(Pfarrer Korner, Gedenkblitter der Pfarrei Dagmersellen, 1922.)

Als A. Liitolf vor etwas mehr als hundert Jahren seine Sagen sammelte,
wurde ihm folgendes berichtet:

«Auf dem Kreuzhubel bei Dagmersellen, in dessen Gemarkung, im Lu-
therthal, man ein Isisbildchen gefunden, steht ein weitum sichtbares Kreuz
am Waldsaum und nahe dabei war «die heilig Tannen», in welcher ein von
vielen Votiv-Hinden, Fiifflen und solchen Sachen umgebenes Marienbildniss
zu sehen gewesen ist. Aufler fiir allerlei Gebresten «versprechen» besonders
Frauen dahin, welche entweder den Ehesegen noch nie gehabt oder dann
nur «ungefreute» will sagen vor der Taufe verstorbene Kinder bekommen
haben».2t

Es handelt sich hier bei der erwidhnten Heiligen Tanne nicht um eine
Verwechslung mit der Heiligen Eiche, sondern um die Nachfolgerin der
letzteren. Pfarrer Korner fiigt seinem oben wiedergegebenen Bericht bei:
«Als wieder ruhigere Zeiten folgten, wurde das Kreuz erneuert. Bald kam
zur Kreuz- auch die Muttergottesverehrung hinzu. Ein frommer Mann von
Dagmersellen, der sogen. «Bernhardlidokter» (Bucher), ein Leutedoktor,
lief} neben dem Kreuze an eine umfangreiche Tanne eine Nische anbringen
und ein altes, spatgotisches Muttergottesbild hineinstellen. — Eine eigene

21 Litolf, S. 364

102



Kapelle zu bauen gestattete die Regierung nicht. Das war erst 1888 moglich
unter Pfarrer Renggli.»

Diese Mitteilung deckt sich mit dem, was Liitolf berichtet. Die Tanne,
an der der Leutedoktor aus Dagmersellen eine Nische mit einem Mutter-
gottesbild anbringen lieff, wurde also vom Volk «Heilig Tanne» genannt.
Dieser zweite Heilige Baum auf dem Kreuzhubel in Dagmersellen war, als
Liitolf um 1860 herum Sagen sammelte, nicht mehr vorhanden. Das Volk
wufite nur noch zu berichten, dafl beim Kreuz einst die Heilige Tanne, mit
vielen Votiven behangen, gestanden sei. Diese Aufmachung entspricht der-
jenigen an der Heiligen Tanne in Birchbiihl, zwischen Willisau und Luthern
(s. unten). Vielleicht wurde auch die Nachfolgerin der Heiligen Eiche auf
dem Kreuzhubel, die Heilige Tanne, mit andern Heiligen Biumen des Lu-
zerner Hinterlandes behdrdlich liquidiert.

Was sich hier in Dagmersellen ereignete, lifit sich auch an andern Orten
nachweisen, so im Birchbiihl und im Eiholz, beide in der damaligen Pfarrei
Willisau: das Volk lief sich die Stidtten des hergebrachten religiosen Brauch-
tums nicht wegnehmen. Die Regierung wuflte dies und gab darum den Ge-
meindevorstehern Weisung, «mit aller Strenge und Genauigkeit» darauf zu
achten, daf nicht wieder «ihnliche strafbare Gotzenanbetungen» vorkamen.

Erginzend sei festgehalten, dafl zu den Anliegen, die Liitolf als Beweg-
grund fiir eine Wallfahrt auf den Kreuzhubel anfihrt, noch ein weiteres
kommt, das bis vor wenigen Jahren allgemein bekannt war: TGchter, die
einen Mann suchten, machten eine Wallfahrt auf den Kreuzhubel. Dies geht
auch aus einer Erzihlung hervor, die um die Mitte des 19. Jahrhunderts
entstanden ist und deren Handlungsort Kottwil ist.22

Die Heilige Buche zu Oberwil bei Zell

Die Geschichte der Heiligen Buche zu Oberwil liegt — wie diejenige
der meisten Heiligen Biume — im Dunkeln. Wenn wir nicht Kenntnis hit-
ten von der behdrdlich angeordneten Beseitigung, wiilten wir iiberhaupt
nichts von diesem anscheinend doch recht bedeutenden Heiligen Baum. Was
besonders verwundert, ist der Umstand, dafl auch dusserlich kein sichtbares
Zeichen von der Heiligen Buche zu Oberwil iibriggeblieben ist. Fast alle
andern Heiligen Biume unserer Gegend sind vom Volk ersetzt worden durch
Kapellen, Kreuze oder Helgenstockli. In der Gegend, wo die Heilige Buche
zu Oberwil stand, ist nichts Derartiges zu finden. Das will nicht heiflen,
dafl seinerzeit anstelle der Heiligen Buche nicht ein sakrales Denkmal ge-
setzt wurde; ein Kreuz oder ein Bildstock kann zerfallen und nicht ersetzt
worden sein. Die Tatsache, dafl in Oberwil eine Buche stand, die vom Volk

22 (Versshnt am Weihnachtstage» von Alfred Bucher in Wochentliche Unterhal-
tungen, Beilage des «Luzerner Tagblattes», Nrn. 1-3, 1895

103



«Heilig Buech» genannt wurde, ist bewiesen durch die Schriftstiicke im Zu-
sammenhang mit der Polizeiaktion vom 9. September 1806, ferner durch die
beildufige Erwihnung in einem Dokument, das mit der Heiligen Buche an
sich nichts zu tun hat. Wir werden gleich darauf zu sprechen kommen.

Der Erfolg, der dem Suchen nach einem weitern Hinweis oder einem
Anzeichen fiir das Vorhandensein der Heiligen Buche zu Oberwil jahrelang
versagt blieb, trat schliefilich, wenn auch in bescheidenem Mafle, doch noch
ein. Unter Akten im Staatsarchiv Luzern?® fand Staatsarchivar Dr. Glauser
einen Hinweis auf die Heilige Buche zu Oberwil. Dieser findet sich in einem
Schreiben des Landvogtes von Willisau, Karl Christoph Dulliker, datiert
vom 8. Oktober 1680, an die Gniddigen Herren in Luzern.

Vier Berner aus der Gegend von Huttwil hatten an der Willisauer M4if
iber ihren Durst getrunken. Kurz vor Nachteinbruch nahmen die Ange-
trunkenen den Heimweg unter die Fiifle. Die Landstrafle von Willisau nach
Huttwil fiihrte damals iiber Kippelimatt-Olisriiti-Stocki-Oberwil-Ufhusen
nach Huttwil. Zwischen Oberwil und Hiiswiler Schachen fielen dann zwei
der vier nichtlichen Heimkehrer, die sich voneinander getrennt hatten, iiber
eine Fluh zutode. Im Bericht nach Luzern heifit es, «dafl vermuothlich dise
Berner den bdsen Fuofiweeg bei der vor demme so genannten heiligen Buoch
haben abweichen und der Karren Strafl nach gehen wollen, haben aber zu
weit auf die rechte Hand in die Matten hinein geschlagen und seien bei eitler
Nacht an einen gar gichen Stotzrein kommen, allwo Sye ertrohlet und
unden iiber ein Felsen etwan eine Scheiier hoch hinab in die Luthern, so jetz
zwar kein Wasser habe, zu todt gefallen seyent.» Den Rest der tragischen
Geschichte wollen wir uns ersparen, denn es geht hier nicht um diese, son-
dern um die Belegstelle fiir die Heilige Buche zu Oberwil, die im erwihnten
Bericht noch zweimal genannt wird.

Damit wissen wir, daf} die Heilige Buche zu Oberwil bereits 1680 exi-
stierte. Und es ist mit Hilfe der Wegbeschreibung auch moglich, den Stand-
ort zu bestimmen. Die Heilige Buche stand am siidwestlichen Rande der
Zeller Allmend, in der Gegend, wo noch heute die Strafle den steilen Wald
hinunter ins Lutherntal fiihrt (dies war friiher die Landstrafle von Willisau
Richtung Bern und Solothurn). Auch den bosen Weg, wie er im erwihnten
Bericht mehrmals genannt wird, gibt es heute noch; er fithrt iiber den Lu-
thernflithen durch, Richtung Hiiswiler Briicke. Die Leute der Umgebung
nennen diese Gegend «Siidewand». Soviel wissen wir also heute noch von
der Heiligen Buche zu Oberwil, die auf Befehl der Polizeikammer des Kan-
tons Luzern im September 1806 umgehauen wurde. Aus den Dokumenten
dieser Zeit geht hervor, dafl die «Heilig Buech» mit religiosen Zeichen aus-
gestattet und mit Votiven behangen war.

23 Staatsarchiv Luzern, Willisau F 4, Todfunde, 618

104



Die Heilige T anne im Birchbiibl

Am 7. Januar 1807, also vier Monate nach der Liquidation der Heiligen
Biume in Dagmersellen und Oberwil, wandte sich die Polizeikammer des
Kantons Luzern in einem Schreiben an den Leutpriester von Willisau. Sie
habe in Erfahrung gebracht, schreibt die Behorde, dafl im Birchbiihl, im
Stadtkirchgang und Gerichtskreis Willisau, eine sogenannte heilige Tanne
stehe. Sie ersuche um bestimmten Bericht dariiber, was fiir eine Bewandtnis
es mit dieser Heiligen Tanne habe, «indem oft viele Unfugen bey dergleichen
Sachen statt finden, denen nothwendig Einhalt gethan werden muf3».

In seinem Brief vom 16. Januar 1807 fiithrt dann der Leutpriester von
Willisau aus: .

«Diese Tanne steht nicht einzeln, sondern noch mehrere bey und neben
ihr. Am nimlichen Platz steht zugleich ein hdlzernes Kreuz, welches mit
den Tannen in die Andacht verwickelt wird. Man hat den dummen Wahn,
durch die Verehrung dieses Orts von rheumatischen Schmerzen befreyt zu
werden. Darum lduft man von verschiedenen Seiten her, um auf dieser An-
hdhe zu beten und trigt holzerne Vocionalia (Bein und Arm) dahin und
hingt selbe an die Tanne und an das Kreuz hinauf. Als aber der Eigentiimer
von dieser heidnischen Grotzen in dem verflossenen Jahre bemerkte, dafl
die hochweise Regierung (mit Recht) auf solche Aergernisse losgehe, so be-
freyte er die Tanne von allen Vocionalien und hingte diese dem Kreuz an.

Als ich dieses alles wuflte, so ging ich selbst hin, traf die Sache nach
obiger Beschreibung an und traf dann folgende Verordnung: Ich gab dem
Eigentiimer den Befehl, daf§ er alle Vocionalien von diesem Platz wegnehme
und in der Zukunft mit allem, was mdchte hergebracht werden, allsogleich
auf die nimliche Art verfahren solle, im widrigen Falle wiirde nicht blof
seine Tanne, sondern auch das Kreuz in der Gefahr stehen, weggeschafft zu
werden. Der Eigentiimer, obwohl ungern, versprach es mir und that es auch.

Hochgeachteter Herr! So verhaltet sich die Sache; das habe ich gethan
und bewiirkt. Was es aber in Zukunft fiir Folgen hat, kann ich freilich nicht
sagen. Dem abergldubischen Wahn ist freilich dadurch noch nicht abgehol-
fen. Es konnte vielleicht gut seyn, wenn diese Tanne umgehauen und das
Kreuz an ein anderes Ort hin versetzt wiirde. Doch will ich Thnen nicht
Vorschriften machen, denn Thre Einsichten werden das hinreichend thun.»24

So geschah es denn auch. Bereits einen Tag spiter, am 17. Januar 1807,
schrieb die Polizeikammer des Kantons Luzern an das Gemeindegericht von
Willisau: «Es ist uns Anzeige gemacht worden, daff im Birchbiihl in Eurem
Gerichtskreise eine so genannte hl. Tanne und neben derselben ein Kreuz
stehe, welches mit derselben in die Andacht vieler Leute verwickelt wird,
wo viele Voten angehingt werden, welches den verniinftigen Leuten zum

24 Wie Anm. 9

105



Aergernis, den Dummen aber zur Nahrung ihres Aberglaubens gereichen
mufl. Um dergleichen Unfugen Einhalt zu thun, erhaltet IThr anmit den Be-
fehl: dieses Kreuz auf dem Birchbiihl an einen andern schicklichen Ort ver-
setzen zu lassen und den Eigentiimer obengenannter Tannen ernstlich zu
ermahnen, dafl er nicht zugebe, daff dergleichen abergliubische Dinge, als
Voten und dergleichen, angehingt werden und daf er in solchen Fillen
solche Sachen alsogleich wegnehmen lasse.»

Man verzichtete also auf das Umhauen der Heiligen Tanne, dringte aber
auf das Versetzen des Kreuzes und das Entfernen der Votive. Was spiter
geschehen ist, entzieht sich unserer Kenntnis. Wir wissen aber sicher, dafl
weiterhin Votive aufgehdngt wurden, vielleicht nicht an die Tanne, falls
diese nicht doch noch weggeschafft wurde, aber sicher ans Kreuz.

Das Kreuz im Birchbiihl, bei dem die Heilige Tanne stand, steht noch
heute. Die alten Wechsler im Birchbiihl haben mir erzihlt, sie wissen noch,
dafl am Kreuz Arme und Beine aus Schindeln aufgehingt gewesen seien,
also hélzerne Votive, und daf die Leute von weither wegen Gliedersucht
gekommen seien; dies mufl noch im ersten Jahrzehnt nach 1900 der Fall ge-
wesen sein, vielleicht sogar noch spiter. Einzelne Wallfahrten zum Kreuz
von Birchbiihl sind bis in unsere Tage zu verzeichnen. Ich habe auch im
Luthertal mehrmals gehort, dafl Leute zum Birchbiihlkreuz gingen, um von
Zahnschmerzen befreit zu werden. Dies konnte darauf hindeuten, daf hier
auch die heilige Apollonia verehrt wurde.

Das Eiholzer Chappeli

Ueber das Schicksal dieser volkstiimlichen Andachtsstitte wissen wir
wiederum aus dem Briefe des Leutpriesters von Willisau Bescheid. Nach-
dem Pfarrer Meyer iiber die Helgentanne im Birchbiihl berichtet hat, fihrt
er im zweiten Teil des Briefes vom 16. Januar 1807 an die Polizeitkammer
des Kantons Luzern weiter:

«Nebst dieser famosen Wallfahrt habe ich fast eine gleiche in meiner
Pfarrei. Diese ist auf der Seite gegen Menznau und heifit das Eiholzer Ki-
pely. Schon beyliufig vor 36 Jahren wurde dieses Kipely von der dama-
ligen Regierung niedergerissen, aber dabey die unvorsichtige Nachsicht be-
gangen, dafl man dann ein sogenanntes Helgenstockli hat hinstellen lassen.
Dieses hat nun in den Kdpfen der Bauern die nimliche Kraft wie vorhin
das Kipely. Was soll man nun hier tun? Lafit man es stehen, so gereicht es
dem verniinftigen Christen immer zum Aergernis, dem Dummen hingegen
zur Mehrung des Aberglaubens. — Doch was Sie hierin thun wollen, so
bitte ich Sie, thun Sie es nicht ganz durch mich, ich wiirde sonst deswegen
bey den Blinden in den Miflkredit verfallen und dann weit weniger zu der
guten Sache helfen konnen, als wenn ich im Verborgenen arbeiten kann.»

106



Das in diesem Brief erwahnte Helgenstdckli im Eiholz stand — und steht
heute noch — an der Strafle vom Ostergau iiber den Rételberg; es wird noch
heute Eiholzer Chippeli genannt. Der Pfarrer von Willisau sagt, dieses sei
«beyldufig vor 36 Jahren» von der damaligen Regierung niedergerissen wor-
den. Dies miifite also um 1771 herum gewesen sein.

In Akten der Landvogtei Willisau ist unter den auflerordentlichen Aus-
gaben folgende Eintragung zu finden: «Lauth hochoberkeitlicher erkantnus
wegen schleifung des Eyholtzer Chipelis kosten gehabt 4 gulden».?s

Es stellt sich die Frage, was man unter diesem «Eiholzer Chipeli», wie
es vor 1771 dastand, zu verstehen hat. Liebenau sagt, dafl es sich um einen
Heiligen Baum gehandelt habe, der damals gefillt wurde.26 Tatsichlich
deuten alle Anzeichen in dieser Richtung. Erstens ist kein Fall bekannt, dafl
in unserer Gegend ein Chippeli gewaltsam geschlissen wurde; die Begeben-
heiten in Dagmersellen, Oberwil und Birchbiihl zeigen eindeutig, daff man
an Sakralbauten, Kreuze und Heiligenbilder nicht Hand anlegte; der Kampf
galt den Biumen und den Votiven, vor allem aber den Volkswallfahrten.
Die Haltung des Volkes geht deutlich genug aus den angefithrten Briefbe-
legen hervor. Zweitens wire es widersinnig, ein Chippeli niederzureifien,
um anschliefend die Bewilligung zum Erstellen eines Helgenstdcklis zu er-
teilen.

Wegen eben diesem Helgenstdckli beschwerte sich nun der Leutpriester
von Willisau. Und es wurde diesmal radikal vorgegangen. Im Brief der
Polizeikammer vom 17. Januar 1807, der den Befehl zum Versetzen des
Kreuzes auf dem Birchbiihl enthilt, steht weiter: «Eine gleiche Bewandtnis
hat es mit dem sogenannten Eiholzer-Képpeli auf der Seite gegen Menznau,
welches zwar vor vielen Jahren auf Befehl der damaligen Regierung nieder-
gerissen, statt dessen aber ein Helgenstdckli dorthin gesetzt wurde, Da dieses
nun ebenfalls zu vielen dergleichen Unfugen und Aberglauben Anlaf gibt,
so werdet Ihr auch dasselbe ginzlich wegschaffen lassen.»

Was nachher geschah, wissen wir nicht. Es ist nicht erwiesen, dafl das
Eiholzer Chippeli — so wurde es nach wie vor benannt — wirklich nieder-
gerissen wurde. Das Gemeindegericht, das den Befehl zum Wegschaffen be-
kam, stand dem Volk viel niher als die Gnadigen Herren in Luzern; es
kannte auch das religiose Empfinden und das Brauchtum des Volkes, ebenso
die zu erwartenden Reaktionen. Sicher ist, dafl das Helgenstockli, falls es
niedergerissen wurde, wiedererstand. In der Zeit nach dem Zweiten Welt-
krieg wurde das inzwischen morsch gewordene Chippeli neu erstellt und
steht heute noch.

Es ist hier noch auf ein volkskundlich bemerkenswertes Detail hinzu-
weisen. Ich habe jahrelang nachgeforscht, ob nicht in unserer Gegend ein

25 Staatsarchiv Luzern, Landvogtei Willisau, Fach 8, Jahresrechnung des Land-
vogtes fiir 1769/70
26 Geschichtsfreund, Bd. 59, 156

107



Hinweis auf das Loffelopfer zu finden sei. Beim Eiholzer Chippeli habe
ich den eigenartigen volksreligiosen Brauch schliefllich gefunden. Noch um
1920 herum brachten Leute, wenn sie Zahnweh hatten, einen Loffel (billiges
Haushaltbesteck) ins Eiholzer Chiappeli und erhofften dabei, daf} ihnen die
Zahnschmerzen weggenommen wiirden. Auch Josef Fischer erwihnt den
Brauch in seinen heimatkundlichen Notizen aus Geiff, verweist ihn aber
unberechtigterweise ins Reich der Sagen?’, Der Autor irrt sich auch, wenn
er von einem Bildstocklein im Rételberg spricht, wohin man die Loffel ge-
bracht habe. Es lafit sich nachweisen, dafl selbst die Leute vom Rotelberg
ihre Loffel gegen Zahnweh ins unweit von ihren Hofen liegende Eiholzer
Chippeli brachten. Auch hier ist wieder — wie beim Kreuz im Birchbiihl —
ein Hinweis auf die Verehrung der heiligen Apollonia zu sehen (die «Zind-
weh-Chippeli» sind in unserer Gegend recht zahlreich). Das Loffelopfer
scheint besonders in Oberdeutschland bekannt gewesen zu sein. So weify man
von der «Loffeltanne» bei Rothaus im Schwarzwald und von einem andern
Baum, der mit Loffeln und andern Weihegaben behangen war.28 Moglicher-
weise ist das Loffelopfer im Eiholzer Chippeli ein Hinweis auf einen friiher
vorhandenen Heiligen Baum.

Die Helgen Eich in Gettnan

Das Vorhandensein einer Heiligen Eiche auf dem Staldenknubel (Hubel
zwischen Grof}- und Aufler-Stalden) in Gettnau ist beildufig in einer Ver-
einbarung zwischen der Gemeinde und dem Besitzer des duflern Stalden-
hofes, Franz Arnet, 1827 erwahnt. Darin ist gesagt, daff anno 1805 bei der
Waldverteilung das alte Recht fiir Arnet, im Willbergwald Ziiniholz zu
nehmen, dahingefallen sei. Als Entgeltnis fiir dieses Recht sei von der Ge-
meinde «die Helgen Eich auf der Ussern Staldenweid geben worden, und
der Besitzer soll den Helg erhalten». Die Gemeinde trat also die Helgen
Eich dem Franz Arnet ab mit der Bedingung, dafl er den Helg (das Heiligen-
bild) erhalte.

Schon 1596 ist «die Eich auf dem Knubell» (Staldenweid) erwihnt und
1695 «die mittlere Eich auf dem Knubel». Es miissen also auf dem Stalden-
knubel, dem prichtigen Aussichtspunkt gegeniiber der Burg Kasteln, seit
Jahrhunderten Eichen gestanden haben.

Der Uebergang der Helgen Eich auf dem Staldenknubel vom Gemeinde-
in Privatbesitz ist ein h&chst interessantes Zeitdokument. Eine ganze Reihe
von Belegstellen in Urkunden und Protokollen jener Zeit bezeugen, dafl

27 Heimatkunde des Wiggertales, Heft 24, 13
28 Richard Andree, Votive und Weihegaben, Braunschweig 1904, S. 180

Lenz Kriss - Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiosen Volksglaubens, Miinchen
1971, S. 104

108



saimtliche Eichen, sowohl auf Gemeindeboden als auch auf privatem Grund,
der Gemeinde gehorten. Auch in der Vereinbarung 1827 mit Franz Arnet, in
der vom Abtreten der Helgen Eich im Jahre 1805 die Rede ist, steht der
Satz: «. . . die Eichen, die in und auf dem Staldenberg stehen, gehdren der
Gemeinde». Der hier erwihnte Staldenberg ist wieder der gleiche Stalden-
knubel, auf dem die Helgen Eich stand.??

Daraus muf} der Schlufl gezogen werden, dafl die Helgen Eich dem Franz
Arnet nicht stehend iiberlassen wurde, sondern dafl sie zuvor umgehauen
wurde. Da die Uebergabe der Helgen Eich in jene Zeit fillt, da die Regie-
rung gegen Heilige Biume vorging, darf man annehmen, dafl die Helgen Eich
auf dem Staldenknubel auf hohern Befehl liquidiert wurde. Die Bedingung
der Gemeinde, daf} Arnet «den Helg» zu erhalten habe, ist ein Akt der
Pietit und ein deutliches Bild der volksreligidsen Haltung. In was der so-
genannte Helg bestand, in einem Bild oder in einem Helgenstockli, kann
nicht gesagt werden. Ob an der Helgen Eich auch Votive aufgehingt waren,
|38t sich ebenfalls nicht mehr ermitteln. Das Schriftstiick, in dem die Hel-
gen Eich auf dem Staldenknubel genannt wird, wurde ja 22 Jahre nach der
Uebergabe des Heiligen Baumes an Franz Arnet abgefafit. Von einem Chip-
peli oder Helgenstockli auf dem Staldenknubel (heute -hubel genannt) ist
nichts mehr zu sehen.

Die Heilig Eich im Langnauer Wald

Im Langnauer Wald, an der alten Waldstrafle gegen Pfaffnau, stand
einst die Heilig Eich, von der alte Leute oft erzihlten. In Langnau und
Pfaffnau wird noch heute die Sage weitergegeben, die Heilig Eich im Lang-
nauer Wald habe geblutet, als sie gefillt wurde. Das Motiv des blutenden
Baumes ist zwar auch an andern Orten anzutreffen, aber vielleicht deutet
es hier doch daraufhin, dafl der Heilige Baum gegen den Willen des Volkes
beseitigt wurde und daff fiir die Menschen der Umgebung das Fillen der
Heilig Eich eine Freveltat war. Leider haben wir keine schriftlichen Zeug-
nisse iiber dieses Ereignis. An der Stelle, wo die Heilig Eich stand, steht
heute ein Helgenstockli mit einem kleinen gemalten Muttergottesbild. Der
Ort aber wird noch jetzt Heilig Eich genannt. An der Heilig Eich vorbei
ging frither der Bittgang der Langnauer nach Pfaffnau. Die alten Stérhand-
werker von Pfaffnau haben am Abend, wenn sie heimzugingen, bei der Heilig
Eich immer ein Vaterunser gebetet; dies hat mir ein alter Langnauer erzihlt.

29 Akten im Gemeindearchiv Gettnau
Josef Zihlmann, Die Hof- und Flurnamen der Gemeinde Gettnau, S. 62

109



Andere Heilige Biume

Bei der Hagstelli, an der Gemeindegrenze zwischen Hergiswil und Lu-
thern, am Fullweg vom Kurzhubel gegen das Luthertaler Dorf, steht heute
ein steinernes Helgenstockli mit der Jahrzahl 1844. Hier soll einmal eine
Heilige Tanne gestanden haben; der Ort heiflt heute noch Helgentanne3?.

Von drei riesigen Eichen im Unterskapf, am Weg von Hergiswil auf den
Menzberg,3! haben wir bereits berichtet. Eine von diesen drei Eichen wurde
Heilig Eich genannt. Das Motiv des eingewachsenen Heiligenbildes finden
wir auch an andern Orten immer wieder.32 An der Stelle steht heute noch ein
steinernes Helgenstockli, von dem die Anwohner Schutz gegen schwere Un-
wetter erwarten. Die dabei stehenden groflen Baume diirfen nicht gefillt
werden, sagt das Volk.

Von einer «Galgentanne» auf der Gmeinalp in Hergiswil war friiher
die Rede; sie ist erwihnt in einer alten Marchbeschreibung der Gmeinalp.
Die Wahrscheinlichkeit, dafl es sich auch hier um einen Heiligen Baum han-
delt, ist grof.

Auf die Helgentanne am alten Kilchweg von Luthern in den Flielen,
zwischen Guggi und Urseli, habe ich bereits hingewiesen. Die Tanne, an der
ein eisernes Kreuz befestigt ist, wird noch heute Helgentanne genannt.

Vielleicht muff man auch die Kreuztanne in Fischbach zu den Heiligen
Biumen zihlen. Sie stand an der Strafle von Fischbach in die Gretti. Von
ihr erzdhlte das Volk, daf} es der Ort sei, wo die Striggele das von ihr ent-
filhrte Kind getotet habe; man habe an der Tanne noch die Haare des
Kindes gefunden. Die Kreuztanne war eine michtige Tanne, die noch in
unserem Jahrhundert dort stand. An ihr war ein schmiedeisernes Kreuz be-
festigt. Als die Tanne gefallt wurde, erstellte man etwas davon entfernt ein
steinernes Kreuz, an dem man wiederum das gleiche eiserne Kreuz befestigte,
das vorher an der Tanne hing. Das steinerne Kreuz mit dem eisernen steht
noch heute.3® Auch hier ist wieder das Motiv des blutenden Baumes anzu-
treffen: Es gibt Leute, die wissen wollen, daf die Tanne beim Fillen geblu-
tet habe. Von der Kreuztanne als Kultstitte ist freilich nichts bekannt.

Es ist nicht anzunehmen, dafl damit die Heiligen Baume unserer Gegend
abschlieffend behandelt sind. Im Laufe der weitern Forschung ist mit neuen
Hinweisen und Erkenntnissen zu rechnen. Die vorliegende Arbeit soll in die
volksreligidse Situation, wie sie seit dem ausgehenden Mittelalter bis in das
jetzige Jahrhundert hinein in unserer Gegend Giiltigkeit hatte, einfiihren
und zugleich ein vorlidufiges Forschungsergebnis darstellen.

30 Der Hinterlinder, Beilage des « Willisauer Boten», Nr. 2, 1970

31 Liitolf, S. 361

32 Lenz Kriss - Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiosen Volksglaubens, S. 92
33 Zur Striggelen-Sage s. Liitolf, S. 31 ff.

110



	Heilige Bäume

