
Zeitschrift: Heimatkunde Wiggertal

Herausgeber: Heimatvereinigung Wiggertal

Band: 31 (1973)

Artikel: Heilige Bäume

Autor: Zihlmann, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-718928

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-718928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heilige Bäume

Ein Kapitel religiöser Volkskunde
aus dem Luzerner Hinterland

Josef Zihlmann

Heilige Bäume, was ist dasf

Zur Sakrallandschaft unserer Väter gehörten schon früh die Kirchen, die
noch heute das Bild unserer Dörfer beherrschen, die Kapellen und die vielen
Chäppeli, aber auch — bis in die letzten Gehöfte hinaus verstreut — die
ungezählten Helgenstöckli und Feldkreuze. Schließlich ist aber auch an alle
nach außen sichtbaren Zeichen religiösen Denkens und Empfindens, die an
Häusern, Scheunen und Speichern angebracht sind, zu denken. Alle diese
Zeichen, die das Sakrale in unserer Landschaft ausmachen, gehören noch
heute, wenn vielleicht auch in reduziertem Maße, zum volksreligiösen In-
ventarium katholischer Gegenden.

Bis ins 19. Jahrhundert hinein gehörte zu unserer Sakrallandschaft noch
das, was man im Volk Heiliger Baum nannte, jenes weithin erkennbare Mal,
in dem das Numinose auf innigste Weise mit der Natur verflochten ist. Das
Heilige in den Heiligen Bäumen der letzten Jahrhunderte ist zwar nicht
mehr zu vergleichen mit jenem Göttlichen, das diesen Bäumen in vor- und
frühchristlicher Zeit unserer Gegend nach dem Glauben der alemannischen
Siedler innewohnte. Die Heiligen Bäume der Germanen waren längst
«christianisiert». Was unser Volk verehrte, waren nicht mehr die Bäume selber,
sondern die religiösen Zeichen, die daran angebracht waren. Bei diesem oder
jenem Heiligen Baum mochte die ihm innewohnende volksreligiöse Substanz
zurückreichen bis in die Tage der Landnahme; viele von ihnen aber sind
kaum vor dem späten Mittelalter «heilig» geworden. Diese Spätlinge
unterscheiden sich in ihrer Entstehungsgeschichte kaum von den meisten Kapellen
und Bildstöcken, vor allem dann, wenn sie an vielbegangenen Straßen und
an Wegkreuzungen standen. Dieser oder jener Standort eines Baumes war
ein beliebter Rastplatz, wo die Fuhrleute halt machten. An anderer Stelle
hatte sich ein Unglück ereignet, und der dabeistehende Baum wurde zur
Gedenkstätte oder es wurde ein religiöses Zeichen an einem Baum angebracht,
weil ein Mensch in Not und Gefahr, denen er an dieser Stelle ausgesetzt
war, ein Gelöbnis gemacht hatte. Wie die Beweggründe auch sein mochten,

87



das Volk nannte nicht nur jene Bäume mit den frühen, sondern auch diese

mit den spät entstandenen Verehrungs- und Zufluchtstätten heilig. Und
manche von ihnen brachten es zur eigentlichen Berühmtheit, wie etwa der
Heilige Baum beim Eiholz, an der Straße über den Rötelberg, die Heilige
Buche zu Oberwil bei Zell, die Heilige Eiche zu Dagmersellen oder die Helgen

Tanne auf dem Birchbühl, zwischen Willisau und Luthern.
«Für mehr als viertausend Jahre läßt sich nachweisen, daß der Baum als

Idee und Erlebnisgestalt ein religiöses Symbol ist, und mindestens seit der
zweiten Hälfte des 2. Jahrtausends v. Chr. gibt es Zeugnisse dafür, daß
einzelne konkrete Bäume Symbole oder Naturdinge waren und sind, in denen
sich Gottheiten manifestieren oder die selbst göttliche Verehrung genießen»1.
Den Heiligen Baum gab es in diesen viertausend Jahren bei vielen Religionen

und in den verschiedensten Teilen der Erde. Als Lebensbaum ist der
Baum Symbol des Lebens überhaupt und findet in der neutestamentlichen
Symbolik seine Fortsetzung im Kreuz Christi.

Ueber den Baumkult bei den verschiedenen Völkern und Religionen sind
große Werke geschrieben worden. Was uns hier interessiert, ist der Heilige
Baum der christlichen Neuzeit und vor allem die konkreten Beispiele in
unserer Gegend. Bei der Behandlung unserer Heiligen Bäume wollen wir
zurückhaltend sein und die romantische Schilderung des Wehens und
Rauschens germanischer Gottheiten in ihren Kronen jenen überlassen, die es mit
dem volkskundlich Wahren und Feststellbaren nicht so genau nehmen.

Das heißt freilich nicht, daß die eigentliche Wurzel vieler volksreligiöser
Meinungen und Gepflogenheiten des späten Mittelalters und der Neuzeit
nicht doch im Baumkult unserer Ahnen vermutet werden muß. Es ist durchaus

für möglich zu halten, daß sich die letzten Regungen noch im Menschen
der Gegenwart bemerkbar machen und vielleicht noch bis in eine
unbestimmte Zukunft hinein vorhanden sein werden. Dies gilt vor allem für uns
Bewohner einer weithin unverdorbenen Landschaft, die wir wohl angenagt,
aber gottseidank noch nicht zerfressen sind von einseitig rationalistischer
und technisch orientierter Zukunftsgläubigkeit oder -ungläubigkeit. Ist es

nicht so, daß wir Menschen in der tiefzerfurchten Napflandschaft, ob wir es

wahr haben wollen oder nicht, noch ein seltsames, aber deutlich spürbares
Feingefühl für das haben, was eigentlich ganz im tiefsten Grunde der Dinge
und Geschehnisse vorhanden sein könnte? Sind nicht für uns noch viele
eigentlich recht alltägliche Dinge und Ereignisse der Gegenwart
durchschauert von jenem Numinosen oder Mythischen, das unsere Vorfahren auf
ihrem Lebensweg von der Wiege bis zur Bahre begleitete? Wir glauben,
unsere Landschaft und unser Leben entmythologisiert zu haben. Die Wälder
der Napflandschaft haben ihren Schrecken verloren, und die Bäche, die aus

1 Lenz Kriss - Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiösen Volksglaubens, München
1971, S. 91/92

88



den Krachen hervorquellen, sind gebannt. Sind sie es wirklich? Ist nicht
ganz im Untergrunde für uns noch etwas spürbar, ein Rückstand der Angst
vor jenem Geschehen, das unsere Alten erstarren ließ, wenn sich das
gefräßige Urtier vom Napf her durch die Täler wälzte. «Der Riternlochbach
feiert alle vierzig Jahre ein Fest», hat der alte Zimmerli Toni im Himmel
(so heißt ein steiles Heimwesen im Napfgebiet) einmal zu mir gesagt. Wenn
es wirklich immer vierzig Jahre ging bis das Wasser kam, so war diese
Zeitspanne gezeichnet von der Angst vor jenen Mächten, die das sanfte Bächlein

zum brüllenden, schäumenden und klopfenden Ungeheuer werden ließen.
Die Geschichten vom letzten Hochwasser wurden weitererzählt, sie wurden
mit den Jahren blasser und blasser und erstanden, wenn das Wasser wiederkam,

von einem Tag auf den andern in der ursprünglichen Frische. Die
erzürnten Gottheiten hatten wieder einmal ihr Fest gefeiert.

So ist es mit den Riesen, den Enzen, die in der Verlassenheit der Napfflühe

über Stein und Wald und Wild herrschen und die Macht haben, die
zerstörenden Elemente über die Menschen draußen in den Tälern
hereinbrechen zu lassen. In ferner Vergangenheit hat man, angst- oder ehrfurchtsvoll

erschauernd, an langen Winterabenden von ihnen erzählt, und die
Menschen unserer Gegend haben an schwülen Sommertagen mit angstvollem
Bangen hingehorcht nach den Enziflühen, wo die Unseligen in den
kirchturmtiefen Kesseln ihre Wetter brauten, ob nicht das unheilverkündende
Schießen und Tosen zu vernehmen sei, das jedem großen Unwetter vorausging,

das aber auch Krieg und Not bedeuten konnte. Wir reden uns ein, daß
alle diese Dinge einer fernen Vergangenheit angehören, seit Jahrzehnten
oder Jahrhunderten zugedeckt vom Schutt der Nagelfluh und überwachsen
vom Moos unserer Hochwälder. Wie wäre es möglich, daß es heute so etwas
noch geben könnte!

Liegt wirklich alles so tief verschüttet? Ist es nicht so, daß diese Geister
und Götter, oder anders ausgedrückt, das Mythische, ganz unvorhergesehen
durchbricht zu einer Art Epiphanie, die wir vielleicht kaum verstandesmäs-
sig wahrnehmen oder mindestens nicht wahrhaben wollen. Das Unheil der
tosenden und schießenden Geister droht über uns hereinzubrechen, wir
verbrennen auf der Herdplatte einen Palmzweig, spritzen geweihtes Wasser
vor die Dachtraufe und segnen im Namen Gottes Haus und Flur. Wohl
denken wir dabei nur an unseren Christengott, in dessen heiligstem Namen
wir die sakrale Handlung vornehmen. Tun wir dies, um unseren eigenen,
den Lieben Gott, der im Begriffe ist, Pfeile zu schleudern, uns gnädig zu
stimmen? Oder ist es nicht so, daß der Pfeileschleudernde im Grunde ein
anderes göttliches Wesen ist, ein Naturgott unserer Ahnen, vor dem wir
Angst haben und dem wir den Stärkeren, unsern Allmächtigen, gegenüberstellen,

damit er jene uns bedrohenden Mächte vernichte?
Ich rede oft und gerne mit den Landleuten unserer Gegend. Sie sprechen

nur mit großer Zurückhaltung von Mächten und Kräften, über deren Wesen

89



nachzudenken sich für sie anscheinend gar nie schickte. Früher, so sagten
sie, habe man viel über diese Dinge gesprochen. «Früher» heißt es immer
wieder; man möchte sich in der modernen Gegenwart keine Blöße geben.
Früher habe der Türst gejagt, erzählen sie noch heute, die Großmutter selig
habe es erzählt, und der alte Melk, der über achtzig gewesen sei, sei

hineingelaufen und habe nachher einen geschwollenen Kopf gehabt. Manche wissen

noch, wo der Türst hergekommen ist: «von der Weid herunter, unter
der krummen Eiche durch und an der Stelle, wo heute das große Fiolzkreuz
steht über die Straße, beim Nachbarn durch die Tenne — darum standen
die Tenntore immer offen —, dann hinaus über das Moos und in den Wald».
Je weiter die Erzählung geht, desto mehr ist man erstaunt, daß es sich um
Dinge handeln soll, die nicht zu erklären sind und die in ferner Vergangenheit

sich ereignet haben sollen. Das Ereignis hat in seiner Schilderung einen
sonderbaren Wahrheitsgehalt und rückt so nahe an die Gegenwart heran,
daß damit gerechnet werden muß, es könnte sich morgen oder übermorgen
wiederholen. Wenn nicht das Kreuz stünde, wäre man sogar sicher, daß der
Türst wiederkäme.

Wenn nicht das Kreuz wäre! Auf dieses Faktum stößt man immer wieder,

wenn man sich mit religiös-volkskundlichen Dingen befaßt. Das Kreuz
in der Landschaft ist der Punkt, wo sich Mythos und christliche Glaubenslehre

berühren. Dasselbe läßt sich von den Heiligen Bäumen, wie wir sie

aus dem Mittelalter und der Neuzeit kennen, sagen, ebenso von vielen
Kapellen und Bildstöcken. Hier an diesem Berührungspunkte entflammt das

Volksreligiöse und entwickelt sich in seinen oft ausgefallenen Formen zu
einer Volksfrömmigkeit, gegen die von Zeit zu Zeit die offizielle Kirche
vorzugehen sich verpflichtet fühlte. Aber das Volk liebt seine kleinen
Heiligtümer und seine religiösen Bräuche und läßt sich, wie wir am Beispiel
unserer Heiligen Bäume noch sehen werden, nicht oder nur ungern von
seinen religiösen Gepflogenheiten abbringen.

Im Geäste der Heiligen Eichen, Buchen und Tannen manifestiert sich
keine germanische Gottheit mehr, aber unter den an «christianisierten» Flei-
ligen Bäumen angebrachten Helgen lebt der alte Mythos weiter. Bei der
Heiligen Buche zu Oberwil ist Gott gnädig und erhört die Bitten leidgeplagter

Menschen. Der Baum wird zum Wallfahrtsort, an Stamm und Aesten
hängen Votive. Aber gleichzeitig wird erzählt, die Buche trachte, wenn sie

gefällt werde, dem Menschen neunmal nach dem Leben. Die Heilige Tanne
im Birchbühl «ist gut» gegen Gliedersucht und erfreut sich eines großen
Zulaufs, aber bei der gleichen Tanne ist es «nicht sauber»; man sieht manchmal

ein Licht und es fahren Fuhrwerke, die man nicht sieht. Bei vielen
Helgenstöckli sind Heilige mit ihrer Fürbitte gnädig, die heilige Apollonia
gegen Zahnweh, Erasmus gegen Bauchschmerzen, Ottilia gegen Augenleiden.
Aber an den gleichen Stellen sind Leute in einen «bösen Wind» gelaufen
und haben Fieber bekommen und einen geschwollenen Kopf. Auf dem Heu-

90



berg in Luthern sind die Vierzehn Nothelfer gnädig, aber wenn man seine
Eißen und Geschwüre loswerden will, muß man einen Besen opfern, damit
mit diesem die Kapelle gewischt werde. Wo und in welcher Form wir das
Volksreligiöse antreffen, fast immer finden wir neben der Hoffnung die
Angst, neben der Verheißung die Bedrohung.

Unsere Heiligen Bäume sind unter Anwesenheit besäbelter Landjäger
der Axt zum Opfer gefallen. Es gibt im Luzerner Hinterland nur noch einen
Baum, den der Volksmund heilig nennt, die Helgentanne in Luthern, am
alten Kilchweg vom Schwarzenbach in den Flüelen. Sie gehörte wohl immer
zu den «Harmlosen», machte kaum von sich reden, und man weiß auch gar
nichts über ihre Vergangenheit. Diese Helgentanne, an der hoch oben ein
eisernes Kreuz befestigt ist, ist sicher auch nicht mehr der ursprüngliche
Baum. Aber es ist bemerkenswert, daß der Name geblieben ist: die Tanne,
an der das Kreuz angebracht ist, heißt noch heute Helgentanne.

Wenn wir unsere Bäume, die vom Volke mit «Heilig-» oder «Helgen-»
benannt wurden, als letzte Ausläufer eines Baumkults bezeichnen, so dürfen
wir doch jene Bäume nicht vergessen, unter deren mächtigen Kronen kleine
Heiligtümer stehen. Man sehe sich z. B. die riesige Linde an zwischen Kott-
wil und Seewagen, an deren Stamm sich das Siebenschläfer-Chäppeli
schmiegt. Das ursprüngliche Wannern-Chäppeli in Gettnau stand ebenfalls
unter einer mächtigen Linde, und im gleichen Dorf wurde noch vor zwei
Jahrzehnten die St. Niklaus-Kapelle von einem gewaltigen Kastanienbaum
überschattet. Man könnte noch eine ganze Reihe solcher Beispiele nennen.
Warum hat man bei Kapellen, Bildstöcken und Kreuzen Bäume gepflanzt,
und warum haben gerade hier viele Bäume ein so hohes Alter erreicht?
Wahrscheinlich haben wir auch diese Bäume zu den letzten Ausläufern des
Baumkults zu zählen. Sind oder waren es wirklich die letzten Zeugen eines
alten Mythos oder lebt dieser in der Tiefe unseres Unbewußten weiter?
Sehen wir uns in unserer Landschaft um: noch heute werden bei Kapellen,
Bildstöcken und Kreuzen Bäume gepflanzt. Und es scheint, daß sich diese
noch jetzt in ihrer Bedeutung von jenen unterscheiden, die irgend einen
andern Standort haben.

Sagen und Legenden berichten über Heilige Bäume

Heilige Bäume, an oder bei denen Wunderliches und Wunderbares geschah,
sind in großer Zahl nachweisbar. Wir finden sie nicht nur bei uns, sondern
auch im Tirol, in Bayern und auch im süddeutschen Räume von Baden-
Württemberg, aus dessen Landschaft nur einige Beispiele von Wallfahrtsorten

erwähnt seien, die ihre Entstehung einem Heiligen Baum verdanken:
Maria in der Tanne in Triberg, Maria Linden zu Ottersweier, Maria im

91



Nußbaum zu Höchstberg usw.2 Wir treffen hier ein beliebtes Legenden-
motiv an, dem wir auch bei uns begegnen: das Bild der Mutter Gottes oder
eines Heiligen wird in der Höhlung eines Baumes aufgestellt, es wird von
der Rinde überdeckt, wächst ein und wird später wieder entdeckt.

Im Unterskapf, am Wege von Hergiswil über St. Joder auf den Menz-
berg, standen einst drei riesige Eichen, von denen eine die Heilig Eich hieß.
Ins Holz eingewachsen fand man ein Marienbildchen, von dem berichtet
wurde, es sei einst von einer Bettlersfrau, die bei der Eiche Schutz gefunden
hatte, in die Höhlung des Baumes gestellt worden.3

Von der Heilig Tanne auf dem Kreuzhubel bei Dagmersellen berichtet
ebenfalls Lütolf.4 An der Tanne sei ein Marienbildnis angebracht, wurde
berichtet, das von vielen Votivgaben umrahmt sei.

Bei der Mühle zu Hergiswil stand vor Zeiten eine mächtige Linde. Ein
frommer Müllerknecht ging häufig zu dieser hin, um dort zu beten. Der
Müller mochte dies nicht leiden und ließ die Linde fällen. Von da an hatte
er Unglück mit dem Vieh bis er schließlich ein Chäppeli erstellte. Dieses
steht noch heute und wird vom Volke Mühlechäppeli genannt.5

Auf der Bramegg, zwischen Malters und Entlebuch, stand eine uralte
mächtige Tanne. Seit Generationen wurde erzählt, es sei ein Geist in die
Tanne verbannt, man dürfe sie nicht umhauen. Einer aber, der alle
Mahnungen verlachte, tat es schließlich doch. Aber wie die Tanne fiel, fuhr
dem, der es befohlen hatte, augenblicklich ein furchtbarer Schmerz ins Bein,
gegen den kein Kräutlein gewachsen war und an dem er schließlich starb.6

Eine andere Tanne, die vom Volk die Heilig Tanne genannt wurde,
stand zwischen Entlebuch und Wolhusen. Als einer einmal sein Vieh heimzu

trieb, sah er bei der Tanne Kinder, die einen Reigen tanzten. Als er aber
in die Nähe kam, wurden die Kinder klein wie Mäuslein und schlüpften
durch ein Loch unter die Tanne. Vor dem Eingang war es immer fein
sauber.7

Bekannt war auch die Heilig Buch bei der Seeburg, unweit von Meggen,
wo ein Einsiedeln-Pilger in Not geriet und in Erfüllung eines Gelöbnisses
eine Gedenktafel anbringen ließ.

Zahlreich sind auch andere berühmte Bäume, vor allem Grenzbäume,
wie die zwei Tannen ob Eriswil, die man die Wagenden Studen nannte und
die Schöne Eich; beide werden in der Marchbeschreibung des freien Amtes
Willisau genannt. Unter Linden und Buchen saß man zu Gericht, so z. B.

unter der Buche Willisau. Welche March- und Gerichtsbäume zu den Hei-

2 Scharfe-Schenda-Schwedt, Volksfrömmigkeit, Stuttgart 1967, S. 83
3 Alois Lütolf, Sagen, Bräuche und Legenden, 1861, S. 361
4 Lütolf, S. 364
5 Lütolf, S. 360
6 Lütolf, S. 365
7 Lütolf, S. 364

92



ligen Bäumen zu zählen sind, können wir heute nicht mehr wissen. Aber es
ist doch anzunehmen, daß einzelne von ihnen beim Volke als «heilig» galten.

Wenn wir uns nun ausschließlich den Heiligen Bäumen des Luzerner
Hinterlandes zuwenden und deren Zahl betrachten, kommen wir zur
Feststellung, daß diese auffallend groß ist. Dabei ist es nicht einmal wahrscheinlich,

daß wir alle Heiligen Bäume unserer Gegend kennen. Die drei
markantesten sind uns eigentlich nur deshalb bekannt, weil sie mit Hilfe der
Polizei gewaltsam beseitigt wurden und darum im Protokoll der luzernischen

Polizeikammer erwähnt sind. Die Helgen Eich in Gettnau ist nur
beiläufig in einer Vereinbarung genannt; ohne eingehendes Studium der
Gemeindebücher in Zusammenhang mit der Namenforschung wüßte niemand
etwas von der Helgen Eich in Gettnau. Vielleicht gilt die Geschichte ihrer
Liquidation auch für andere Heilige Bäume, von denen wir nichts wissen.

Das Luzerner Hinterland ist wohl die sagenreichste Gegend des Kantons.
Es sind noch keine hundert Jahre verflossen, seit man in jeder Gemeinde
sozusagen mit Selbstverständlichkeit die Türstwege nennen konnte, die
Tennstore, die offenbleiben mußten, die Stellen, wo man nachts nicht
vorwärts kam, die Straßen, wo feurige Kugeln vor einem herrollten. Fast jedes
Kind kannte vom Hörensagen in Luthern den Schwyzerhöger und die Graufluh,

in Willisau das Stadttier, in Hergiswil den Straßenhund, in Fischbach
die Sträggele, in Altbüron die Geister beim Steinigen Kreuz auf dem Totenboden.

Zahlreich waren in jeder Gemeinde diejenigen, die bereit waren, zu
schwören, sie seien nachts in etwas hineingelaufen, in einen bösen Wind
oder sonst etwas, und hätten tags darauf einen geschwollenen Kopf gehabt.
Weidgatter haben sich ihnen von selber geöffnet, unerlöste Seelen haben
sich gemeldet und haben ein Opfer gefordert, man hat eine Sau rochein
hören, und es ist einem ein verirrtes Hündlein mit nur einem Auge mitten
auf der Stirn begegnet. Der Lauf des Jahres war gezeichnet von mysteriösen
Zeiten; die Fronfastennächte verhießen Schlimmes, in der Heiligen Nacht
konnte im Stall das Vieh reden, an Santi Hansi und Thomas konnten
liebeshungrige junge Leute ihre zukünftigen Herzallerliebsten sehen, und der
Bonifatiustag war gut zum Bohnensetzen.

Damit sind wir beim Brauchtum angelangt, das sich mit dem Lauf des

Jahres zu einem großen bunten Kranz windet und mit dem weit hergebrachten

Sagenhaften aufs engste verbunden ist. Und dieses Brauchtum wiederum,

wie könnte es anders sein, ist in unserer Gegend fast bis ins Letzte
geprägt und durchwunden vom Religiösen. Zum weltlichen Jahreskalender
gesellt sich derjenige des Kirchenjahres, an dessen Anfang die Menschwerdung

Gottes steht. Den heiligen Drei Königen folgt auf der Ferse der tolle
Rummel der Fasnacht, abgelöst von der sittenstrengen Fastenzeit, die in der
Karwoche mit ihrem vielfältigen, religiös geprägten Brauchtum endet. Den
Festtagen des Herrn schließen sich diejenigen der allerseligsten Jungfrau
und Gottesmutter an, begleitet von den Gedächtnis- und Namenstagen der

93



vielen mehr oder weniger volkstümlichen Heiligen. Auch hier wieder: ein
bunter Kranz von kuriosen Blüten, zusammengeflochten aus christlichen
Legenden und naturreligiösem Sagengut. Zu den Zeiten gesellen sich jetzt
noch die Orte. Die Heiligen haben ihre Lieblingsorte, wo sie besonders gnädig

sind, und diese Orte wiederum tragen häufig den Ruf des Numinosen.
Das Volk pilgert, oft unter Kasteiung, zu ihnen hin, legt mit seinen Anliegen
Opfer zu Füßen der Heiligen und findet nicht selten Erhörung oder doch
Linderung in mancherlei Kummer und Gebresten bei Mensch und Vieh.

Vor diesem Hintergrund müssen wir unsere Heiligen Bäume sehen. Mehr
noch: sie sind selber Bestandteil dieser beinahe alles umfassenden Welt des

weithin Unerklärbaren, von der das Leben unseres Volkes in unvorstellbarem

Maße mitbestimmt war. Die Heiligen Bäume stehen, oberflächlich
betrachtet, wohl einfach in der Landschaft; aber diese Landschaft ist der
Lebensraum von Menschen, die hier eingeboren sind, denen alles und jedes
etwas zu bedeuten hat, Matten und Aecker, Weiden und Wälder, Hecken
und Marche, Weg und Steg, Quellen und Bäche, aber in besonderem Maße
Hofstatt, Haus und Stall. Für diese Menschen steht unmittelbar neben dem

Bergenden das Bedrohende. Tief in der Seele sitzt die Angst vor Mächten
und Kräften, die, wenn sie entfesselt sind, blind zerstören. Hier steht wieder
das Kreuz, von dem wir bereits gesprochen haben, das in der Frühzeit der
Bebauer unserer Landschaft gesetzt wurde. Zu ihm nimmt man Zuflucht,
man bittet Gott und seine Heiligen um Hilfe und Schutz. Aber das
Mythische hat dennoch seinen Raum und seine Zeit: «Auf der Scheidegg wohnt
das Unholde, erzürne es nicht, sonst wird bald ein grausames Gewitter über
dich hereinbrechen»;8 die Zeit zwischen dem Betzeitläuten am Abend und
am Morgen gehört den Geistern.

Ist es verwunderlich, wenn in dieser Welt der Sagen und Legenden mehr
als anderswo die Heiligen Bäume gedeihen? Dasselbe gilt von den ungezählten

Kapellen, Bildstöcken und Kreuzen, und mit diesen sind die Heiligen
Bäume in ihrer Endphase, was ihre Bedeutung anbelangt, gleichzusetzen: sie

sind ein Teil der Sakrallandschaft. Das Land der Sagen und Legenden ist

zugleich die Landschaft mit der üppigsten Fülle volksreligiöser Zeichen.
Das ist typisch Luzerner Hinterland. Man würde zu gerne eine Erklärung

dafür finden. Ist es der Volksschlag, der die Voraussetzungen
mitbrachte oder hat die Landschaft, wie schon oft behauptet wurde, die
Menschen so geformt? Wohl beides. Es dürfte schwer sein, eine veranlagungsmäßige

Hinneigung unseres Hinterländer Volkes zum Mythischen bestreiten
zu wollen. Wenn wir ehrlich sein wollen: uns liegt das Flineinhorchen ins

Unerklärbare, das Erfühlen des Hintergründigen, aber auch der unzuge-
standene Hang zum Dramatisieren.

8 Lütolf, S. 40

94



Es stimmt wohl, daß die Landschaft mithilft, einen Menschenschlag zu
formen, aber unsere Landschaft ist anders als sie oft geschildert wird. Die
Eggen und Kreten mit ihren Schilden und Halden überragen hoch die engen
Täler, aber ihre Formen sind weich, und ihr Untergrund, die Nagelfluh, ist
sorgsam zugedeckt mit einer Grasnarbe. Das "Wilde und Schroffe ist unserer
Landschaft angedichtet, ist erfunden von Menschen, die unseren Lebensraum

gar nicht kennen. Die Täler sind lang und die Krächen tief, aber sie
sind ohne Schrecken; das Unheil lauert nicht hier, sondern in den Enzi-
flühen, wo die großen Unwetter herkommen, aber das ist nicht mehr die
Welt der Lebenden. In den Burgen und Türmen und Domen einer "Welt
aus tausendfältig gefärbten Steinen, weit hinten am Napf, dort hausen die
Unseligen, die Vögte und Halsabschneider, die ungetreuen Ratsherren, die
Marchversetzer und Frevler. Wenn das Volk von ihnen und ihrer schroffen,
verlassenen Welt spricht, geschieht dies nicht laut, und der Mensch spürt ein
tiefes Unbehagen, wenn er dieses Jenseitige anrührt. Die Welt der Lebenden
ist anders. Auch die "Wälder sind nicht bedrohlich, wie ihnen nachgesagt
wird. Sie speichern das Wasser und zähmen den Wind, wenn er über die
Eggen fegt, spenden wohlige Wärme und Holz für den Menschen, der in
den Dörfern und auf den einsamen Gehöften lebt.

Wenn etwas kennzeichnend ist für unsere Landschaft, dann ist es die
Abgeschiedenheit. Das war wohl immer so und ist noch heute nicht anders.
Die Napftäler wurden spät besiedelt; wer siedeln wollte, mußte
hineindringen in den "Wald, mußte hauen, reuten, schwenden, sengen und brennen,
mußte in Jahrzehnten dem großen Wald Juchart für Juchart des zu
bebauenden Landes abringen. Es währte lange, aber man hatte Zeit. Wir
Menschen des Luzerner Hinterlandes tragen noch jetzt die Züge des von der
Einsamkeit des Waldes geformten Menschen, der in der Abgeschiedenheit
des Einzelhofes das Schweigen und Horchen gelernt hat. Und dazu kommt
wohl noch etwas anderes: das heutige Luzerner Hinterland war, wie lange
wissen wir nicht, Grenzland gegen Westen, war viel bedroht und weit
entfernt von den Gnädigen Herren, zum guten Teil auf sich selbst angewiesen.
Wenn es wahr ist, daß der Hinterländer dem unbekannten Fremden mit
vorsorglicher Reserve begegnet, bis er ihn kennt, so wäre dieses Erbgut
durchaus zu verstehen.

Auch hier wieder: wer das Wesen unserer Sakrallandschaft im allgemeinen

und dasjenige der Heiligen Bäume im besondern verstehen will, muß
alles miteinbeziehen und berücksichtigen, die Landschaft mit ihren Formen
und Gestalten, das Volk, so, wie es ist, mit all seinem Erb- und Erfahrungsgut,

die Ganzheit des Lebens und des Lebensraumes.

95



Die letzten Tage der Heiligen Bäume

Die Vergangenheit der Heiligen Bäume verliert sich in der Sage.

Dagegen wissen wir einigermaßen Bescheid über ihre letzten Tage. Freilich ist
auch dieses Bild unvollständig, aber es gibt uns doch einen Einblick in das
Geschehen um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert, als die Heiligen
Bäume unter den Hieben der polizeilichen Axt fielen.

Der erste Heilige Baum unserer Gegend, von dem wir wissen, wann er
liquidiert wurde, ist der Heilige Baum im Eiholz, an der Straße vom Oster-
gau über den Rötelberg. Am 16. Januar 1807 schreibt der Leutpriester von
Willisau einen Brief an die Polizeikammer, in dem er bemerkt, das Eiholzer-
Chäppeli sei vor 36 Jahren niedergerissen worden.9 Das müßte also im Jahre
1771 gewesen sein.

Diese Aktion fällt in die Zeit des Josephinismus, einer Epoche, die
gekennzeichnet ist von Absolutismus und Aufklärung. Auch auf dem Lande
waren viele Priester dieser Richtung zugetan und benutzten die Strömung,
um die vielen Formen der Volksfrömmigkeit zu liquidieren. Die damit
verbundenen Maßnahmen aber waren sehr unpopulär, und man kam, um das

Volk zu beruhigen, nicht um Zugeständnisse herum. Dies trifft auch beim
Eiholzer-Chäppeli zu, wo die Behörde gestattete, ein Helgenstöckli zu
errichten, das dann eine Generation später wieder zum Stein des Anstoßes
wurde.

Im Jahre 1802 wurde Ignaz Karl Heinrich Freiherr von Wessenberg
Generalvikar der Diözese Konstanz, zu der auch unsere Gegend gehörte. Er
bekleidete sein Amt bis 1827. Wessenberg «war einer der entschiedensten
Vertreter der religiösen Aufklärung im katholischen Bereich und verfolgte
seine Ziele mit großer Zähigkeit. Schon im 18. Jahrhundert hatten
aufklärerische Ideen in der katholischen Geistlichkeit Eingang gefunden; durch
den Generalvikar wurden sie in der Diözese «offizielles kirchliches System».
In dieses System paßten nur wenige der spezifischen Aeußerungen katholischer

Volksfrömmigkeit: Wallfahrten und Prozessionen, der Rosenkranz,
die Ablässe und viele Elemente der Heiligenverehrung wurden fast ein halbes

Jahrhundert lang bekämpft. Freilich waren die damit verbundenen
Maßnahmen so unpopulär, daß schließlich die Kirche selbst von den bemühtesten

Aufklärern abrückte und die alten Kultformen, an denen das Volk
hing, rehabilitierte».10

In diese wessenbergische Zeit fällt nun der Kampf gegen die Heiligen
Bäume unserer Gegend mit der Polizeiaktion gegen die Heilige Eiche in
Dagmersellen, die Heilige Buche zu Oberwil und die Heilige Tanne im
Birchbühl. Daß noch weitere Heilige Bäume zum Verschwinden gebracht

9 Staatsarchiv Luzern, Akten Sch. 29/24 A + B
10 Scharfe-Schenda-Schwedt (s. 2 oben), S. 10

96



wurden, beweist der Fall der Helgen Eich in Gettnau, der wohl als Musterbeispiel

von weniger dramatisch verlaufenen Aktionen gelten darf.
Wenn wir nach den Gründen fragen, die zur Beseitigung der Heiligen

Bäume führten, gibt uns das Protokoll der Polizeikammer11 eine Antwort.
Es heisst dort, die Bäume hätten «nicht nur zu verschiedenem Aberglauben,
sondern selbst zu ärgerlichen Unfugen bis anhin Anlaß gegeben, sodaß selbst

von den Pfarrern der umliegenden Gegend auf die Ausrottung derselben

gedrungen werde». Tatsächlich schreibt der Pfarrer von Willisau im Januar
1807 nach Luzern, die Regierung gehe mit Recht auf solche Aergernisse los,
und er nannte die Heilige Tanne im Birchbühl eine heidnische Grotze. Daß
die Leute in verschiedenen Anliegen zu den Heiligen Bäumen wallfahrteten,
nannte er einen abergläubischen Wahn.12

Halten wir zum voraus fest, daß es sich bei dieser Bewegung gegen die
Heiligen Bäume — nicht nur gegen sie, sondern gegen viele Formen des

volksreligiösen Brauchtums überhaupt — um eine Zeiterscheinung handelt.
Vieles, von dem was beseitigt und abgeschafft wurde, erstand bald wieder
und entwickelte sich zu neuer Blüte, so z. B. die Prozessionen und das
Wallfahrtswesen.

Im Laufe der Jahrhunderte wurde mehrmals gegen Heilige Bäume und
Brunnen Sturm gelaufen. Schon im 8. Jahrhundert erließ Karl der Große
eine Verordnung betr. Zerstörung heiliger Bäume, Brunnen und Steine, und
im 13. Jahrhundert predigte Berchtold von Regensburg gegen den
Aberglauben der Dorfleute, die, wie er sagte, an heilige Brunnen, Bäume und
Gräber glaubten.13 Die offizielle Kirche ist immer wieder gegen Mißbräuche,
Uebertreibungen und Auswüchse ihrer Lehre aufgetreten. Dies kommt auch

etwa in den Klagen der Pfarrer bei bischöflichen Visitationen zum
Ausdruck. So beklagte sich 1597 der Pfarrer von Zell, «das die puren Inne (wie
synen vorfaren ouch beschechen) nöttigen wollen mitt dem H. H. Sacrament

vsshin ze gan zu den Cleinen Feld Capellen vnd daselbs Mess ze lesen,
daß aber sich nit gebüre vnd darzu ein große bschwärd sye, vermeinend
die Herren Visitatores, von nötten sye ynsehens ze schaffen».14

Mögen im Mittelalter noch Baum- und Brunnenkult anzutreffen gewesen

sein, für die Zeit des Uebergangs vom 18. zum 19. Jahrhundert ist dies

nicht mehr anzunehmen. Vielmehr sind die Heiligen Bäume dieser Spätzeit,
wie bereits erwähnt wurde, als Verehrungsstätten im Sinne der vielen
Kapellen und Helgenstöckli zu betrachten. Der Ort der Christus- und
Heiligenverehrung an oder bei Bäumen wurzelt wohl im Naturreligiösen, aber

11 Staatsarchiv des Kantons Luzern, Verhandlungsprotokoll des Kleinen Rats des
Kantons Luzern, 5. Sept. 1806

12 Wie Anm. 9
13 Geschichtsfreund, Mitteilungen des Historischen Vereins der fünf Orte, Bd. 59,

155
14 Geschichtsfreund, Bd. 61, 257

97



der Kult selber ist längst nicht mehr ein Baumkult. Darum kann auch nicht
von heidnischem Aberglauben die Rede sein, wie die Gegner der immer noch
heilig genannten Bäume sich auszudrücken pflegten. Was bei diesen Heiligen
Bäumen sich ereignete, war kaum etwas anderes als landläufiges volksreligiöses

Brauchtum, wie man es in jedem beliebigen Gnadenkapellchen und
Wallfahrtsort antreffen konnte. Die oft seltsamen Formen und Auswüchse
volkskatholischer Frömmigkeit existieren ganz unabhängig vom Vorhandensein
Heiliger Bäume. Der Pfarrer von Willisau äußert sich in seinem Brief an die
Polizeikammer empört über den dummen Wahn der Leute, die zur Heiligen
Tanne im Birchbühl wallfahrten und dort Votivgaben an die Tanne und
das danebenstehende Kreuz hängten. Dasselbe geschah aber in jeder beliebigen

Wallfahrtskapelle, wo bis in unsere Zeit hinein ganze Wände voll
wächserne, hölzerne und metallene Nachbildungen von Körperteilen, Votiv-
tafeln und Symbolen hingen, die nicht nur mit Erlaubnis der Geistlichkeit,
sondern sogar mit deren Förderung dorthin gebracht wurden.

Polizeiaktion gegen zwei Heilige Bäume

Das Verhandlungsprotokoll des Kleinen Rats des Kantons Luzern vom
5. September 180615 berichtet folgendes:

«Auf vernommenen mündlichen Bericht der Polzeykammer, daß in
einem Walde bey Dagmersellen sich eine Eiche, die Heilige genannt, und zu
Wyl bey Zell eine gleichartige Buche vorfinden, welche nicht nur zu
verschiedenem Aberglauben, sondern selbst zu ärgerlichen Unfugen bis anhin
Anlaß gegeben, so, daß selbst von den Pfarrern der umliegenden Gegend
auf die Ausrottung derselben gedrungen werde, bevollmächtigte der Kleine
Rath dieselbe, von ihr aus die erforderlichen Anstalten zu treffen, diese
Eiche sowohl als jene Buche in aller Stille wegschaffen zu lassen, um ferneren

Aergernissen und Unfugen dadurch ein Ende zu machen, mit der weitern
Anordnung: daß das Holz davon unter die Armen dortiger Gemeinden und
unter Aufsicht der Gemeindevorsteher verteilt werden soll».

Im Konzept zu dieser Protokolleintragung ist vorerst nur von der
Heiligen Eiche zu Dagmersellen die Rede. Offenbar ist die Heilige Buche zu
Oberwil bei Zell erst im Laufe der Verhandlung genannt worden, worauf
diese in die Aktion einbezogen wurde.16

Vier Tage später, am 9. September 1806, machte die Polizeikammer des

Kantons Luzern an den bischöflichen Kommissar, Thaddä Müller in
Luzern, folgende Mitteilung:

«Hochwürdiger Herr Commissar! Dem Kleinen Rath ist unlängst die
Anzeige gemacht worden, daß zu Wihl bei Zell eine sogenannte Hl. Buoch

15 Staatsarchiv des Kantons Luzern
16 Wie Anm. 9

98



und zu Dagmersellen eine sogenannte Hl. Eich zum Ergerniss des vernünftigeren

Teils des Volkes mit vielem Gepräng und ausfallenden Andächte-
leyen unter Verabsäumung des ordentlichen pfärrlichen Gottesdienstes heü-
fig besucht und so zu sagen angebetet werden. Wenn nun solche irreligiöse
Ausschweifungen demselben nicht gleichgültig seyn können, so hat Er uns
den Auftrag gegeben, dieselben in aller Stille und unter Vermeidung alles
Aufsehens umhauen zu lassen, zu welchem Ende wir diesen Nachmittag den
Landjäger Chef Portmann mit Zuzug Sechs andern fortschicken werden
mit dem fernem Auftrag, die allfällig sich dort befindlichen Voten usw. auf
der Stelle zu verbrennen, wenn sich aber Hl. Bilder und Kreüzer vorfinden
sollten, selbe persönlich dem betreffenden Ortspfarrer zu übergeben. Wir
laden Sie demnach ein, die beyden Ortspfarrer dessen zu benachrichtigen
mit dem fernem Beyfügen, am nächsten Sonntag in der Predigt das gesamte
Volk über diesen Vorfall und den guten Absichten der Regierung zu
belehren».17

Am gleichen Tage erließ die Polizeikammer Schreiben an die Gemeindegerichte

in Zell und Dagmersellen, worin sie mitteilte, daß der Landjägerchef
Portmann den Auftrag habe, die zwei Heiligen Bäume umzuhauen, die

dort befindlichen Voten zu verbrennen und die Heiligenbilder persönlich
den Pfarrern zu überbringen. Wörtlich heißt es dann weiter: «Bey diesem
Anlaß sehen wir uns bemüßigt, Eüch aufzufordern, mit aller Strenge und
Genauigkeit Eüer Augenmerk dahin zuwenden, daß nirgends in Eüer
Gemeinde andere ähnliche strafbare Götzenanbetungen vor sich gehen, und
sobald Ihr nur von ähnlichen Sachen die geringste Spur haben solltet, uns
sogleich dessen zu benachrichtigen. Ferners werdet Ihr das Holz von ob-
genannter Buoch (Eich) unter die Armen von Eüer Gemeinde austeilen
lassen.»18

Im Befehl an den Landjäger Portmann heißt es dann, er habe unter Zuzug

von sechs ihm beliebigen Landjägern die zwei Heiligen Bäume
umzuhauen, «unter Vermeidung so viel möglich alles Aufsehen und die allfällig
vorfindlichen Opfer usw. ohne Geräusch auf der Stelle zu verbrennen.»19
Diese Schriftstücke lassen wenig Verständnis für das religiöse Brauchtum
des Volkes erkennen. Die Angst vor einer Reaktion saß den Verantwortlichen

offenbar im Nacken. Die überspitzte Formulierung bei der Schilderung

dessen, was bei den Heiligen Bäumen geschah, wirkt tendenziös. Was
hier Unfug, Aergernis, Aberglauben, irreligiöse Ausschweifung, strafbare
Götzenanbetung genannt wird, ist zu dieser Zeit und für unsere Gegend
allgemeines volksreligiöses Brauchtum. Von eigentlichem Baumkult kann zu
dieser Zeit keine Rede mehr sein. Es ist nicht erwiesen, daß bei den Heiligen

17 Wie Anm. 9
18 Wie Anm. 9
19 Staatsarchiv Luzern, Akten Schachtel 29/24 A + B

99



Bäumen des ausgehenden 18. und des beginnenden 19. Jahrhunderts etwas
anderes geschah als in jeder Kapelle, die vom Volk im Vertrauen auf
übernatürliche Hilfe in Anliegen besucht wurde. Objekt der Zuflucht war nicht
der Baum oder eine in ihm waltende Naturgottheit, wie in der Frühzeit der

Heiligen Bäume, sondern die Heiligen, die nach dem Volksglauben hier
gnädig waren. Aufschlußreich ist in diesem Zusammenhang, daß die Landjäger,

die die Heiligen Bäume umzuhauen hatten, den Befehl bekamen, die
Votive und die Heiligenbilder, die an den Bäumen hingen, nicht gleich zu
behandeln: die Votive mußten auf der Stelle verbrannt, die «Hl. Bilder
und Kreuzer» dagegen dem Ortspfarrer abgeliefert werden. Das Holz der
Bäume mußte von den Ortsvorstehern unter die Armen verteilt werden.

Die Heilige Eiche zu Dagmersellen

Standort der Heiligen Eiche zu Dagmersellen war der Kreuzhubel, wo
sich heute eine Wallfahrtskapelle befindet. «Von nah und fern pilgern an
schönen Sonntagnachmittagen, Muttergottesfesten und besonders an den

Märzenfreitagen fromme Leute zur Muttergottes auf dem Kreuzberg, um da
ihre Anliegen vorzubringen», schreibt 1922 Pfarrer Korner.20 Der Autor ist
dem Ursprung des Wallfahrtsortes nachgegangen und hat eingehend über
die Geschichte der Heiligen Eiche auf dem Kreuzhubel berichtet. Der
Bericht ist im Rahmen dieser Arbeit sehr aufschlußreich; wir lassen ihn darum
mit einigen unbedeutenden Kürzungen folgen:

Eine alte Ueberlieferung weiß zu berichten, daß die Anfänge der Wallfahrt

bis in die Kreuzzüge im 11. und 12. Jahrhundert zurückgehen. Ein
Kreuzfahrer aus Dagmersellen soll mit einer erbeuteten Fahne auch eine

Reliquie vom hl. Lande mit nach Hause gebracht haben. Diese soll dann
hier oben auf der Höhe in eine Tanne eingegraben worden sein. Von da an
sei der Baum der «heilige» genannt worden.

Es handelt sich bei der Reliquie um die Rückverlegung einer spätem
Tatsache in eine längst vergangene Zeit mit dem durchsichtigen Zweck, die

Reliquie umso älter und verehrungswürdiger erscheinen zu lassen. Bessern
Aufschluß über Entstehung der Wallfahrt auf dem Kreuzberg gibt uns eine
Urkunde aus dem Jahre 1733: «zu wissen, daß zu dieser Zeit dess damals

Regierenten Landvogts Joh. Martin Baltassar die Ehrente Geschwornen
sammt Einer Ehrsamen Gemein Tagmersellen mit und in bey sein dess

damaligen Herr Pfahrherr Andreas Küng für und wegen Manigfaltigen Ge-

20 Korner, Gedenkblätter der Pfarrei Dagmersellen, 1922, S. 44 ff.

100



bresten dess Viehs und schwären hoch Gewitter Ein Creutz auf die Allmänd
aufzurichten, bewerkstelligdt für guot befunden, allso daß wan Leuth
anherr komen sein und ihress Gebätt mit Andacht verrichtet haben, ist ihnen
gantz Trostreich geholfen worden.»

Ein fast gleichlautender Bericht über die Aufrichtung eines Kreuzes in
besagtem Jahr findet sich in einem Fertigungsrodel der Gerichtskanzlei Al-
tishofen von Gerichtsschreiber Sebastian Brun. Pfarrer Moser gibt in seiner
Chronik unter dem Jahre 1843 folgende Ergänzungen: «dem Sigrist
Andreas Kronenberg (f 1863) habe sein Vater Martin oft erzählt, daß zur Zeit,
wo der Kreuzhubel noch Gemeinland gewesen, dieses, wie das Gemeinland
größtenteils, zum Weidgang benutzt worden sei. Da sei längere Zeit alle
Nacht ein Stück Vieh gefallen, wenn auch am Vorabend an keinem etwas
Krankhaftes wahrgenommen werden konnte. Man habe vieles, aber alles
fruchtlos, versucht. Endlich sei nach Rom berichtet und Hilfe gesucht worden.

Von daher sei dann eine bleierne Kapsel mit gewissen Sachen anher
gesandt und befohlen worden, diese an jenem Ort, wo das Vieh falle, in
einen Baum oder sonst sichern Ort zu tun. Dieses sei dann geschehen in eine
große Eiche.» Der letzte Satz ist kaum richtig, sondern die Kapsel mit der
Reliquie wurde zuerst in jenes oben erwähnte Kreuz getan, was übrigens die
folgende Urkunde aus dem Jahre 1754 bestätigt: «Aber Anno 1754 unter
dem Regierenden Landvogt Jost Claus Joachim Schuomacher durch
Anspornung dess damalligen Pfahrherrn Josef Antony Hunkhellers und Junk-
herr Carly Pfyffer, Herr zu Altishoffen, auf hohen Befehl U.GG.H und
Obern hinweg und auss dem Grund zu thuon Befohlen (nämlich das Kreuz)
so auch geschehen und dass Heilligthum in die nächst dabey stehende Eich
gethan worden durch Undervogt Sebastian Brun, damals waren Geschworen

Undervogt Josef Cronenberg, Jakob und Melchior Marfurth, Marti
Beriger, Johaness Schärer, Joseph - Michael - Ludi und Heinrich die
Cronenberg, Frantz und Weibell Heinrich Guott.»

Der bereits genannte Gerichtsschreiber Sebastian Brun meldet mit
ähnlichen Worten, daß die Obrigkeit «durch villfältiges, jedoch allerdings nicht
wahrhaftes Berichten veranlaßt worden, besagtes Creutz zu dilgen und zu
Aschen verbrennen den 7. Okt. in Beysein des obgemeldeten Pfahrherrn
und Landvogten». Die Ueberlieferung behauptet dann noch im Anschluß
daran, Pfarrer Hunkeler sei bald darauf über Nacht lahm geworden, so daß
er weder gehen noch stehen konnte, weshalb er sofort an Ort und Stelle ein

neues, schönes Kreuz aufrichten und die Gedenktafeln wieder anbringen
ließ. Wie immer es sich damit verhalten mag, das Wichtige ist, daß das

«Heiligthum», was nicht anderes als die genannte Kapsel mit der Reliquie
bedeuten kann, aus dem Kreuz, vor dessen Zerstörung, entfernt und in eine
dabei stehende Eiche geborgen wurde.

Hier setzt nun Mosers Chronik wieder ein: «In den 90er Jahren, als der
Unglaube und ein antichristlicher Geist, die Aufklärung, wie man dies

101



nannte, als Folge der ersten französischen Revolution in die arme Schweiz
kam und viele Weltliche und Geistliche ansteckte, zu dieser Zeit mußte
diese Eiche umgehauen werden. Der Befehl hiezu erfolgte wirklich durch
den Kleinen Rath am 5. Fferbstmonat 1806. Vor dessen Ausführung (durch
zwei hiesige Zimmermänner) schickte der damalige Vater Sigrist seinen Sohn

Ludwig auf den Kreuzberg mit dem Auftrag, in diese Eiche etwa 2 Fuß

vom Boden einzumeißeln, weil dort die Kapsel mit geweihten Sachen sei.

Diese soll er herausnehmen und heimbringen. Sie ward gefunden und liegt im
Pfarrarchiv. Sie ist aus Blei; was sie enthaltet, kann ich nicht sagen». So
der Chronist.

Vor einigen Wochen habe ich diese Kapsel mit dem Herrn Pfarrhelfer
untersucht. Der Deckel war eingedrückt, zum kleinern Teil entfernt. Im
Innern fanden wir eine kleine Reliquie, einen Heiligen mit Mitra darstellend,

in Papier gewickelt, wovon wir noch so viel lesen konnten, daß es sich

um die Reliquie eines Märtyrers Sabbas handeln dürfte.
Der Ursprung des Kreuzhubeis mit seiner Wallfahrt wäre somit ziemlich

klar gemacht: zuerst ein Kreuz auf dem einstigen Allmendland wegen Vieh-
presten, später kommt eine Reliquienkapsel hinein; das Kreuz wird
entfernt, die Kapsel aber in einer Eiche eingemeißelt. Von da wird sie

weggenommen vor dem Fällen der Eiche.
(Pfarrer Korner, Gedenkblätter der Pfarrei Dagmersellen, 1922.)

Als A. Lütolf vor etwas mehr als hundert Jahren seine Sagen sammelte,
wurde ihm folgendes berichtet:

«Auf dem Kreuzhubel bei Dagmersellen, in dessen Gemarkung, im
Lutherthal, man ein Isisbildchen gefunden, steht ein weitum sichtbares Kreuz
am Waldsaum und nahe dabei war «die heilig Tannen», in welcher ein von
vielen Votiv-Händen, Füßen und solchen Sachen umgebenes Marienbildniss
zu sehen gewesen ist. Außer für allerlei Gebresten «versprechen» besonders
Frauen dahin, welche entweder den Ehesegen noch nie gehabt oder dann

nur «ungefreute» will sagen vor der Taufe verstorbene Kinder bekommen
haben».21

Es handelt sich hier bei der erwähnten Heiligen Tanne nicht um eine

Verwechslung mit der Heiligen Eiche, sondern um die Nachfolgerin der
letzteren. Pfarrer Korner fügt seinem oben wiedergegebenen Bericht bei:
«Als wieder ruhigere Zeiten folgten, wurde das Kreuz erneuert. Bald kam
zur Kreuz- auch die Muttergottesverehrung hinzu. Ein frommer Mann von
Dagmersellen, der sogen. «Bernhardlidokter» (Bucher), ein Leutedoktor,
ließ neben dem Kreuze an eine umfangreiche Tanne eine Nische anbringen
und ein altes, spätgotisches Muttergottesbild hineinstellen. — Eine eigene

21 Lütolf, S. 364

102



Kapelle zu bauen gestattete die Regierung nicht. Das war erst 1888 möglich
unter Pfarrer Renggli.»

Diese Mitteilung deckt sich mit dem, was Lütolf berichtet. Die Tanne,
an der der Leutedoktor aus Dagmersellen eine Nische mit einem
Muttergottesbild anbringen ließ, wurde also vom Volk «Heilig Tanne» genannt.
Dieser zweite Heilige Baum auf dem Kreuzhubel in Dagmersellen war, als

Lütolf um 1860 herum Sagen sammelte, nicht mehr vorhanden. Das Volk
wußte nur noch zu berichten, daß beim Kreuz einst die Heilige Tanne, mit
vielen Votiven behangen, gestanden sei. Diese Aufmachung entspricht
derjenigen an der Heiligen Tanne in Birchbühl, zwischen Willisau und Luthern
(s. unten). Vielleicht wurde auch die Nachfolgerin der Heiligen Eiche auf
dem Kreuzhubel, die Heilige Tanne, mit andern Heiligen Bäumen des

Luzerner Hinterlandes behördlich liquidiert.
Was sich hier in Dagmersellen ereignete, läßt sich auch an andern Orten

nachweisen, so im Birchbühl und im Eiholz, beide in der damaligen Pfarrei
Willisau: das Volk ließ sich die Stätten des hergebrachten religiösen Brauchtums

nicht wegnehmen. Die Regierung wußte dies und gab darum den
Gemeindevorstehern Weisung, «mit aller Strenge und Genauigkeit» darauf zu
achten, daß nicht wieder «ähnliche strafbare Götzenanbetungen» vorkamen.

Ergänzend sei festgehalten, daß zu den Anliegen, die Lütolf als Beweggrund

für eine Wallfahrt auf den Kreuzhubel anführt, noch ein weiteres
kommt, das bis vor wenigen Jahren allgemein bekannt war: Töchter, die
einen Mann suchten, machten eine Wallfahrt auf den Kreuzhubel. Dies geht
auch aus einer Erzählung hervor, die um die Mitte des 19. Jahrhunderts
entstanden ist und deren Handlungsort Kottwil ist.22

Die Heilige Buche zu Oberwil bei Zell

Die Geschichte der Heiligen Buche zu Oberwil liegt — wie diejenige
der meisten Heiligen Bäume — im Dunkeln. Wenn wir nicht Kenntnis hätten

von der behördlich angeordneten Beseitigung, wüßten wir überhaupt
nichts von diesem anscheinend doch recht bedeutenden Heiligen Baum. Was
besonders verwundert, ist der Umstand, daß auch äusserlich kein sichtbares
Zeichen von der Heiligen Buche zu Oberwil übriggeblieben ist. Fast alle
andern Heiligen Bäume unserer Gegend sind vom Volk ersetzt worden durch
Kapellen, Kreuze oder Helgenstöckli. In der Gegend, wo die Heilige Buche

zu Oberwil stand, ist nichts Derartiges zu finden. Das will nicht heißen,
daß seinerzeit anstelle der Heiligen Buche nicht ein sakrales Denkmal
gesetzt wurde; ein Kreuz oder ein Bildstock kann zerfallen und nicht ersetzt
worden sein. Die Tatsache, daß in Oberwil eine Buche stand, die vom Volk

22 «Versöhnt am Weihnachtstage» von Alfred Bucher in Wöchentliche Unterhaltungen,

Beilage des «Luzerner Tagblattes», Nrn. 1-3, 1895

103



«Heilig Buech» genannt wurde, ist bewiesen durch die Schriftstücke im
Zusammenhang mit der Polizeiaktion vom 9. September 1806, ferner durch die
beiläufige Erwähnung in einem Dokument, das mit der Heiligen Buche an
sich nichts zu tun hat. Wir werden gleich darauf zu sprechen kommen.

Der Erfolg, der dem Suchen nach einem weitern Hinweis oder einem
Anzeichen für das Vorhandensein der Heiligen Buche zu Oberwil jahrelang
versagt blieb, trat schließlich, wenn auch in bescheidenem Maße, doch noch
ein. Unter Akten im Staatsarchiv Luzern23 fand Staatsarchivar Dr. Glauser
einen Hinweis auf die Heilige Buche zu Oberwil. Dieser findet sich in einem
Schreiben des Landvogtes von Willisau, Karl Christoph Dulliker, datiert
vom 8. Oktober 1680, an die Gnädigen Herren in Luzern.

Vier Berner aus der Gegend von Huttwil hatten an der Willisauer Määß
über ihren Durst getrunken. Kurz vor Nachteinbruch nahmen die
Angetrunkenen den Heimweg unter die Füße. Die Landstraße von Willisau nach
Huttwil führte damals über Käppelimatt-Olisrüti-Stocki-Oberwil-Ufhusen
nach Huttwil. Zwischen Oberwil und Hüswiler Schachen fielen dann zwei
der vier nächtlichen Heimkehrer, die sich voneinander getrennt hatten, über
eine Fluh zutode. Im Bericht nach Luzern heißt es, «daß vermuothlich dise
Berner den bösen Fuoßweeg bei der vor demme so genannten heiligen Buoch
haben abweichen und der Karren Straß nach gehen wollen, haben aber zu
weit auf die rechte Hand in die Matten hinein geschlagen und seien bei eitler
Nacht an einen gar gächen Stotzrein kommen, allwo Sye ertrohlet und
unden über ein Felsen etwan eine Scheüer hoch hinab in die Luthern, so jetz
zwar kein Wasser habe, zu todt gefallen seyent.» Den Rest der tragischen
Geschichte wollen wir uns ersparen, denn es geht hier nicht um diese,
sondern um die Belegstelle für die Heilige Buche zu Oberwil, die im erwähnten
Bericht noch zweimal genannt wird.

Damit wissen wir, daß die Heilige Buche zu Oberwil bereits 1680
existierte. Und es ist mit Hilfe der Wegbeschreibung auch möglich, den Standort

zu bestimmen. Die Heilige Buche stand am südwestlichen Rande der
Zeller Allmend, in der Gegend, wo noch heute die Straße den steilen Wald
hinunter ins Lutherntal führt (dies war früher die Landstraße von Willisau
Richtung Bern und Solothurn). Auch den bösen Weg, wie er im erwähnten
Bericht mehrmals genannt wird, gibt es heute noch; er führt über den Lu-
thernflühen durch, Richtung Hüswiler Brücke. Die Leute der Umgebung
nennen diese Gegend «Siidewand». Soviel wissen wir also heute noch von
der Heiligen Buche zu Oberwil, die auf Befehl der Polizeikammer des Kantons

Luzern im September 1806 umgehauen wurde. Aus den Dokumenten
dieser Zeit geht hervor, daß die «Heilig Buech» mit religiösen Zeichen
ausgestattet und mit Votiven behangen war.

23 Staatsarchiv Luzern, Willisau F 4, Todfunde, 618

104



Die Heilige Tanne im Birchbiihl

Am 7. Januar 1807, also vier Monate nach der Liquidation der Heiligen
Bäume in Dagmersellen und Oberwil, wandte sich die Polizeikammer des

Kantons Luzern in einem Schreiben an den Leutpriester von Willisau. Sie
habe in Erfahrung gebracht, schreibt die Behörde, daß im Birchbiihl, im
Stadtkirchgang und Gerichtskreis Willisau, eine sogenannte heilige Tanne
stehe. Sie ersuche um bestimmten Bericht darüber, was für eine Bewandtnis
es mit dieser Heiligen Tanne habe, «indem oft viele Unfugen bey dergleichen
Sachen statt finden, denen nothwendig Einhalt gethan werden muß».

In seinem Brief vom 16. Januar 1807 führt dann der Leutpriester von
Willisau aus:

«Diese Tanne steht nicht einzeln, sondern noch mehrere bey und neben
ihr. Am nämlichen Platz steht zugleich ein hölzernes Kreuz, welches mit
den Tannen in die Andacht verwickelt wird. Man hat den dummen Wahn,
durch die Verehrung dieses Orts von rheumatischen Schmerzen befreyt zu
werden. Darum läuft man von verschiedenen Seiten her, um auf dieser
Anhöhe zu beten und trägt hölzerne Vocionalia (Bein und Arm) dahin und
hängt selbe an die Tanne und an das Kreuz hinauf. Als aber der Eigentümer
von dieser heidnischen Grotzen in dem verflossenen Jahre bemerkte, daß
die hochweise Regierung (mit Recht) auf solche Aergernisse losgehe, so be-

freyte er die Tanne von allen Vocionalien und hängte diese dem Kreuz an.
Als ich dieses alles wußte, so ging ich selbst hin, traf die Sache nach

obiger Beschreibung an und traf dann folgende Verordnung: Ich gab dem

Eigentümer den Befehl, daß er alle Vocionalien von diesem Platz wegnehme
und in der Zukunft mit allem, was möchte hergebracht werden, allsogleich
auf die nämliche Art verfahren solle, im widrigen Falle würde nicht bloß
seine Tanne, sondern auch das Kreuz in der Gefahr stehen, weggeschafft zu
werden. Der Eigentümer, obwohl ungern, versprach es mir und that es auch.

Hochgeachteter Herr! So verhaltet sich die Sache; das habe ich gethan
und bewürkt. Was es aber in Zukunft für Folgen hat, kann ich freilich nicht
sagen. Dem abergläubischen Wahn ist freilich dadurch noch nicht abgeholfen.

Es könnte vielleicht gut seyn, wenn diese Tanne umgehauen und das

Kreuz an ein anderes Ort hin versetzt würde. Doch will ich Ihnen nicht
Vorschriften machen, denn Ihre Einsichten werden das hinreichend thun.»24

So geschah es denn auch. Bereits einen Tag später, am 17. Januar 1807,
schrieb die Polizeikammer des Kantons Luzern an das Gemeindegericht von
Willisau: «Es ist uns Anzeige gemacht worden, daß im Birchbühl in Eurem
Gerichtskreise eine so genannte hl. Tanne und neben derselben ein Kreuz
stehe, welches mit derselben in die Andacht vieler Leute verwickelt wird,
wo viele Voten angehängt werden, welches den vernünftigen Leuten zum

24 Wie Anm. 9

105



Aergernis, den Dummen aber zur Nahrung ihres Aberglaubens gereichen
muß. Um dergleichen Unfugen Einhalt zu thun, erhaltet Ihr anmit den
Befehl: dieses Kreuz auf dem Birchbühl an einen andern schicklichen Ort
versetzen zu lassen und den Eigentümer obengenannter Tannen ernstlich zu
ermahnen, daß er nicht zugebe, daß dergleichen abergläubische Dinge, als

Voten und dergleichen, angehängt werden und daß er in solchen Fällen
solche Sachen alsogleich wegnehmen lasse.»

Man verzichtete also auf das Umhauen der Heiligen Tanne, drängte aber
auf das Versetzen des Kreuzes und das Entfernen der Votive. Was später
geschehen ist, entzieht sich unserer Kenntnis. Wir wissen aber sicher, daß
weiterhin Votive aufgehängt wurden, vielleicht nicht an die Tanne, falls
diese nicht doch noch weggeschafft wurde, aber sicher ans Kreuz.

Das Kreuz im Birchbühl, bei dem die Heilige Tanne stand, steht noch
heute. Die alten Wechsler im Birchbühl haben mir erzählt, sie wissen noch,
daß am Kreuz Arme und Beine aus Schindeln aufgehängt gewesen seien,
also hölzerne Votive, und daß die Leute von weither wegen Gliedersucht
gekommen seien; dies muß noch im ersten Jahrzehnt nach 1900 der Fall
gewesen sein, vielleicht sogar noch später. Einzelne Wallfahrten zum Kreuz
von Birchbühl sind bis in unsere Tage zu verzeichnen. Ich habe auch im
Luthertal mehrmals gehört, daß Leute zum Birchbühlkreuz gingen, um von
Zahnschmerzen befreit zu werden. Dies könnte darauf hindeuten, daß hier
auch die heilige Apollonia verehrt wurde.

Das Eiholzer Chäppeli

Ueber das Schicksal dieser volkstümlichen Andachtsstätte wissen wir
wiederum aus dem Briefe des Leutpriesters von Willisau Bescheid. Nachdem

Pfarrer Meyer über die Fielgentanne im Birchbühl berichtet hat, fährt
er im zweiten Teil des Briefes vom 16. Januar 1807 an die Polizeikammer
des Kantons Luzern weiter:

«Nebst dieser famösen Wallfahrt habe ich fast eine gleiche in meiner
Pfarrei. Diese ist auf der Seite gegen Menznau und heißt das Eiholzer Kä-
pely. Schon beyläufig vor 36 Jahren wurde dieses Käpely von der damaligen

Regierung niedergerissen, aber dabey die unvorsichtige Nachsicht
begangen, daß man dann ein sogenanntes Helgenstöckli hat hinstellen lassen.

Dieses hat nun in den Köpfen der Bauern die nämliche Kraft wie vorhin
das Käpely. Was soll man nun hier tun? Laßt man es stehen, so gereicht es

dem vernünftigen Christen immer zum Aergernis, dem Dummen hingegen
zur Mehrung des Aberglaubens. — Doch was Sie hierin thun wollen, so

bitte ich Sie, thun Sie es nicht ganz durch mich, ich würde sonst deswegen
bey den Blinden in den Mißkredit verfallen und dann weit weniger zu der

guten Sache helfen können, als wenn ich im Verborgenen arbeiten kann.»

106



Das in diesem Brief erwähnte Helgenstöckli im Eiholz stand — und steht
heute noch — an der Straße vom Ostergau über den Rötelberg; es wird noch
heute Eiholzer Chäppeli genannt. Der Pfarrer von Willisau sagt, dieses sei

«beyläufig vor 36 Jahren» von der damaligen Regierung niedergerissen worden.

Dies müßte also um 1771 herum gewesen sein.

In Akten der Landvogtei Willisau ist unter den außerordentlichen
Ausgaben folgende Eintragung zu finden: «Lauth hochoberkeitlicher erkantnus

wegen schleißung des Eyholtzer Chäpelis kosten gehabt 4 gulden».25
Es stellt sich die Frage, was man unter diesem «Eiholzer Chäpeli», wie

es vor 1771 dastand, zu verstehen hat. Liebenau sagt, daß es sich um einen

Heiligen Baum gehandelt habe, der damals gefällt wurde.26 Tatsächlich
deuten alle Anzeichen in dieser Richtung. Erstens ist kein Fall bekannt, daß
in unserer Gegend ein Chäppeli gewaltsam geschlissen wurde; die Begebenheiten

in Dagmersellen, Oberwil und Birchbühl zeigen eindeutig, daß man
an Sakralbauten, Kreuze und Heiligenbilder nicht Hand anlegte; der Kampf
galt den Bäumen und den Votiven, vor allem aber den Volkswallfahrten.
Die Haltung des Volkes geht deutlich genug aus den angeführten Briefbe-
legen hervor. Zweitens wäre es widersinnig, ein Chäppeli niederzureißen,
um anschließend die Bewilligung zum Erstellen eines Helgenstöcklis zu
erteilen.

Wegen eben diesem Helgenstöckli beschwerte sich nun der Leutpriester
von Willisau. Und es wurde diesmal radikal vorgegangen. Im Brief der
Polizeikammer vom 17. Januar 1807, der den Befehl zum Versetzen des

Kreuzes auf dem Birchbühl enthält, steht weiter: «Eine gleiche Bewandtnis
hat es mit dem sogenannten Eiholzer-Käppeli auf der Seite gegen Menznau,
welches zwar vor vielen Jahren auf Befehl der damaligen Regierung
niedergerissen, statt dessen aber ein Helgenstöckli dorthin gesetzt wurde. Da dieses

nun ebenfalls zu vielen dergleichen Unfugen und Aberglauben Anlaß gibt,
so werdet Ihr auch dasselbe gänzlich wegschaffen lassen.»

Was nachher geschah, wissen wir nicht. Es ist nicht erwiesen, daß das

Eiholzer Chäppeli — so wurde es nach wie vor benannt — wirklich
niedergerissen wurde. Das Gemeindegericht, das den Befehl zum Wegschaffen
bekam, stand dem Volk viel näher als die Gnädigen Herren in Luzern; es

kannte auch das religiöse Empfinden und das Brauchtum des Volkes, ebenso
die zu erwartenden Reaktionen. Sicher ist, daß das Helgenstöckli, falls es

niedergerissen wurde, wiedererstand. In der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg

wurde das inzwischen morsch gewordene Chäppeli neu erstellt und
steht heute noch.

Es ist hier noch auf ein volkskundlich bemerkenswertes Detail
hinzuweisen. Ich habe jahrelang nachgeforscht, ob nicht in unserer Gegend ein

25 Staatsarchiv Luzern, Landvogtei Willisau, Fach 8, Jahresrechnung des

Landvogtes für 1769/70
26 Geschichtsfreund, Bd. 59, 156

107



Hinweis auf das Löffelopfer zu finden sei. Beim Eiholzer Chäppeli habe
ich den eigenartigen volksreligiösen Brauch schließlich gefunden. Noch um
1920 herum brachten Leute, wenn sie Zahnweh hatten, einen Löffel (billiges
Haushaltbesteck) ins Eiholzer Chäppeli und erhofften dabei, daß ihnen die
Zahnschmerzen weggenommen würden. Auch Josef Fischer erwähnt den
Brauch in seinen heimatkundlichen Notizen aus Geiß, verweist ihn aber
unberechtigterweise ins Reich der Sagen27. Der Autor irrt sich auch, wenn
er von einem Bildstöcklein im Rötelberg spricht, wohin man die Löffel
gebracht habe. Es läßt sich nachweisen, daß selbst die Leute vom Rötelberg
ihre Löffel gegen Zahnweh ins unweit von ihren Höfen liegende Eiholzer
Chäppeli brachten. Auch hier ist wieder — wie beim Kreuz im Birchbühl —
ein Hinweis auf die Verehrung der heiligen Apollonia zu sehen (die «Zänd-
weh-Chäppeli» sind in unserer Gegend recht zahlreich). Das Löffelopfer
scheint besonders in Oberdeutschland bekannt gewesen zu sein. So weiß man
von der «Löffeltanne» bei Rothaus im Schwarzwald und von einem andern
Baum, der mit Löffeln und andern Weihegaben behangen war.28 Möglicherweise

ist das Löffelopfer im Eiholzer Chäppeli ein Hinweis auf einen früher
vorhandenen Heiligen Baum.

Die Helgen Eich in Gettnau

Das Vorhandensein einer Heiligen Eiche auf dem Staldenknubel (Hubel
zwischen Groß- und Außer-Stalden) in Gettnau ist beiläufig in einer
Vereinbarung zwischen der Gemeinde und dem Besitzer des äußern Stalden-
hofes, Franz Arnet, 1827 erwähnt. Darin ist gesagt, daß anno 1805 bei der
Waldverteilung das alte Recht für Arnet, im Willbergwald Züniholz zu
nehmen, dahingefallen sei. Als Entgeltnis für dieses Recht sei von der
Gemeinde «die Helgen Eich auf der Ussern Staldenweid geben worden, und
der Besitzer soll den Helg erhalten». Die Gemeinde trat also die Helgen
Eich dem Franz Arnet ab mit der Bedingung, daß er den Helg (das Heiligenbild)

erhalte.
Schon 1596 ist «die Eich auf dem Knubell» (Staldenweid) erwähnt und

1695 «die mittlere Eich auf dem Knubel». Es müssen also auf dem Staldenknubel,

dem prächtigen Aussichtspunkt gegenüber der Burg Kasteln, seit

Jahrhunderten Eichen gestanden haben.
Der Uebergang der Helgen Eich auf dem Staldenknubel vom Gemeindein

Privatbesitz ist ein höchst interessantes Zeitdokument. Eine ganze Reihe

von Belegstellen in Urkunden und Protokollen jener Zeit bezeugen, daß

27 Heimatkunde des Wiggertales, Heft 24, 13
28 Richard Andree, Votive und Weihegaben, Braunschweig 1904, S. 180

Lenz Kriss - Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiösen Volksglaubens, München
1971, S. 104

108



sämtliche Eichen, sowohl auf Gemeindeboden als auch auf privatem Grund,
der Gemeinde gehörten. Auch in der Vereinbarung 1827 mit Franz Arnet, in
der vom Abtreten der Helgen Eich im Jahre 1805 die Rede ist, steht der
Satz: «. die Eichen, die in und auf dem Staldenberg stehen, gehören der
Gemeinde». Der hier erwähnte Staldenberg ist wieder der gleiche Stalden-
knubel, auf dem die Helgen Eich stand.29

Daraus muß der Schluß gezogen werden, daß die Helgen Eich dem Franz
Arnet nicht stehend überlassen wurde, sondern daß sie zuvor umgehauen
wurde. Da die Uebergabe der Helgen Eich in jene Zeit fällt, da die Regierung

gegen Heilige Bäume vorging, darf man annehmen, daß die Helgen Eich
auf dem Staldenknubel auf höhern Befehl liquidiert wurde. Die Bedingung
der Gemeinde, daß Arnet «den Helg» zu erhalten habe, ist ein Akt der
Pietät und ein deutliches Bild der volksreligiösen Haltung. In was der
sogenannte Helg bestand, in einem Bild oder in einem Helgenstöckli, kann
nicht gesagt werden. Ob an der Helgen Eich auch Votive aufgehängt waren,
läßt sich ebenfalls nicht mehr ermitteln. Das Schriftstück, in dem die Helgen

Eich auf dem Staldenknubel genannt wird, wurde ja 22 Jahre nach der
Uebergabe des Heiligen Baumes an Franz Arnet abgefaßt. Von einem Chäp-
peli oder Helgenstöckli auf dem Staldenknubel (heute -hubel genannt) ist
nichts mehr zu sehen.

Die Heilig Eich im Langnauer Wald

Im Langnauer Wald, an der alten Waldstraße gegen Pfaffnau, stand
einst die Heilig Eich, von der alte Leute oft erzählten. In Langnau und
Pfaffnau wird noch heute die Sage weitergegeben, die Heilig Eich im Langnauer

Wald habe geblutet, als sie gefällt wurde. Das Motiv des blutenden
Baumes ist zwar auch an andern Orten anzutreffen, aber vielleicht deutet
es hier doch daraufhin, daß der Heilige Baum gegen den Willen des Volkes
beseitigt wurde und daß für die Menschen der Umgebung das Fällen der

Heilig Eich eine Freveltat war. Leider haben wir keine schriftlichen Zeugnisse

über dieses Ereignis. An der Stelle, wo die Heilig Eich stand, steht
heute ein Helgenstöckli mit einem kleinen gemalten Muttergottesbild. Der
Ort aber wird noch jetzt Heilig Eich genannt. An der Heilig Eich vorbei
ging früher der Bittgang der Langnauer nach Pfaffnau. Die alten Störhandwerker

von Pfaffnau haben am Abend, wenn sie heimzugingen, bei der Heilig
Eich immer ein Vaterunser gebetet; dies hat mir ein alter Langnauer erzählt.

29 Akten im Gemeindearchiv Gettnau
Josef Zihlmann, Die Hof- und Flurnamen der Gemeinde Gettnau, S. 62

109



Andere Heilige Bäume

Bei der Hagstelli, an der Gemeindegrenze zwischen Hergiswil und Lu-
thern, am Fußweg vom Kurzhubel gegen das Luthertaler Dorf, steht heute
ein steinernes Helgenstöckli mit der Jahrzahl 1844. Hier soll einmal eine

Heilige Tanne gestanden haben; der Ort heißt heute noch Helgentanne30.
Von drei riesigen Eichen im Unterskapf, am Weg von Hergiswil auf den

Menzberg,31 haben wir bereits berichtet. Eine von diesen drei Eichen wurde
Heilig Eich genannt. Das Motiv des eingewachsenen Heiligenbildes finden
wir auch an andern Orten immer wieder.32 An der Stelle steht heute noch ein
steinernes Helgenstöckli, von dem die Anwohner Schutz gegen schwere
Unwetter erwarten. Die dabei stehenden großen Bäume dürfen nicht gefällt
werden, sagt das Volk.

Von einer «Galgentanne» auf der Gmeinalp in Hergiswil war früher
die Rede; sie ist erwähnt in einer alten Marchbeschreibung der Gmeinalp.
Die Wahrscheinlichkeit, daß es sich auch hier um einen Heiligen Baum handelt,

ist groß.
Auf die Helgentanne am alten Kilchweg von Luthern in den Flüelen,

zwischen Guggi und Urseli, habe ich bereits hingewiesen. Die Tanne, an der
ein eisernes Kreuz befestigt ist, wird noch heute Helgentanne genannt.

Vielleicht muß man auch die Kreuztanne in Fischbach zu den Heiligen
Bäumen zählen. Sie stand an der Straße von Fischbach in die Gretti. Von
ihr erzählte das Volk, daß es der Ort sei, wo die Sträggele das von ihr
entführte Kind getötet habe; man habe an der Tanne noch die Haare des

Kindes gefunden. Die Kreuztanne war eine mächtige Tanne, die noch in
unserem Jahrhundert dort stand. An ihr war ein schmiedeisernes Kreuz
befestigt. Als die Tanne gefällt wurde, erstellte man etwas davon entfernt ein
steinernes Kreuz, an dem man wiederum das gleiche eiserne Kreuz befestigte,
das vorher an der Tanne hing. Das steinerne Kreuz mit dem eisernen steht
noch heute.33 Auch hier ist wieder das Motiv des blutenden Baumes
anzutreffen: Es gibt Leute, die wissen wollen, daß die Tanne beim Fällen geblutet

habe. Von der Kreuztanne als Kultstätte ist freilich nichts bekannt.

Es ist nicht anzunehmen, daß damit die Heiligen Bäume unserer Gegend
abschließend behandelt sind. Im Laufe der weitern Forschung ist mit neuen
Hinweisen und Erkenntnissen zu rechnen. Die vorliegende Arbeit soll in die
volksreligiöse Situation, wie sie seit dem ausgehenden Mittelalter bis in das

jetzige Jahrhundert hinein in unserer Gegend Gültigkeit hatte, einführen
und zugleich ein vorläufiges Forschungsergebnis darstellen.

30 Der Hinterländer, Beilage des «Willisauer Boten», Nr. 2, 1970
31 Lütolf, S. 361
32 Lenz Kriss - Rettenbeck, Bilder und Zeichen religiösen Volksglaubens, S. 92
33 Zur Sträggelen-Sage s. Lütolf, S. 31 ff.

110


	Heilige Bäume

