
Zeitschrift: Wasser- und Energiewirtschaft = Cours d'eau et énergie

Herausgeber: Schweizerischer Wasserwirtschaftsverband

Band: 51 (1959)

Heft: 11

Artikel: Geschichte und Kultur des Engadins

Autor: Bezzola, Reto R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-921312

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-921312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wasser- und Energiewirtschaft Cours d'eau et énergie Nr. 11 1959

mauer Albigna eingeladen hatten, vereinigt die
verschiedenen Gruppen. Stadtrat W. Thomann begrüßt mit
herzlichen und witzigen Worten im Namen der
Gastgeber die vielen Gäste und gedenkt anerkennend der
fruchtbaren Tätigkeit unseres Verbandes auf dem
Gebiete der Wasserwirtschaft; Vizekreispräsident V.Pi-
cenoni entbietet den Willkommensgruß auf terra bre-

gagliota. Der Eindruck über die gelungene Veranstaltung

wird durch den bei der Heimfahrt mit den
Postautos wieder einsetzenden Regen keineswegs verwischt,
und dankbar erinnert man sich an die genossene
Gastfreundschaft und die interessante, eindrückliche
Führung der Ingenieure von Bauleitung, Unternehmungen
und der Industriellen Betriebe der Stadt Zürich.

Protokollführerin : M. Gerber-Lattmann

Geschichte und Kultur des Engadins
Vortrag von Prof. Dr. Reto R. Bezzola, Universität Zürich,

anläßlich der Hauptversammlung des Schweizerischen Wasserwirtschaftsverbandes vom 27. August 1959 in Sils-Maria

Meine Damen und Herren,
Die Engländer nennen Tibet das Dach der Welt und

das Engadin das Dach Europas. Man würde im
allgemeinen nicht erwarten, daß auf Dächern, d. h. in
solchen gebirgigen Höhenlagen, Geschichte sich abspielt
und Kultur sich entwickeln kann. Das Beispiel Tibets
mit seiner uralten Kultur beweist das Gegenteil, und
wir trauern heute alle um die jüngste Vergewaltigung
dieses Hochlandes und seiner kulturellen Eigenart. Hat
das Engadin auch eine Geschichte und eine Kultur wie
Tibet? Da ist zu sagen, daß Tibet, obwohl noch viel
höher gelegen, eine unendlich weite, vielfältig
ausgedehnte Hochebene bildet, in der Städte, Klöster und
andere Kulturzentren entstehen und sich entwickeln konnten.

Das Engadin ist keine weite Hochebene, es hat
keine Städte und keine Klöster. Doch hat es andere
Voraussetzungen topographischer Art, die eine
Geschichte direkt erzwingen und eine, wenn auch bescheidene

Kultur wenigstens ermöglichen. Treten Sie vor
das Haus, gehen Sie auf die Straße zwischen Segl-
Maria und Segl-Baselgia hinaus und schauen Sie rechts,
schauen Sie links; auf beiden Seiten ist der Blick
offen, meilenweit. Wenn Sie es nicht wüßten, würden
Sie nicht merken, wo es talaufwärts und wo es talabwärts

geht. Am Piz Longhin, den Sie links oben am
Horizont erblicken, scheiden sich die Wasser für drei
Meere: das eine fließt nach Norden in die Julia, von
ihr in den Rhein und mit dem Rhein in den Atlantischen

Ozean; das zweite kommt zu uns herunter,
ergießt sich als Sela in den Silsersee, und durch die
Seen hindurch wird es zum En (Inn), der als mächtiger

Strom bei Passau die Donau findet und mit ihr dem
Schwarzen Meer zuströmt; das dritte Wasser ist die
Maira, die hinter dem Longhin hinunter durch das

Bergeil in den Comersee und daraus als Adda in den
Po gelangt, der sie dem Mittelländischen Meer entgegenführt.

Nach Österreich und dem Osten, nach Italien
und dem Süden stehen uns die Wege offen, wir brauchen

keine Berge und Meere zu überqueren, wir können
uns nur hinuntergleiten lassen, und um in die Schweiz,
nach Deutschland, nach Frankreich, nach Norden und
Westen zu gelangen, genügt eine Steigung von 1Vi
Stunden zu Fuß von Silvaplana auf den Julierpaß und
wieder geht es abwärts ohne Hindernis.

Das Engadin ist keine weite, ausgedehnte Hochebene,
es ist aber auch nicht ein abgelegenes Bergtal, es ist
ein Durchgangsland par excellence. Und ein
Durchgangsland hat immer eine Geschichte, meist eine
bewegte Geschichte. Hat es auch eine Kultur? Um eine
Kultur zu entwickeln, müssen die Leute seßhaft werden.

In einem Hochtal wie diesem, wo nicht viel mehr

als Gras wächst, Gemüse und einige Beeren, in guten
Jahren weiter unten im Tale etwas Kartoffeln, ein

wenig Getreide und einige ganz spärliche Früchte, wo
oft während 8 Monaten Schnee auf Wiesen, Feldern
und Wäldern liegt und Eis auf den Seen und Flüssen
und Bächen, da kann sich keine zahlreiche Bevölkerung
ansiedeln. Wovon soll sie leben? Von der Jagd, vom
Fischfang, von der Viehzucht. Bleibt der Durchgangsverkehr,

bleibt das Hinuntersteigen in fruchtbare
Gegenden, um dort Verdienst zu suchen. Genügt dies? Es
genügt für eine ganz kleine Anzahl von Menschen,
und es verleiht diesen Menschen und ihrem Leben, ihrer
Kultur einen ganz besonderen Charakter.

Wenn Sie das Engadin durchwandern, merken Sie
das. Es gleicht keiner anderen Gegend der Schweiz
noch Europas, und nicht nur landschaftlich.

Vor ein paar Jahren fuhr ich mit einem belgischen
Freund ins Engadin, einem Philosophen. Er hatte dieses

Charakteristisches Detail eines Engadinerhauses mit kunstvoll
handgeschmiedeten Gittern und Hängenelken. (Photo O. Furter, Davos)

325



Nr. 11 1959 Wasser- und Energiewirtschaft Cours d'eau et énergie

Tal noch nie gesehen, er wußte auch nichts von seinen
Bewohnern, von seiner Geschichte. Auf einem Aussichtspunkt

in Bos-cha, bei Guarda, saßen wir nieder und
schauten ins Tal hinunter. Lange sprachen wir nichts.
Da sagte er: Ich war schon andere Male in den Bergen,
aber nirgends hatte ich das Gefühl wie hier: Hier hat
man gelebt. Das ist eine menschliche Landschaft.

Ich antwortete: Im Jahre 1560 gab der Jurist und
Notar Jachem Bifrun von Samedan, der in Paris
studiert hatte, die erste Übersetzung des Neuen Testaments

auf Rätoromanisch heraus. Sie wurde eingeleitet
durch einen Brief des Reformators Filip Galizius-Saluz
an die Engadiner Jugend. In diesem Briefe stand der
Satz: «Obwohl unser Engadin ein hochgelegenes und
wildes Land ist, so hat es doch immer höchst menschliche

Leute hervorgebracht und Köpfe, geeignet für
jegliche Ämter und andere schöne Sachen.» — («Cum-
bain cha la nossa terra d'Agnedina es sü l'g laer ün'hota
terra e sulvedgia, schi s'ho ella impercho saimper
achiateda cun lieud humaungia e cun schervellas tiers
tuot ufficis e bellas chiosas adêstras.»)

Galizius schrieb und lebte in einer Zeit geistiger
Hochblüte des Engadins. Es war sicherlich nicht
immer so gewesen. Wenn er aber immer, «saimper» sagt,
so bezeugt er damit das gleiche, was mein belgischer
Freund fühlte. Dieses «hochgelegene wilde Land» ist
ein ausgesprochen menschliches Land. Wenn die Walliser

Bauei'n Ramuz' von den Bergen sprechen, sagen
sie «c'est un mauvais pays»! In der ganzen rätoromanischen

Literatur findet man nie dieses Gefühl. Die
Berge sind hier für den Menschen nie schlecht, sie sind
erhebend, befreiend. Denn man ist ja droben, überall
geht es hinunter. Die Berge erdrücken einen nicht, sie
lassen freier atmen in ihrer kristallhellen Luft.

Wann kamen die ersten Menschen hier herauf?
Wann wagten sie, sich dauernd niederzulassen? Vor
3000 Jahren waren sie auf jeden Fall schon da und
hatten auf Anhöhen über dem Tal, wie bei Ramosch,
ihre Siedlungen errichtet. Sie jagten und betrieben
Viehzucht und etwas Ackerbau, wie es ihre Nachfahren
noch heutzutage tun. Sie verfertigen schön geformte
und reich verzierte Töpfereien. In der späteren Bronzezeit,

um 1000 bis 800 vor Christus, faßten sie die
Heilquellen von St. Moritz in mächtige, ausgehöhlte
Lärchenstämme und legten Dolche und Nadeln nieder als
Gaben für den Quellgott. Dann kamen neue Völker,
wohl aus dem Osten, die Etsch und den Inn herauf,
venetisch-illyrischen Ursprungs. Sie errichteten
befestigte Siedlungen auf den Anhöhen bei Lavin, bei
Susch, bei Zernez, bei S-chanf. Von Süden her flüchteten

vor den einfallenden keltischen Galliern in
Oberitalien hochgebildete Etrusker hier herauf, deren
Sippennamen man in den Namen gewisser Engadinerdörfer
wie Samedan zu erkennen glaubt. Mit den ersten
Bewohnern sich mischend, bildeten sie das Volk der Rä-
tier. Hier im Tale war es der Stamm der Oeniates, der
Anwohner des Oenus (des Inn) ; ihr Tal wurde Oenia-
tina genannt, heute Engiadina. Einzelne keltische
Siedlungen mischten sich vielleicht darunter, wie die
Dorfnamen Brail, Ardez und Segl (Sils), der Flurname
Seglias (zusammenhängend mit französisch sillon) zu
beweisen scheinen. Es sei denn, die verlorene rätisch-
illyrische Sprache sei dem Keltischen so verwandt
gewesen, daß die betreffenden Wortstämme auch im
Rätischen vorhanden gewesen wären. Mit den Kelten

und später mit den Römern in Oberitalien standen die
Rätier im Tauschhandel. Öfters stiegen sie aber auch
den Maloja hinunter und plünderten und brandschatzten

die reichen Gegenden am Comersee, ja Como selbst.
Vor allem verwehrten sie aber den römischen Legionen
die Alpenübergänge, so daß Augustus 15 vor Christus
seine beiden Stiefsöhne Drusus und Tiberius
beauftragte, ganz Rätien zu unterwerfen, was erst nach der
Bezwingung der mächtigen, von Horaz genannten Rä-
tierburgen in mörderischen Kämpfen gelang. Die
Römer betrachteten das Engadin wie Rätien als
Durchgangsland und gliederten die kriegerischen Bergbewohner

als rätische Legion in ihre Heere ein. Sie ließen
sich kaum in größerer Zahl nieder. Römische
Ortsnamen wie Silvaplana, wie Schlarigna (Celerina von
cellarium, Keller, Vorratsraum, wenn es nicht etrus-
kisch ist), sind verhältnismäßig selten, römische
Inschriften ebenfalls. Doch setzte sich die Romanisierung
durch, und die allermeisten Flurnamen sind lateinisch.
Im Latain Rätiens und des Engadins, dem Räto-ro-
manischen von heute (im Engadin noch heute Ladin
d. h. lateinisch genannt) finden wir wenig Überreste
des verschollenen vorlateinischen Rätischen. Freilich
mögen die römischen Militär- und Verwaltungsbeamten
noch Jahrhunderte lang ständig Zuzug erhalten haben
an Kaufleuten, Handwerkern und einzelnen Siedlern
von Süden her, wie dies später das ganze Mittelalter
hindurch bis in die Neuzeit geschah. Dagegen blieb
Rätien und ganz besonders das Engadin von der
germanischen Völkerwanderung als einziges Land in
Europa sozusagen unberührt, und römisches Gesetz galt
bis ins 8. Jahrhundert, als das römische Reich längst
untergegangen war, wie sich im Rätoromanischen so-
undsoviele lateinische Ausdrücke erhalten haben, die
im Französischen, Italienischen und Spanischen
verschwunden sind.

Die kurze ostgotische und die längere fränkische
Oberherrschaft blieben nur nominell, ebenso größtenteils

diejenige der deutschen Kaiser, die Karls des

Großen Erbe antraten. Aber als Durchgangsland war
das Engadin sowohl den Römern als auch später den

karolingischen und deutschen Kaisern wichtig. Wenn
die Säulen auf dem Julierpaß auf die Römer zurückgehen,

so zeugen die einzigartigen Fresken in der Kirche
zu Müstair von der Wichtigkeit der Engadinerpässe zur
Zeit Karls des Großen, und in Chiavenna, am Eingang
des Bergells, fiel Kaiser Friedrich Barbarossa zu Füßen
seines Vetters und Vasallen Heinrich des Löwen, ihn
vergeblich um Hilfe anflehend gegen die lombardischen
Städte. Einzelne süddeutsche Herren hatten sich in
Rätien, bis ins Engadin hinauf, Güter und' Hoheitsrechte

erworben, wie die Herren von Gamertingen.
Doch kaufte ihnen im Jahre 1139 der Bischof von
Chur diese Güter und Rechte ab, wie er dann bald die

ganze Talschaft an sich brachte und in Samedan, in
Zuoz, in Tarasp, in Tschanüf seine Statthalter
einsetzte. Doch auch Chur war weit vom Engadin, und
der gnädige Herr mußte sich früh auf die
Markgenossenschaften, auf die Dorfvorsteher im Engadin
selber stützen und Talkanzler und Ammann aus den
Einheimischen wählen. Im 13. Jahrhundert schien es

einen Augenblick, wie wenn die mächtige Familie Planta
in Zuoz die ganze Verwaltung und Gerichtsbarkeit an
sich reißen würde, während im Unterengadin der
Bischof Mühe hatte, sich der Einmischung der Grafen

326



Wasser-und Energiewirtschaft Cours d'eau et énergie Nr. 11 1959

Plantahaus Samedan, heute Hort der rätoromanischen Bibliothek
(Photo A. Pedrett, St. Moritz)

von Tirol zu erwehren, die ihre dort erworbenen Rechte
auszudehnen suchten. Als dann der Churer Bischof
Peter von Böhmen, ein Fremdling, gar seine Länder
an Österreich zu verpfänden drohte, griffen die
Gotteshausleute zur Selbstverteidigung. 1367 versammelten
sich ihre Abgeordneten zu Zernez und später in Chur
und zwangen dem fürstbischöflichen Oberherrn ihre
Aufsicht über die bischöfliche Verwaltung und die
bischöflichen Finanzen auf. Die Gerichtsgemeinden des

Oberengadins und des Bergells siegelten das Dokument
bereits mit eigenem Siegel. Dasjenige des Oberengadins
trägt wie heute noch das Bild des St. Luzius, des legendären

königlichen Sendboten aus Britannien, der Rä-
tien christianisiert haben soll.

Das war der Anfang der rätischen Selbständigkeit,
des Gotteshausbundes, das Engadin, das Oberhalbstein
und Chur umfassend, dem sieh bald nachher der Graue
Bund im Rheingebiet und der Zehngerichtenbund in
Davos, Prättigau und Herrschaft anschlössen zum Freistaat

der Gemeinen Drei Bünde.

Gleichzeitig mit der politischen Freiheit machte sich
im Hochtal ein wirtschaftlicher Aufschwung geltend.
Neben der Viehzucht, der Jagd und Fischerei und der
bescheidenen Landwirtschaft brachte der Waren transport

über die Pässe immer größeren Verdienst, um so

mehr, als Dorfbewohner in den sogenannten Porten ein

genau geregeltes Monopol dieser Transporte eingerichtet

hatten, über das sie eifersüchtig wachten. Vor allem
aber fing man an, ins Tiefland hinunterzusteigen,
namentlich nach Italien und besonders ins Venezianische,
nicht mehr auf Raubzüge wie die alten Rätier, sondern
um friedlichen Verdienst zu suchen als Schuster, als
Glaser, als Zuckerbäcker. Neulich im fernen Friaul
aufgefundene Dokumente zeigen, daß dort seit dem
14. Jahrhundert zahlreiche Engadiner ansässig waren.
Mit der Zeit nahm diese periodische Auswanderung

immer mehr zu, um im 17., 18. und 19. Jahrhundert
ihren Höhepunkt zu erreichen. Engadiner haben im
17. Jahrhundert als erste in Europa in öffentlichen
Gaststätten in Venedig Kaffee ausgeschenkt. In den

Zünften der Zuckerbäcker, Cafetiers und Liqueurver-
käufer besaßen sie die Mehrheit, und es half nichts,
daß ihre venezianischen Konkurrenten die Inquisition
auf sie hetzten. Sie setzten venezianische Strohmänner
als Meister ein und beherrschten weiter das Gewerbe

hinter den Kulissen, bis die Serenissima im Jahre 1766

(erbost über eine politische Schlappe, die ihnen die
Drei Bünde in Wien beigebracht hatten) alle Bündner
— es waren vor allem Engadiner — auswies. Da
ergoß sich der Strom der Engadiner-Auswanderer
über ganz Italien, vor allem über die Aemilia, die
Toskana und Umbrien, aber dann auch bis nach Sardinien
und, im Norden, über Frankreich, Deutschland, Polen,
Dänemark und Schweden. Die allermeisten kauften
sich im fremden Lande nicht ein, sondern kehrten
regelmäßig alle paar Jahre in die Heimat zurück und
verbrachten dort ihren Lebensabend. Dazu kamen seit
dem 15. Jahrhundert, wie in der Schweiz, die fremden
Kriegsdienste, die mit der Auswanderung zusammen
im Engadiner einen Menschentypus ausgebildet haben,
der stärkste Verbundenheit mit der heimatlichen Scholle
mit einer Weltgewandteit verbindet, wie man sie sonst

nur in großstädtischen Verhältnissen findet.
Dem entspricht auch die Engadinerkultur in allen

ihren Äußerungen. 1499 hatten die Bündner mit Hilfe
der Eidgenossen die Österreicher, die kurz vorher das
Unterengadin gebrandschatzt und verwüstet hatten, in
der Calvenschlacht am Ausgang des Münstertales
vernichtend geschlagen. 1512 hatten sie Bormio, das Velt-
lin und Cläven erobert und sich freien Zugang nach
Italien verschafft. Im Hochgefühl der gesicherten Freiheit

und der wirtschaftlichen Blüte entwickelte sich,
namentlich im Engadin, ein geistiges Leben, wie man
es sich in den bäuerlichen Verhältnissen eines solchen
Hochtales kaum vorstellen kann. Zahlreich ziehen die
Söhne aus den guten Familien, ja auch armer Leute
Kinder, an die Schulen nach Bologna, nach Pavia,
nach Zürich, nach Basel, nach Paris. Im 16. Jahrhundert

kann man wirklich von einem Engadiner
Humanismus reden. Simon Lemnius aus dem Münstertal ist
in Wittenberg ein Schüler und Freund Melanchtons und
erzürnt Luther durch seine lateinischen Gedichte. Er
wird in Bologna zum Dichter gekrönt, gibt in Basel die
erste Übersetzung der Odyssee in lateinischen
Hexametern heraus und hinterläßt ein prächtiges lateinisches

Epos, die «Raeteis», eine Verherrlichung der
bündnerischen Heimat, ihrer Vergangenheit und ihres
Freiheitskampfes. Seine vergilschen Schilderungen des

Engadins und seiner Bewohner gehören zum Köstlichsten,

das wir besitzen. Mit ihm wetteifern in lateinischen

Versen Marcus Tatius aus Zernez, Colani aus
Chamues-ch, die in München studieren, in Ingolstadt
lehren. Duri Chiampell aus Susch verfaßt eine
großangelegte lateinische Schilderung und eine lateinische
Geschichte Rätiens seit den Urzeiten. Und gleichzeitig
entsteht im Engadin die romanische Schriftsprache und
die romanische Dichtung. Zweifellos hatte es schon
während des Mittelalters mündlich überlieferte
romanische Lieder gegeben. Von den hunderten noch erhaltenen

Volksliedern gehen verschiedene höchst
wahrscheinlich auf das Mittelalter zurück; das gleiche ist

327



Nr. 11 1959 Wasser- und Energiewirtschaft Cours d'eau et énergie

vom überreichen Märchen- und Legendenschatz, den

Kinderreimen usw. zu sagen, kurz, von der sogenannten
Volkspoesie, die von Mund zu Mund geht und immer
wieder sich verändert. Die bewegten politischen und
kriegerischen Ereignisse brachten Spott-, Rüge- und

Kampflieder hervor, von denen Chiampell in seiner
Historia Raetica ein paar Verse zitiert anläßlich der
Kämpfe mit Tirolern, die im Unterengadin der Calven-
schlacht vorangingen. Ein politisches Kampf- und Rügelied

größeren Umfanges ist nun das erste Literaturdenkmal

des Engadins und des Rätoromanischen
überhaupt. Unter Churwelsch verstand man in
deutschsprachigen Gebieten früher die welsche, d. h. die
lateinische Sprache von Chur-rätien ; daraus ist das bayrischdeutsche

Kaurerwelsch, Kauderwelsch entstanden, für
eine unverständliche Sprache im allgemeinen. Noch
1538 hatte der Glarner Historiker Gilg Tschudi behauptet,

daß man «Churwelsch nit schriben kan». Doch
schon elf Jahre vorher hatte der Engadiner Staatsmann

Gian Travers aus Zuoz ein politisches Kampflied
niedergeschrieben, in welchem er in 704 kräftigen,
holprigen romanischen Versen den Krieg der Bündner
gegen den Kastellan von Musso am Comersee, Gian
Giacomo Medici, beschrieb. Diesen Kampf hatte Travers
selber geführt, um das eben erbeutete Veltlin, dessen
Statthalter er selber war, und seine Politik zu verteidigen

gegen ein Schmählied aus dem Bergeil, das
entstanden war, während Travers in den Kerkern der
Bergfeste Musso schmachtete, nachdem ihn sein Gegner
verräterisch gefangengenommen hatte. Sieben Jahre
darauf hatte der gleiche Gian Travers ein biblisches
Drama verfaßt, die «Geschichte des Patriarchen
Joseph», ebenso dann 1542 ein zweites, «Die Geschichte
des verlorenen Sohnes», das er durch die Jugend von
Zuoz aufführen ließ, und 1547 ein drittes, ein «Joseph»
in «komischem Stil», wie Chiampell schreibt. Andere
biblische und profane Dramen folgen, von anderen
Engadiner Autoren, deutschen und lateinischen
Schauspielen, aber auch italienischen und französischen
Romanen entnommen. Im ganzen kennen wir deren ungefähr

30, größtenteils noch dem 16. Jahrhundert zugehörend.

Vielfach dienten sie nach 1550 dem Glaubenskampf,

denn schon seit den dreißiger Jahren war die
Reformation ins Engadin gedrungen, und bis 1577 hatten

alle Engadinerdörfer die neue Lehre angenommen,
mit Ausnahme der noch heute katholischen Gemeinde
Tarasp (die bis 1803 eine österreichische Enklave
bildete).

Die schon erwähnte meisterhafte romanische
Übersetzung des Neuen Testaments durch Jachem Bifrun
aus Samedan (1560) wird für die romanische Schriftsprache

die gleiche grundlegende Bedeutung haben wie
die Lutherbibel für das Deutsche. Ihr folgten die Psalmen

und die geistlichen Lieder des Reformators und
Historikers Duri Chiampell (1572), dann im 17.

Jahrhundert das Neue Testament: von Gian Luzi Gritti
(1640), die Psalmen und geistlichen Lieder des Lurainz
Wiezel aus Zuoz (1661), die Genesis und der Exodus
von Jon Pitschen Saluz aus Lavin (1637 und 1662),
schließlich die ganze Bibel, übersetzt von J. A. Vulpius
und J. H. Dorta, 1679 in Scuol gedruckt mit der
finanziellen Hilfe des ganzen Engadinervolkes. Der dreißigjährige

Krieg, der Graubünden als Beherrscher der
wichtigen Alpenpässe in die Weltpolitik hineingerissen
hatte und in die stärksten Wirren stürzte, brachte die

politischen und konfessionellen Leidenschaften zum
Siedepunkt, wovon die zahlreichen Streitgedichte und
Erbauungsschriften der Zeit beredtes Zeugnis ablegen.
Im Zentrum stand bis zu seiner Ermordung im Jahre
1639 der listenreiche, gewalttätige, skrupellose, aber
glühende Engadinerpatriot Güerg Jenatsch aus Samedan.

Engadiner Prädikanten wie Luzi Gabriel aus Ftan
hatten seit Anfang des Jahrhunderts mit der Reformation

die romanische Schriftsprache auch in die Täler
des Rheins gebracht, wo sie in surselvischer Form neue
Lieder, Dramen und Prosaschriften entstehen ließ. Im
Engadin hatte das Romanische schon im 16. Jahrhundert

das Lateinische auch als Amtssprache in den

Gemeindeordnungen und Satzungen ersetzt.

Bis ins 18. Jahrhundert hinein blieb die Engadiner-
literatur wie die romanische Literatur im allgemeinen
vor allem ein Instrument der Kirche und der politischen
Kämpfe, was nicht hinderte, daß sie herrliche Lieder
hervorbrachte, wie die Kampf-, Freiheits- und
Glaubenslieder der Philomela des Pfarrers von Ramosch,
Martinus ex Martinis und seines Vaters Joannes Mar-
tinus, dessen Triumphlied anläßlich des endgültigen
Loskaufes der Unterengadinergemeinden von der
österreichischen Herrschaft im Jahre 1652 eines der
gewaltigsten Freiheitslieder ist, das ich kenne, von einer
Wucht des Rhythmus und des Wortes, von einer Weite
des Horizonts, wie man sie nur einem Mann zutrauen
kann, der, in einem offenen Durchgangsland
aufgewachsen, mit der ganzen Welt, in geistiger Verbindung
stand. Ein anderes Beispiel dieser Art ist die Weise,
wie der achtstimmige Gesang der holländischen Psalmen

und Kirchenlieder durch einen Offizier in
niederländischen Diensten, einem Planta aus Zuoz, in sein
Heimatdorf hinaufgetragen und dort liebevoll entwickelt
und gepflegt wurde, mit Unterbrüchen bis auf den
heutigen Tag. Es war mir eine besondere Genugtuung, an
diesen lebendigen Kulturaustausch zu erinnern, als ich
vor ein paar Jahren die Ehre hatte, an der Universität
Amsterdam den Lehrstuhl für Rätoromanisch
einzuweihen, den eine Holländerin mit einer Habilitationsschrift

über die Sprache Bifruns zu besteigen sich
anschickte, wie es mich anderseits mit größter Freude
erfüllte, an der Universität Murcia in Spanien anläßlich

eines dortigen Vortrags über das Romanische
feststellen zu können, daß der Rektor der Universität, ein
Jurist, eine ganze rätoromanische Bibliothek besaß. Sie
umfaßte vor allem die romanischen Dichter des 19. und
20. Jahrhunderts.

Seit 1800 hatte sich die romanische und besonders die
engadinische Literatur von Kirche und Politik emanzipiert.

Unter dem Einfluß der deutschen, italienischen und
französischen Romantik entwickelte sich eine weltliche
und gleichzeitig intimere Lyrik. Gian Battista Tschander
(Sandri) aus Samedan dichtete noch ganz unter dem Einfluß

des Volksliedes, und zu Volksliedern wurden bald auch
seine eigenen Gedichte. Conradin Flugi d'Aspermont aus
St. Moritz verfaßte delikate, fast fraulich feine Verse, der
Natur und dem Heimattal verpflichtet; Gian Fadri Cade-

ras aus Zuoz, in seiner Jugend ein Engadiner Auswanderer

wie Tschander, ist mit seinen zarten, traurig
anmutenden Heimweh-, Natur-und Liebesgedichten der typisch
weiche Romantiker. Der Jurist Zaccaria Pallioppi aus
Schlarigna, Verfasser des großen engadinischen
Wörterbuchs, führt die klassischen Vers- und Strophenformen

der Antike ein; der Bundesrichter Andrea Bez-

328



Wasser- und Energiewirtschaft Cours d'eau et énergie Nr. 11 1959

Dorfpartie mit typischen Engadinerhäusern in Guarda im Unterengadin. (Photo O. Furter, Davos)

zola aus Zerriez und Gudench Barblan aus Vnà, Direktor

der Landwirtschaftlichen Schule Plantahof, gaben
dem Engadin die heute am meisten gesungenen Heimatlieder:

«Ma bella val, mi'Engiadina», «Tschantà davant
meis prümaran in s-chüra not sulet», «Chara lingua da

la mamma, tü sonor rumantsch ladin». Eduard Bezzola

aus Zernez und der kürzlich verstorbene Men Rauch
aus Scuol schenkten uns als witzige Chansonniers
humoristische Lieder, die heute in aller Leute Mund sind.

Und am Ende des 19. und anfangs des 20. Jahrhunderts

war dem Engadin der größte Lyriker erstanden
in Peider Lansel aus Sent. Einen bedeutenden Teil
seines Lebens in der Toskana verbringend, verstand es

Peider Lansel, einen schweren jugendlichen Liebeskummer

in den Ausdruck einer glühenden Leidenschaft zur
fernen Heimat zu verwandeln mittels einer bisher dem
Romanischen unbekannten Meisterung der dichterischen
Form. Schwer wird dieser Kampf sein um eine neue
dichterische Sprache, und erst in späten Jahren wird
Lansel durchdringen zu dem, was er schließlich wurde,
der Erneuerer dichterischer Werte, dessen Beispiel noch
heute nachwirkt bei den Dichtern der jetzigen Generation,

wie einem Artur Caflisch aus Zuoz, einem Jon
Guidon aus Zernez, einem Andri Peer aus Lavin und
so viel anderen mehr. Und neben der Lyrik die Erzählung,

angefangen mit den reizvollen Erzählungen eines
Giovannes Mathis aus Schlarigna, wieder eines
Auswanderers, der in Brüssel, in Genua, in Toulon die
heiteren und ernsten Augenblicke des trauten Enga-
dinerdorflebens erträumt und humorvoll zu schildern
weiß, zu Gian Gianet Cloetta aus Bravuogn und Baiser
Puorger aus Tschlin, die Engadiner Schicksale in der
Heimat und die der Fremde aufleben lassen, zu Schi-
mun Vonmoos aus Ramosch, unserem zweifellos begabtesten

Erzähler, der es versteht, mit einem absolut über¬

legenen, feinsten Humor aus den unscheinbarsten
Gestalten seiner Berggemeinde und ihrer Art zu denken,
zu fühlen und zu leben, eine tief gläubige, befreiende
innere Heiterkeit hervorleuchten zu lassen. Feinste
frauliche Töne, voll zartester Poesie und Humor,
brachten die Erzählungen der Schriftstellerin Ursina
Clavuot (Gian Girun), die in Italien wohnt, und schärfste,

witzigste ironische Satire die Erzählungen von Reto
Caratsch, dem Hauptkorrespondenten der Neuen Zürcher

Zeitung in Paris.
In unseren Tagen streben ein Clà Biert aus Scuol

und ein Andri Peer aus Lavin mit neuen Mitteln
darnach, eine heilvoll kräftigende, aus alten Sprachquellen
schöpfende und doch der modernsten Weltliteratur
offene Erneuerung des Prosastils zu verwirklichen.

Schließlich fehlt auch das moderne Drama nicht.
Florian Grand aus Sent hatte sich nur im Kielwasser
des volkstümlichen historischen Stücks in Versen
versucht, wie es die Romantik gebracht hatte und wie es

heute ein Tista Murk aus Müstair zeitgemäß erneuert.
Eduard Bezzola und andere tauchten es ins tägliche
Dorfleben ein. Der katholische Pfarrer Wyler von
Zuoz, ein gebürtiger Luzerner, erstaunte die Engadiner
mit seiner «Festa dals Tabernaculs», die eine Wiedergeburt

des biblischen Dramas darstellt, gleichzeitig mit
dem Hiobsdrama des Arztes Men Gaudenz aus Scuol.
Jon Semadeni, ebenfalls in Scuol, war es vorbehalten,
ein paar wuchtige, erstklassige Stücke von aktuellster
und lebendigster Modernität zu schaffen.

Doch Kultur ist nicht nur Staatengründung,
religiöses und politisches Leben und Literatur. Kultur ist
einerseits auch wirtschaftliche und rechtliche Gestaltung

der Gemeinschaft, andererseits Gestaltung der
Wohn- und Kultstätten dieser Gemeinschaft, vom
Wohnhaus der Familie zum Gotteshaus als solche, wie

329



Nr. 11 1959 Wasser- und Energiewirtschaft Cours d'eau et énergie

auch ihrer Ausschmückung durch die Künste. Schließlich

ist Kultur Gestaltung der Lebensformen selber,
des Umgangs mit Menschen.

Es würde zu weit führen, in diesem Rahmen von
der. Gestaltung des Engadiner Rechtslebens, von den

Formen der Dorf-, Mark- und Alpgenossenschaften zu
reden, die natürlich denjenigen anderer Alpentäler
gleichen, zum Teil aber auch ganz eigene Züge
aufweisen. Einige ganz wenige, dem sprachlichen Leben
entnommenen Beispiele, mögen genügen.

Wählen wir als erstes die Gemeinde selber. Man
würde annehmen, daß auf dem Lande der politische
Begriff der Gemeinde aus dem Siedlungsbegriff des

Dorfes entsteht. Dem ist nicht so. Wie im Deutschen
und Italienischen sind im Engadinerromanisch Dorf
und Gemeinde zwei verschiedene Begriffe. Nun ist
gerade das eigenartige Ineinandergreifen der beiden für
das Rätoromanische besonders charakteristisch. Für
Dorf sagt der Lateiner «vicus», für Gemeinde
«commune». Während nun commune im Italienischen und
Französischen wie im Rätoromanischen erhalten ist, ist
vicus in Italien und Frankreich in seiner ursprünglichen

Bedeutung nur noch in Ortsnamen vorhanden und
sonst zu Gasse, Gäßchen (vico, vicolo) herabgesunken,
während für Dorf paese, villaggio (pays, village) sich
breitmacht, Worte, die vor allem den Gegensatz zur
Stadt betonten (paese, pays Siedlung auf dem pagus,
dem Gau, dem Lande; villaggio, village von villa, d. h.
die Bauernhäuser und das Landhaus des städtischen
Großgrundbesitzers). Das Rätoromanische aber erhält
das alte vicus im surselvischen vitg, unterengadinischen
vi, oberengadinischen vih, im alten Sinne von Dorf.
Cumün, cumön, cumin (lat. comune), das politische
Gebilde, bezeichnet nicht wie im Italienischen und
Französischen die politische Gemeinschaft von Leuten
in der gleichen Siedlung, sondern einen Zusammenschluß

von Leuten aus verschiedenen Dörfern zu einer
Gerichtsgemeinde. So bildete das ganze Oberengadin,
d. h. eine ganze Talschaft, eine einzige Gemeinde. Mit
der Zeit schieden sich aber die einzelnen Dörfer als
neue politische Gebilde heraus, die sich vom cumün
zwar nicht gerichtlich, aber administrativ abspalteten.
Sie wurden nun nicht mit dem Wort vih, vi, vitg
Dorf bezeichnet, denn sie waren nicht der Ausfluß eines
Dorfwillens; sie entsprangen aus einem Zusammenschluß

der einzelnen Dorfbewohner, die sich nicht als
Dorfbewohner, sondern als Nachbarn (lat. vicini)
zusammenschlössen (auch die italienische Stadtcommune war
ja ursprünglich eine private Interessengemeinschaft).

In der Tat bedeutet vicinus trotz des ursprünglichen

Zusammenhangs mit vicus auf Lateinisch nicht
Dorfbewohner, sondern eben Nachbar. Ihr Zusammenschluß

ergab die vicinantia, die Nachbarschaft, ober-
engadinisch vschinauncha, surselvisch vischnaunca. Im
Oberengadin hat nun vschinauncha dazu noch vih in der
Bedeutung von Dorfsiedlung fast ganz verdrängt. Vih
ist heute veraltet und literarisch; lebendig ist es nur
noch in der Benennung von Dorfteilen, «Somvih, Dim-
vih» Oberdorf, Unterdorf. Im Surselvischen ist
dagegen vitg für Dorf absolut geläufig, während im
Unterengadin, wo sich das neue Gebilde der «Nachbarschaft»,

wohl wegen der andauernden Kämpfe gegen
die österreichische Oberherrschaft, von der
Gerichtsgemeinde erst spät loslösen konnte, der Ausdruck
für Gerichtsgemeinde, cumün, sich schließlich auf das

Dorf übertrug. So heißt Dorf heute im Bündner Oberland

vitg, im Oberengadin vschinauncha, im Unterengadin

cumün. Doch hat sich andererseits das Wort
vschin, vaschin, vischin (aus vicinus) im Sinne von
Bürger in allen romanischen Mundarten erhalten, in
schärfstem Gegensatz zu italienisch cittadino, borghese,
französisch citoyen, bourgeois, deutsch Bürger, die alle
auf die Stadt hinweisen.

Innerhalb der Gemeinde bestand natürlich von alters
her die Familie. Für die Bedeutung der Familie zeugt
im Engadin der eigenartige Reichtum von ganz auf
lateinischem Wortgut aufgebauten Verwandtschafts-
ausdrücken:
cusdrin (it. cugino, fr. cousin) bedeutet Vetter 1. Grades
suvrin Vetter 2. Grades
basdrin Vetter 3. Grades
basdrinet Vetter 4. Grades, wozu noch als Scherzausdruck

sfuret für Vetter 5. Grades kommt.
Mit der Familiengenossenschaft in engster Verbindung

steht nun ein Wort, das in seiner Bedeutung
wiederum geeignet ist, den eigenartigen Charakter der
alten engadinischen Bergbauernkultur widerzuspiegeln.
Es ist das Wort «massér». Um die Bedeutung zu
verstehen, die der Engadiner diesem Wort beimißt, muß
einiges vorausgeschickt werden. Wir sprachen von
Bergbauernkultur. Was ist überhaupt Kultur? Kultur
ist vor allem Harmonie zwischen den verschiedenen
Forderungen, die wir an den Menschen als Menschen
stellen, in der Verwirklichung seiner eigenen
Persönlichkeit, nicht nur als Individuum, sondern auch als
Glied einer Gemeinschaft. Kultur setzt also als erstes
eine Gemeinschaft voraus, in welcher der Mensch als
Persönlichkeit, d. h. als Einzelner unci als aktives Glied
der Gemeinschaft bestehen kann, in welcher er nicht
nur eine Nummer ist, in welcher er aber auch durch
Erziehung und Beschränkung seiner Einzelrechte immer
wieder daran gemahnt wird, daß die höchste Verwirklichung

seiner selbst in der selbstgewollten Untrenn-
barkeit seiner Einzelpersönlichkeit und seiner Rolle als
Mitglied der Gemeinschaft liegt.

Das Wort «massér» drückt nun eben diese Untrenn-
barkeit aus. Für den Bergbauern der höchsten Alpentäler,

wo fast nur noch Gras wächst, bildeten
Viehzucht und die damit verbundene Alpwirtschaft lange
fast die einzigen Lebensmöglichkeiten. In den seit
undenklichen Zeiten auf genossenschaftlicher Grundlage
aufgebauten Alpgenossenschaften der Bauern, ihren
gemeinsamen Arbeiten zur Rodung, zur Reinigung der
Weiden und Wiederinstandstellung von dem, was
Lawinen, Unwetter, Bergstürze und Wildwasser zerstörten,

in ihrer klugen Verteilung der Pflichten und Rechte
auf die einzelnen Genossenschafter, findet der
Gemeinschaftssinn eine geradezu vorbildliche Gelegenheit, sich
zu betätigen. Andererseits findet die Einzelpersönlichkeit

eine hervorragende Entwicklungsmöglichkeit im
Amte des von der Alpgenossenschaft gewählten
Alpvogtes (cho d'alp aus lateinisch caput de alpe), der die

Bewirtschaftung der Alp durch die Sennen und Hirten
beaufsichtigt und dafür der Alpgenossenschaft gegenüber

verantwortlich ist. Alpgenossen sind die Bauern
eines Dorfes. Der Alpgenosse heißt nun auf engadinisch
il massér. Kein deutsches, italienisches oder französisches

Wort kann nun alle Werte dieses Wortes «massér»

wiedergeben. Denn «massér» bezeichnet nicht nur

330



Wasser- und Energiewirtschaft Cours d'eau et énergie Nr. 11 1959

den Beruf des Bauern, aus «massarius» von «massa»,
das im Spätlatein wie noch im Italienischen masso und
im provenzialischen «mas» ein Landgut bezeichnete.
«Massér» bezeichnet nicht nur die Eigenschaft des

Alpgenossen, die im romanischen mit «alpchant» ausgedrückt
war, «massér» bezeichnet nicht nur wie zuweilen italienisch

massaio, massaro die Eigenschaft des Hausverwalters

und Hausvorstandes. «Massér» bedeutet alles
dies zusammen. Während der Engadiner, wenn er die
weibliche Form «massera» hört, wie der Italiener (mas-
saia) in erster Linie an die Hausfrau denkt, so sieht
er, wenn das Wort «massér» sein Ohr berührt, allerdings

auch den Bauern und den Hausvorstand; aber in
erster Linie ist für ihn «massér» der Inbegriff des als
Besitzer eines Gutes zur Verwaltung der bäuerlichen
Gemeinschaft berechtigten bäuerlichen Familienoberhauptes.

Wenn wir uns zum Schluß nach dem Geistes- und
Rechtsleben, kurz der Kunst und Wohnkultur zuwenden,
so müssen wir sagen, daß das Engadin bis in die
neueste Zeit viel weniger hervorragende Künstler
hervorbrachte, als etwa die italienischsprechenden Täler
Graubündens. Wir haben in neuester Zeit Engadiner
Maler wie Vital, Tach, Vonzun, Bazzell; und doch ist
es vielleicht kein Zufall, wenn ein Rudolf von Salis, ein
Peter Berry, ein Turo Pedretti und seine Söhne zwar
alle im Engadin geboren und aufgewachsen sind, aber
ihre Familien von auswärts kamen, vom Bergeil, vom
Prättigau, von Italien. Der größte Maler des Engadins
ist ein Italiener, Giovanni Segantini, der zweite ein
Bergeller, Giovanni Giacometti. Auch die schönen
romanischen und gotischen Engadiner Kirchen mit ihren
Fresken sind wohl meist Werke auswärtiger, namentlich

italienischer Meister. Aber etwas haben die
Engadiner selber geschaffen, das Engadiner Haus,
zweifellos die originellste architektonische Schöpfung
Graubündens, die auch nördlich der Berge, ja bis ins
schweizerische Mittelland hinunter in neuerer Zeit mit
einzelnen Elementen die Bauart zu beeinflussen vermochte,
übrigens meistens in nicht gerade glücklicher Weise;
denn das Engadiner Haus ist zutiefst mit der Engadiner

Landschaft verbunden, wenn seine ornamentalen
Elemente auch, wie das typische Sgraffito, von Italien

her stammen. Das Engadiner Haus drückt den
Charakter der Engadiner Kultur in unvergleichlicher
Weise aus: bäuerliches Berghaus in seiner
Grundauffassung, Wohnhaus, Scheune und Stall unter einem
Dach vereinigend, hinter kräftigen Mauern gegen
Sturm, Kälte und Schnee geschützt und doch

durchdrungen von einer raffinierten städtischen Wohnkultur

in seiner äußeren Ornamentik und in seiner
inneren behaglichen und doch nicht engen Häuslichkeit.
Die Beibehaltung und ständige zeitgemäße Erneuerung
dieses Haustypus drückt, wie etwa das schmucke leuchtende

Kostüm der Engadiner Mädchen, dessen ziegelroter

Rock aus dem Stoffe der roten Uniformen in
fremden Diensten stammte, die geschickte Anpassung
des Neuen an das Althergebrachte aus, das auch die
Lebensform des Engadiners beherrscht. Er ist neuem
gegenüber stets auffallend offen gewesen — wie hätte er
es auch nicht sein sollen, gewohnt wie er war, jahrelang

in fremden Landen sein Leben zu fristen; und
doch hängt er mit dem Herzen an den Bräuchen der
Altvorderen. Die Tramegls (Spinnstuben) und die
Mezzas sairas (Abendunterhaltungen der Jungmannschaft),

die Schlitteda (ihre Schlittenfahrt), die Ba-
vania (das Dreikönigsfest), die Buglitras (das Maskentreiben

des Tschütschaiver, Karneval), die Frühlingsfeste

des Chalanda Marz und des Horn ström, die Par-
dunaunza (die Kirchweih — das Pardon der Bretagne),
die Imsüras (das Alpfest), die Schelpcha (die
Alpentladung), die Bacharias (die Hausmetzg mit Stehlen des

Ochsen durch die Jungmannschaft), die Mazzas und
Pazzina (Männerspiele ähnlich dem Golf und dem Hor-
nussen) sind lange, zum Teil noch heute lebendig
geblieben; ich zähle sie zu meinen schönsten
Jugenderinnerungen und freue mich, wenn meine Söhne
begeistert daran teilnehmen. Das hindert jedoch nicht,
daß der Engadiner dem modernen Leben gegenüber
offen ist, daß das Engadin in der Erschließung der
Bergwelt als Erholungsort für die müden Städter den
meisten Bergtälern voranging und jeweils die modernsten

Hotelpaläste und Bergbahnen errichtete, ja in
dieser Hinsicht oft zu viel des Guten tat; daß der
Engadiner seine Gäste mit der traditionellen Höflichkeit
des Südländers — die schon der englische Reisende

Wohndiele mit gediegener Möblierung

in herrschaftlichem Engadiner-
haus. (Photo G. Sommer, Samedan)

331



Nr. 11 1959 Wasser-und Energiewirtschaft Cours d'eau et énergie

Coxe im 18. Jahrhundert zu rühmen wußte —
empfängt, aber auch mit der reservierten und durch nichts
sich beeindruckenlassenden Ruhe und Skepsis des
weitgereisten Bergbewohners. Ist es nicht auch ein
Ausdruck dieser Gesinnung, dieser Kultur gewesen, wenn
die Engadiner vor den Wassergewaltigen, wie Ihnen
den Silsersee und mit ihm die ganz einzigartige Ober-
engadiner Landschaft erfolgreich zu verteidigen wußten,
anderseits aber mit großer Mehrheit das gewaltige
Spöl- und Innprojekt annahmen, das zwar sicher auch
Nachteiliges, aber nicht Tödliches mit sich bringt und
den Engadiner Gemeinden neue Möglichkeiten eröffnet?
Dieses letzte Beispiel zeigt Ihnen, wie für das Engadin
und die Engadiner Kultur immer wieder die gleichen
Probleme sich eröffnen, Neues, von allen offenen Seiten
Hereinströmendes zu prüfen, es verwandelnd sich
anzueignen, ohne den Grundcharakter des Tales und seiner

Kultur zu ändern. Daß das in unseren Tagen
schwieriger ist als je, daß die Eigenart der Engadiner
Kultur, die sich in ihrer Sprache, ihrer Literatur, ihrer
Kunst, ihren Bauformen, ihren Wohn- und Lebensformen

äußert, schwer gefährdet ist, dürfte jedem klar
sein. Vergessen Sie nicht, daß die geistig und
wirtschaftlich regsame Schicht der Bevölkerung, ebensowenig

wie früher, im Tale selber ihrem Tätigkeitsdrang
genügen kann. In der Fremde oder drunten in den
Schweizer Städten bleibt sie mit dem heimatlichen Tal
verbunden; aber sie kann die Geschichte des Tales nur
sehr mittelbar beeinflussen. Ich denke an die Hunderte
von Engadiner Wissenschaftern, Juristen, Ärzten,
Ingenieuren, Lehrern, Pfarrern, Kaufleuten und
Industriellen, die draußen in der Welt leben und wirken.
Ihnen ist es bewußt, wenn sie da heraufkommen, wie
schwer es für die hier Wohnenden wird, den immer
höheren Wellen, die heuzutage von überall her
hereinströmen, zu wehren, sie zu kanalisieren, so, daß das
Engadin und die Engadiner Kultur trotz aller Wand¬

lungen das bleiben, was sie immer waren, ein weltoffenes

hohes Tal, beschützt, aber nicht eingeengt, nicht
erdrückt von den Bergen, die dem Menschen Kräfte
liefern mit ihrer nicht abweisenden, sondern erhebenden

Weite. In diesem Sinne ist dank der Unterstützung

aller Eidgenossen seinerzeit die Rettung der
Oberengadiner Landschaft gelungen, in diesem Sinn
möge eine auf vernünftige Maße beschränkte beschlossene

Ausnützung der noch vorhandenen Wasserkräfte
im Unterengadin sich bewahrheiten, in diesem Sinn
möchte ich an Ihre eigene kräftige Unterstützung
appellieren, etwa zur Rettung von Segl-Sils als eine Insel
der Ruhe und Besinnung für Sie und für uns alle, so
z. B. durch die neue Gründung, die in diesem Jahr hier
und in Zürich und in Basel stattgefunden hat. Es ist
die Stiftung eines Hauses — des Hauses, wo Nietzsche
wohnte — als Stätte des Studiums und der Erholung
für geistig Schaffende. Als während des Krieges eine
Abordnung Hitlers hier erschien, das Haus erwerben
und ein TA Meter hohes Denkmal errichten wollte, die
Stätte geistiger Wiedergeburt eines großen Denkers
annektierend, wie sie ihn selber so zu Unrecht annektiert

hatten —, da wies sie der Gemeinderat von Sils
ohne weiteres ab. Das Engadin soll eine weltweit
empfangende und weltweit gebende Stätte, eine menschliche

Landschaft bleiben, die es immer war. Dem Dach
Europas, dem Engadin, droht nicht gewaltsame
Unterdrückung wie Tibet, dem Dach der Welt, doch droht
dem Engadin, seiner Kultur und Eigenart wie mancher
Schweizer Gegend friedliche Eroberung durch eine uni-
formisierende Verflachung. Helfen auch Sie mit, dies

zu verhindern und dieses ganz besondere und einzigartige

Stück Schweiz so zu erhalten, wie es ist und
durch alle Verwandlungen der Geschichte hindurch
bleiben soll. Von diesem menschlichen, weltoffenen
Hochtal vor so weltoffenen Menschen zu sprechen, wie
Sie es sind, war mir eine besondere Freude.

Für das Engadinerhaus charakteristischer gewölbter Sulèr (Hausgang) mit gebogenem Heustalltor zur Einfahrt
der Heuwagen (Photo A. Steiner, St. Moritz)


	Geschichte und Kultur des Engadins

