
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 35 (2022)

Artikel: Dem Kloster Pfäfers zweimal geholfen

Autor: Kuratli Hüeblin, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1036594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1036594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jakob Kuratli Hüeblin

Dem Kloster Pfäfers
zweimal geholfen
Das Kloster Pfäfers verzeichnete im frühen Mittelalter
die Namen seiner Wohltäterinnen und Wohltäter
in einem Gedenkbuch. Während des Investiturstreits im
12. Jahrhundert halfen diese Namen bei der Verteidigung
der Unabhängigkeit des Klosters.

Der Liber Viventium Fabariensis, das «Buch
der Lebenden» des Klosters Pfäfers, gilt
gemeinhin als das «wertvollste der erhaltenen

churrätischen Buchprodukte».1
Entsprechend gross ist das Interesse der

Forschung an dieser Handschrift,2 die seit
1973 als Faksimile3 und seit 2010 auch
online4 in hervorragender Bildqualität zur
Verfügung steht. Die Originalhandschrift
wird unter der Signatur «Codex Fabariensis

1» im Pfäferser Fonds des Stiftsarchivs
St. Gallen aufbewahrt.5 Aktuell ist in der
Reihe «Monumenta Germaniae Historica»

(MGH) eine kommentierte Neuedition des

Liber Viventium in Vorbereitung, die eine
solide wissenschaftliche Grundlage für
weitere interdisziplinäre Untersuchungen
legen soll. Die Aufmerksamkeit der
internationalen Forschungsgemeinschaft dürfte

dem Liber Viventium somit auch in den
kommenden Jahren gewiss sein.

Der Liber Viventium wird zur
Quellengattung der frühmittelalterlichen Ver-

brüderungs- beziehungsweise Gedenkbücher

gezählt. Diese Handschriften «dienten

der Aufzeichnung der Namen leben¬

der und verstorbener Personen und
Personengruppen, die mit der buchführenden
monastischen Gemeinschaft durch eine

Gebetsverbrüderung (fraternitas, confra-
ternitas) verbunden waren».6 Insgesamt
acht solcher Bücher sind auf dem europäischen

Festland überliefert, und zwar aus

den Klöstern Salzburg, St. Gallen (zwei
Exemplare), Reichenau, Pfäfers, Remire-

mont, Brescia und Corvey.7 Der Liber
Viventium nimmt aufgrund seiner Einrichtung

und Ausstattung eine besondere
Stellung ein, was in der Forschung teilweise
kontrovers diskutiert wird.8 Hier sollen
allerdings nicht die Besonderheiten des

Liber Viventium im Zentrum stehen,
sondern seine Funktion als Gedenkbuch, die

er mit den anderen überlieferten Exemplaren

teilt.9

Gebetsverbrüderung

Gedenk- beziehungsweise Verbrüderungsbücher

hatten die Funktion, die Namen

jener Personen in Erinnerung zu halten,



Dem Kloster Pfäfers zweimal geholfen 111

für die sich ein Kloster zu beten verpflichtet
hatte. Dank der schriftlichen Aufzeichnung

konnten die versprochenen
Gebetsleistungen selbst bei einer unüberschaubar

grossen Anzahl von Namen (im
Reichenauer Gedenkbuch sind fast 40000
Personen verzeichnet) und über eine lange

Zeitdauer hinweg korrekt erbracht werden.

Dies war wichtig, denn man rechnete

damit, dass eine Unterlassung der
Gebetshilfe im Jenseits hart geahndet würde.

Als ältestes erhaltenes Zeugnis einer

vertraglich vereinbarten Gebetsverbrüderung

gilt der Gebetsbund von Attigny aus

dem Jahr 762. Er hat wohl einen wesentlichen

Einfluss auf die Entwicklung der

Verbrüderungsbücher und der frühmittelalterlichen

Gedenkpraxis gehabt.10 Anlässlich

der Synode in der Königspfalz Attigny
in den Ardennen vereinbarten 22 Bischöfe,

fünf Abtbischöfe und 17 Äbte, sich im
Todesfall gegenseitig mit Gebeten
beizustehen. Wenn jemand aus ihren Reihen

starb, hatten die anderen Vertragspartner
je eine Gebetsleistung von 100 Psaltern

und 100 Messen für die Seele des Verstorbenen

zu erbringen, die somit auf einen
raschen Aufstieg in den Himmel hoffen
durfte. Die Gebetsverpflichtungen betrafen

freilich nicht nur die Bischöfe und Äbte,

sondern auch die Gemeinschaften,
denen sie vorstanden. In der Folge haben
einzelne geistliche Kommunitäten auch
bilaterale Verbrüderungsverträge
abgeschlossen. Die Bodenseeklöster St. Gallen

und Reichenau zum Beispiel vereinbarten
im Jahr 800 umfangreiche Gebetshilfen
für den Fall, dass aus dem Nachbarkloster
die Nachricht vom Ableben eines Mitbruders

gemeldet wird.11

Auch im Liber Viventium ist auf den
Seiten 84 und 85 das Formular eines

Verbrüderungsvertrags überliefert. Der Eintrag

stammt zwar erst aus dem 11.

Jahrhundert, könnte «inhaltlich aber dem 9.

Jahrhundert entstammen».12 In dieser

Zeit - ungefähr ab 840 - wurden im Liber
Viventium zahlreiche Mönchslisten von
Klöstern eingetragen, die mit Pfäfers

verbrüdert waren - Disentis, St. Gallen,
Reichenau, um hier nur die bekanntesten zu

nennen. Das Konzept der Gebetsverbrüderung

muss im Kloster Pfäfers freilich
schon vor der Anlage des Liber Viventium

geläufig gewesen sein. Denn bereits unter
den Vertragspartnern des Gebetsbundes

von Attigny im Jahr 762 war der damalige
Pfäferser Abt Adalbertus persönlich
anwesend.13

Gemäss dem im Liber Viventium
überlieferten Verbrüderungsvertrag14
verpflichtete sich das Kloster Pfäfers, beim
Eingang einer Todesmeldung aus einer
verbrüderten Gemeinschaft sogleich alle

Kirchenglocken zu läuten, eine Vigil
(Nachtgebet) zu beten und danach während

sieben Tagen Vigilien und eine Messe

für die Seele des Verstorbenen Gott
darzubringen. Jeder einzelne Priester hatte
eine Privatmesse zu lesen, die übrigen Brü-



112 Jakob Kuratli Hüeblin

tà-l

7fi
' g vlORvloj Xic3,x)e TXJMr

"9-, $ *V-Z

der 50 Psalmen zu beten oder 50 Vaterunser,

falls sie die Psalmen nicht kannten.

Füreinander beten

Die Verbrüderungsverträge unter Klöstern

beziehungsweise geistlichen Kommunitäten

beruhten, wie die bisherigen Ausführungen

gezeigt haben, auf Wechselseitigkeit.

Der Pfäferser Verbrüderungsvertrag
hält ausdrücklich fest: «Das so Beschriebene

[Gebetsgedenken] schulden wir euch,

geliebte Brüder; dasselbe fordern wir
demütig von euch.»15 Angesichts der
Gewissheit, dass nach ihrem Ableben in
allen verbrüderten Klöstern intensiv für die

Aufnahme ihrer Seele in den Himmel
gebetet wurde, brauchten Angehörige einer

geistlichen Gemeinschaft - sowohl Männer

als auch Frauen - den Tod wenig zu

fürchten. Die gesicherte Gebetshilfe dürfte

bisweilen sogar den Ausschlag für einen
Eintritt ins Kloster gegeben haben.

Es ist verständlich, dass auch Laien
das Bedürfnis hatten, in das Gebetsgedenken

eines oder sogar mehrerer Klöster
eingeschlossen zu werden.16 Obwohl sie selber

weder Messfeiern noch genügend
Gebete als Gegenleistung in die Waagschale

legen konnten, war dies möglich. Die

Gebetsleistungen, welche die Klöster auf der

einen Seite erbrachten, konnten auf der

anderen Seite durchaus mit ungleichen
Leistungen aufgerechnet werden. «Denn
das Gebet ist eine soziale Gabe, eine
immaterielle soziale Gabe, die mit anderen,
auch materiellen Gaben getauscht wird:
mit Liegenschaften zum Beispiel, mit
kultischen Geräten, Alltagsgegenständen,

Laut Überschrift auf der Doppeiseite
124/125 sind im Liber Viventium Fabariensis

die Namen von Wohltätern des Klosters Pfä-

fers verzeichnet: Haec sunt nomina vivorum
vel defunctorum benefactorum de piano.



Dem Kloster Pfäfers zweimal geholfen IIB

TTöTOjoc» «rp\cet» Pu« '-oe pla. t^O
J1S-

Büchern.»17 Die Gebetshilfe für Laien war
ein zentraler Auftrag und gleichzeitig eine

wichtige Einkommensquelle von Klöstern,

ihr Geschäftsmodell sozusagen.
Im Liber Viventium sind Hunderte

von Laiennamen verzeichnet. Welche

Gegenleistungen sie erbrachten, um in das

Gebetsgedenken der Pfäferser Mönche
aufgenommen zu werden, bleibt indessen

unklar; sie dürften unterschiedlich gewesen

sein. Im Gegensatz zum
Verbrüderungsvertrag, den das Kloster mit geistlichen

Gemeinschaften einging, findet sich

im Liber Viventium jedenfalls kein
standardisiertes Muster für eine Vereinbarung
mit Laien. Auch individuelle Abmachungen

in Form von Urkunden sind im
Pfäferser Archiv nicht überliefert. Trotzdem
ist anzunehmen, dass Einträge von Laien

im Liber Viventium in der Regel aufgrund
einer materiellen Gegenleistung erfolgten.

In den Traditionsnotizen des Klosters

Weißenburg im Elsass spiegelt sich
wiederholt die Erwartung der Schenker, dass

ihr Name im klösterlichen Gedenkbuch

eingetragen werde.18 Ein Gebet im
Salzburger Verbrüderungsbuch deutet ebenfalls

darauf hin, dass sich Laien mit
materiellen Gaben die Gebetshilfe der Mönche
gesichert haben: «Gedenke, Herr, der Diener

und Dienerinnen [...], die mit ihren
Almosen sich diesem heiligen Ort anempfohlen

haben, deren Namen im Lebensbuch

verzeichnet sind und auf dem heiligen

Altar liegen.»19 Im Gedenkbuch des

Klosters Reichenau gibt es Namenlisten,
die ausdrücklich als Freunde beziehungsweise

Gönner der Mönchsgemeinschaft
ausgewiesen sind, ohne jedoch nähere
Details preiszugeben.20



114 Jakob Kuratli Hüeblin

.intmcnucn«i rcrrncml

inru-v <r

4witi4nc.tr- icm" cntm -tc

[uermA-

arturniij- irr<ci .iJinmrcj t OCTT? num.lj

urupnn mj

ticnnmibj CXi '.tiorrni

\cmnun\hn-

ui'nu er.u

«roui .1 »WllTIO mcni-

tArjonf-"mmucrr i| ucv.tTjimil

cuntr- XT' nunc Ciui

urn uocju(

rrwiw

f'-fil% V',\ur eidecenwie\\itnitic.

iici Inucnuli?miA .crnc i

P^StH

Im Jahr 1116 stellte Papst Paschalis II. in einer Bulle fest,

dass das Kloster Pfäfers nicht von Königen oder Kaisern, sondern

von anderen frommen Menschen ausgestattet worden sei.



Dem Kloster Pfäfers zweimal geholfen 115

Wohltäter des
Klosters Pfäfers

Offenbar hat auch das Kloster Pfäfers die
Namen seiner Wohltäterinnen und Wohltäter

in seinem Gedenkbuch festgehalten.
So legen es jedenfalls die Überschriften
der Namenlisten auf den Seiten 124/125
und 134/135 des Liber Viventium nahe.
Die Doppelseite 124/125 ist in roter Tinte
mit dem Hinweis Haec sunt nomina vivo-

rum vel defunctorum benefactorum de piano
überschrieben: «Dies sind die Namen der

lebenden und verstorbenen Wohltäter aus

der Ebene.» Die «Ebene» bezeichnet das

Talgebiet der heutigen Bündner
Herrschaft, des Sarganserlandes, des Liechtensteiner

Oberlandes sowie Werdenbergs.
Die Doppelseite 134/135 trägt die
Überschrift Haec sunt nomina benefactorum vi-

vorum vel defunctorum de tobrasca; sie

enthält die Namen der Wohltäter des Klosters
Pfäfers aus dem Bündner Vorderrheintal.
Möglicherweise enthalten auch die
jeweils folgenden Seiten im Liber Viventium
noch Namen von «lokalen» Gönnerinnen
und Gönnern, wobei jedoch explizite
Überschriften fehlen.21 Die ältesten

Eintragungen auf den Benefactores-Seiten des

Liber Viventium stammen aus dem 9.
Jahrhundert. Ob sich unter den damals
verzeichneten Namen auch solche aus dem
8. Jahrhundert befinden, vielleicht sogar
solche von Gönnerinnen und Gönnern
aus der Gründungszeit des Klosters, konnte

bisher nicht nachgewiesen werden. Wie
schon erwähnt fehlt im Pfäferser Archiv
eine urkundliche Überlieferung, mit der
das Namenmaterial verglichen werden
könnte.

Hilfe im Investiturstreit

Die im Liber Viventium als Wohltäter des

Klosters Pfäfers überschriebenen Namenlisten

lassen sich nicht näher fassen. Wir
kennen weder den genauen Zeitpunkt
noch die Art der Wohltaten, welche die

eingetragenen Personen respektive
Personengruppen der Mönchsgemeinschaft
erwiesen haben. Dieses Ziel verfolgte der
Liber Viventium in seiner Funktion als

Gedenkbuch aber auch gar nicht; er war
vielmehr dazu da, die Namen jener Personen

in Erinnerung zu behalten, denen die
Mönche - aus welchen Gründen auch
immer - ihre Gebetshilfe versprochen
hatten.22 Im 12. Jahrhundert erhielten die Be-

nefactores-Listen im Liber Viventium für
das Kloster dann aber eine Bedeutung, die

über das Gebetsgedenken hinausging. Die

Listen der Wohltäterinnen und Wohltäter
halfen im Kontext einer Auseinandersetzung,

den Nachweis der vollständigen
Unabhängigkeit des Klosters Pfäfers von
jeglicher königlichen oder kaiserlichen
Einflussnahme zu erbringen.

Ende des 11. Jahrhunderts schenkte

Heinrich IV. das Kloster Pfäfers dem
Bischof von Basel, der im Investiturstreit auf
der kaiserlichen Seite stand, und 1114

erneuerte Heinrich V. diese Übertragung.23
Der Pfäferser Abt Gerold, der päpstlichen
Partei verpflichtet, focht diesen Eingriff
der weltlichen Herrscher in die Souveränität

seines Klosters vehement an. Er reiste

persönlich nach Rom an die Kurie, um die

Unabhängigkeit der Abtei Pfäfers mit
einschlägigen Beweisstücken zu verteidigen.
Am 29. Januar 1116 stellte Papst Paschalis

II. eine Bulle (Urkunde) aus.24 Darin bestä-



116 Jakob Kuratli Hüeblin

tigte er nicht nur die Freiheit sowie die
Rechte und Besitzungen des Klosters Pfä-

fers, sondern stellte auch fest, dass es

keinem König oder Kaiser erlaubt sei, die Abtei

oder ihren Besitz einem anderen Kloster

oder einer anderen Person zu verleihen
oder gar in Eigentum zu übergeben. Das

Kloster Pfäfers sei nämlich nicht von
Königen oder Kaisern, sondern von anderen
frommen Männern gestiftet worden, und
es habe seine materielle Ausstattung nicht
durch grosszügige königliche Geschenke,
sondern durch die Wohltätigkeit anderer
frommer Leute erhalten.

Obwohl der Liber Viventium in der
Bulle von 1116 nicht ausdrücklich
erwähnt wird, so scheint es dennoch
naheliegend, dass Abt Gerold dem päpstlichen
Gericht die Listen der Pfäferser Benefacto-
res vorgelegt haben könnte. Laien, darunter

auch Frauen und Männer aus dem
Gebiet des heutigen Werdenberg, hätten
damit nicht nur bei der frühen materiellen

Ausstattung und wirtschaftlichen
Absicherung des Klosters Pfäfers mitgeholfen,
sondern Jahrhunderte später auch seine

Unabhängigkeit gesichert.

Jakob Kuratli Hüeblin ist stellvertretender Amtsleiter
im Stiftsarchiv St. Gallen, wo das Archiv und die

Handschriftenbibliothek des 1838 aufgehobenen
Klosters Pfäfers aufbewahrt werden.

Anmerkungen
1 Bruckner 1935, S. 54. Vgl. dazu auch Geuenich

2008, S. 65 f.

2 Ein kurzer Überblick über den aktuellen

Forschungsstand bei Kettemann/Lieven 2019, S. 141 —

143. Zur Bedeutung des Liber viventium für die

Region Werdenberg vgl. zuletzt Erhart 2016.
3 Liber viventium Fabariensis 1973.

4 St. Gallen, Stiftsarchiv (Abtei Pfäfers), Cod. Fab. 1 :

Evangelistar («Liber viventium»),
(www.e-codices.ch/de/list/one/ssg/fab0001).

5 StiAPf, Cod. Fab. 1.

6 Geuenich 201 7.

7 Vgl. McKitterick 2010, S. 21 f.
8 Vgl. z.B. Geuenich 2008, S. 67.

9 Zu den Gedenkbüchern des Bodenseeraums

(St. Gallen, Reichenau, Pfäfers) vgl. Schmenk 2003.
10 Grundlegend Schmid/Oexle 1975.
11 Geuenich 2010, S. 40 f.

12 Geuenich 2008, S. 76.

13 Die Nennung von Athalbertus abbas de Fabarias ist

gleichzeitig der älteste überlieferte Beleg für die

Existenz des Klosters Pfäfers. Vgl. z.B. Büttner

1959, S. 2.

14 Edition und Übersetzung bei Geuenich 2008,
S. 76 f.

15 Übersetzung nach Geuenich 2008, S. 77.

16 Schmid 1989, S. 125.

17 Oexle 1999, S. 311.

18 Vgl. Angenendt 1984, S. 191. Das in den

Urkunden erwähnte Gedenkbuch ist leider nicht
überliefert.

19 Übersetzung nach Angenendt 1984, S. 184.

20 Vgl. Schmenk 2003, S. 64 f.

21 Vgl. dazu auch Erhart 2016, S. 58; Perret 1955,
S. 102.

22 Eine eigentliche «Buchführung», bei der sowohl
die zu erbringenden Gebetsleistungen als auch die

materiellen Gegenleistungen genau festgehalten
wurden, entwickelte sich im Rahmen des

mittelalterlichen Totengedenkens erst allmählich.

Vgl. dazu grundlegend Hugener 2014.

23 Vgl. dazu auch Kuratli Hüeblin 2010, S. 112-123.
24 StiAPf, Urk. 29.01.1116-a

Quellen
StiAPf

Stiftsarchiv Pfäfers, Cod. Fab. 1 (Liber Viventium).
Stiftsarchiv Pfäfers, Urk. 29.01.1116-a

(Bulle Paschalis II.)

Literatur
Angenendt1984

Arnold Angenendt: Theologie und Liturgie der
mittelalterlichen Toten-Memoria, in: Karl Schmid/
Joachim Wollasch (Hg.): Memoria. Der geschichtliche

Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im

Mittelalter. München 1984, S. 79-199.



Dem Kloster Pfäfers zweimal geholfen 117

Bruckner 1935

Albert Bruckner: Scriptoria Medii Aevi Helvetica I.

Schreibschulen der Diözese Chur, Genf 1935.

Büttner 1959
Heinrich Büttner: Zur frühen Geschichte der Abtei
Pfäfers. Ein Beitrag zur rätischen Geschichte des

8./9. Jh., in: Zeitschrift für schweizerische

Kirchengeschichte 53 (1959), S. 1-17.
Erhart 2016

Peter Erhart: Das Gebiet von Liechtenstein und

Werdenberg im Spiegel frühmittelalterlicher
Schriftzeugnisse. Rätische Urkunden, Churrätisches

Reichsgutsurbar und Liber Viventium Fabariensis, in:

Werdenberger Jahrbuch 29 (2016), S. 48-58.
Geuenich 2008

Dieter Geuenich: Der Liber Viventium Fabariensis

als Zeugnis pragmatischer Schriftlichkeit im
frühmittelalterlichen Churrätien, in: Heidi Eisenhut/Karin

Fuchs/Martin Hannes Graf u.a. (Hg.): Schrift,

Schriftgebrauch und Textsorten im frühmittelalterlichen

Churrätien. Vorträge des internationalen

Kolloquiums vom 18. bis 20. Mai 2006 im Rätischen

Museum Chur, Basel 2008, S. 65-77.
Geuenich 2010

Dieter Geuenich: Die Verbrüderungsverträge im
St.Galler Kapiteloffiziumsbuch (Cod. Sang. 915), in:
Peter Erhart/Jakob Kuratli Hüeblin (Hg.): Bücher
des Lebens - Lebendige Bücher, St. Gallen 2010,
S. 40^16.

Geuenich 2017
Dieter Geuenich: Verbrüderungsbücher, in:
Südwestdeutsche Archivalienkunde, www.leo-bw.de/
themenmodul/sudwestdeutsche-archivalienkunde/
archivaliengattungen/amtsbucher/verbruderungs-
bucher/ [Stand: 10.10.2017],

Hugener 2014
Rainer Hugener: Buchführung für die Ewigkeit.
Totengedenken, Verschriftlichung und Traditionsbildung

im Spätmittelalter. Zürich 2014.
Kettemann/Lieven 2019

Walter Kettemann/Jens Lieven: Der Liber viventium
Fabariensis als Quelle zur politischen und kulturellen

Integration Churrätiens in das Karolingerreich,
in: Wolfgang Haubrichs/Christa Jochum-Godglück
(Hg.): Kulturelle Integration und Personennamen im

Mittelalter, 2019, S. 140-170.
Kuratli Hüeblin 2010

Jakob Kuratli Hüeblin: Archiv und Fälscherwerkstatt.
Das Kloster Pfäfers und sein Umgang mit Schriftgut

- 10. bis 18. Jahrhundert, Dietikon-Zürich 2010

(Studia Fabariensia. Beiträge zur Pfäferser

Klostergeschichte 4).
Liber viventium Fabariensis 1973

Liber viventium Fabariensis, Stiftsarchiv St. Gallen,
Fonds Pfäfers, Codex 1, Faksimile-Edition, Basel

1973.

McKitterick 2010
Rosamond McKitterick: Geschichte und Memoria
im Frühmittelalter/History and Memory in the Early

Middle Ages, in: Peter Erhart/Jakob Kuratli Hüeblin

(Hg.): Bücher des Lebens - Lebendige Bücher,

St. Gallen 2010, S. 13-30.
Oexle 1999

Otto Gerhard Oexle: Memoria in der Gesellschaft

und in der Kultur des Mittelalters, in: Joachim
Heinzle (Hg.): Modernes Mittelalter. Neue Bilder

einer populären Epoche. Frankfurt am Main/Leipzig
1999, S. 297-323.

Perret 1955
Franz Perret: Über den Liber viventium
Fabariensis, in: Zeitschrift für schweizerische

Kirchengeschichte 49 (1955), S. 97-106.
Schmenk 2003

Holger Schmenk: Die frühmittelalterlichen Gedenkbücher

des Bodenseeraums, 2003.
Schmid/Oexle 1975

Karl Schmid/Otto Gerhard Oexle: Voraussetzungen
und Wirkung des Gebetsbundes von Attigny,
in: Francia. Forschungen zur westeuropäischen
Geschichte 2 (1974), S. 71-122.

Schmid 1989
Karl Schmid: Mönchtum und Verbrüderung, in:

Raymund Kottje/Helmut Maurer (Hg.): Monastische

Reform im 9. und 10. Jahrhundert, Sigmaringen
1989 (Vorträge und Forschungen 38), S. 117-146.


	Dem Kloster Pfäfers zweimal geholfen

