
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 26 (2013)

Rubrik: Magische Kräfte : Glaube und Unglaube

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MAGISCHE KRÄFTE

Glaube und Unglaube

Der religiöse christliche Glaube ist
die zutrauliche Haltung zum

Göttlichen, aus der sich Trost und
Unterstützung in allen Lebenslagen ergeben.
Das Vertrauen auf Gott als Erlöser und
seine göttliche Gnade ist die gläubige
Zustimmung zu Gott als dem Allmächtigen

und Allwissenden, dem Schöpfer
und Erschaffer von Himmel und Erde,
der durch seine Wundertaten auch die

Naturgesetze in ihrer Logik ausser
Kraft setzen kann. Als Unglaube wird
dagegen die schuldhafte Verweigerung
des Menschen gegenüber dieser Lehre
der Kirche bezeichnet; Unglaube ist in
der Volksfrömmigkeit vielfach mit der
Hinwendung zu Praktiken mit teuflischen

Mächten verbunden.
Unsere Kirchen haben ihren

Ursprung im Leben und Wirken von
Jesus, obwohl er selbst keine begründet

Kapitelüberblick
• Himmelsfreuden und Höllenstrafe
(Wartau). Auf das Sterben folgt das

Warten auf das Jüngste Gericht.

• Von Geburt und Taufe (Wartau).
Brauchtum um Geburt und Taufe ist
durchmischt mit viel Aberglauben.
• Karfreitag ist Lostag (Wartau,
Sennwald). Karfreitagwetter deutet den
Sommer; Karfreitagseier sind Zauber.

• Verwandelte Menschen und die
Einladung ins Tal Josaphat (Werdenberg).

Tiere sind verwandelte
Menschen und Streit wird nach dem Tod

geschlichtet.
• Der ewige Jude (Sargans/Werdenberg).

Ein Schuhmacher muss
wandern bis zumJüngsten Gericht.

• Himmelserscheinungen künden
Unheil (Sargans/Werdenberg).
Himmelserscheinungen warnen vor Bösem.

• Das Sennwalder Hostienwunder
(Sennwald). Das Sakrament in der
Kirche übersteht den Brand
unbeschadet.

• Pilgernde Walser Sargans/Wartau).

Pilgerfahrten an den Baschalva-

see sollen Unwetter abwenden.

• Das Ebenbild des Himmels
(Buchs). Die Bäche dürfen nicht
verunreinigt werden.

• Der Mumienraub (Sennwald). Der
unverweste Leichnam des Freiherrn
von Hohensax wird gestohlen.
• Erdäpfelkrankheit (Grabs). Der
Schottische Tanz soll schuld sein, dass

die Erdäpfel erkranken.

• Der gebannte Hagelschlag (Sennwald)

Eine fromme Stiftung hilft
gegen Hagelschlag.

• Die Grabser Kirche (Grabs). Ein
Zeichen Gottes führt zur Verlegung
des Standorts der Kirche.

• Eine Reliquie aus Sevelen (Sevelen)

Eine Seveler Reliquie soll sich im
tirolischen Stams befinden.
• Kirchweih (Gams). Das Patrozi-
nium der Gamser Kirche wechselt

vom Heiligen Sebastian zu Michael.

• Das leuchtende Bildstöcklein
(Garns). Ein Bildstock erscheint in
gleissendem Licht.
• Wie das Muttergottesbild ins
Gasenzier Chappeli kam (Gams). Eine

Muttergottesstatue kommt von Grabs
nach Gams.

• Die Chappeli-Madonna auf
Wanderschaft (Garns). Eine Muttergottesstatue

trotzt dem Feuer.

• Die Stockpredigt (Gams/Senn-
wald). Eine Prozession erinnert an die
Gamser Glaubensstandhaftigkeit.
• Das Wetterglöcklein (Gams). Das

Gamser Wetterglöcklein bewährt sich
bei der Abwehr von Unwettern.

• Misstöne und Harmonien (Wartau,
Buchs, Triesen, Sennwald, Sargans).

Erzählungen rund um Kirchenglocken

und Wettergeläut.

Zur Abbildung am Textanfang: Zu den

berühmtesten Werken Albrecht Dürers

gehört «Die heimliche Offenbarung
Johannis», ein 1498 veröffentlichtes Druckwerk,

hier die Darstellung der vier
apokalyptischen Reiter. Wenige Jahre vor der

Reformation war das Interesse an
endzeitlichen Themen gross. Public-Domain-Bild

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26 205



hat; sie sind auch nicht das Reich Gottes,

sondern ein Zeichen, dass das

Reich Gottes gegenwärtig ist. Gottes
Herrschaft ist in der Welt wirksam überall

da, wo geschieht, was die Verheissun-

gen und Forderungen Jesu enthalten.
Dies ist nicht auf die Kirche allein
beschränkt. Doch so manche
Kirchengründung trägt legendenhafte Züge. In
zahlreichen Fällen überliess man zum
Beispiel die Entscheidung des Bauplatzes

höheren Mächten.

Das Weltgericht im Tal Josaphat
Unter den Prophezeiungen der
endzeitlichen Heimsuchungen beim

Weltuntergang, von denen früher am ersten
Advent gepredigt wurde, verstanden
die Leute, dass sich Sonne und Mond
verfinstern und die Sterne ihren
Schein verlieren würden. Auf diese

unübersehbaren Zeichen hin haben sich
Menschen und Tiere im östlich von
Jerusalem gelegenen «Tal Josaphat» zum

Weltgericht einzufinden. Es sind die

Schreckenstage, in denen der Anti¬

christ die Herrschaft über die ganze
Welt an sich zu reissen versucht und der
«ewige Jude» endlich seine Ruhe
findet. Das Tal Josaphat wird im alten

Volksglauben dem biblischen Kidrontal

gleichgesetzt, wo Joseph, Simeon
und die Jungfrau Maria begraben sein

sollen. «In das Taljosaphat laden» hiess

seit dem 15.Jahrhundert sinnverwandt,
jemanden innerhalb einer gesetzten
Frist vor Gottes Gericht zu laden.

Ahasvérus, «der ewige Jude»

Der ewige Jude ist eine Figur aus
christlichen Legenden, die im 13. Jahrhundert

entstanden sind. Er soll jener
Schuhmacher aus Jerusalem gewesen
sein, der Jesus verjagte, als er sich auf
dem Kreuzweg vor seiner Werkstatt
etwas ausruhen wollte. Ein anonymes
deutschsprachiges Volksbuch, um 1600

gedruckt, gab ihm den Namen «Ahasvérus»,

eine Anspielung auf einen
nichtjüdischen König. Wie viele andere Motive
ist auch das des ewigen Juden Ausdruck
der religiösen Judenfeindschaft, die im

Christentum die gemeinsame Schuld
der Juden am Tod von Jesus Christus
ausdrückt: Die Anklage des «Gottesmordes»,

wodurch dieJuden als Volk Gottes

zu Gunsten der Kirche «enterbt» und
von Gott verflucht worden seien. Diese

antijüdische Variante verbreitete sich in

ganz Europa, und die Figur des ewig
durch die Zeiten wandernden Juden
fand damit auch Eingang in die Volkssagen.

Otto Henne am Rhyn sieht in dem
nie ermüdenden Wanderer und «Pilger
von Rom» niemand anderen als Wodan,
den vorchristlichen mythischen Gott,
der andernorts auch als Pilatus
erscheint.

Auch in unserer Region war man zu
allen Zeiten auf die Juden schlecht zu

sprechen; man sah in diesen Fremden
eine Gefahr für das Land. Daraus
erklärt sich auch, dass bei der Verleihung
des Fahrs am Schollberg die Fährleute
dem Landvogt ein Amtsgelübde ablegen

und versprechen mussten, keine

Juden und Heiden vom rechtsrheinischen

Llfer ins Land zu führen.

Im Tobel bei

Fildonga gegen
Salzbüel: Ein

prächtiger Karfreitag

verspricht im

Wartau einen

wohlgeratenen
Alpsommer.
Foto Hansjakob Gabathuler,

Buchs

206



Heils- und Unheilskünder
In der von Magie und Mythologie
geprägten Weltsicht, wie sie für die
Volksfrömmigkeit teilweise bis in unsere Zeit
typisch ist, werden insgesamtjene
unerklärlichen Ereignisse, die dem Eingreifen

einer Gottheit zugeschrieben
werden, als Wunder bezeichnet. Sie alle
wollen Gottes Eingreifen und seine
Grösse und Macht beweisen.

Bis heute bewirken Himmelserscheinungen

wie ein harmloser Regenbogen,

ein Nordlicht oder der Schweif
eines Kometen ein gewisses Aufsehen,
verbreiten bald einmal Unruhe, oft
auch Angst und Schrecken unter den
Leuten. Vorab die Kometen galten in
der antiken und christlichen Tradition
als Künder und Auslöser von Unheil
aller Art. Aufgrund ihres Zeichencharakters

in der Bibel sind himmlische
Andeutungen wie Sonnenfinsternisse
und «herabfallende Sterne» aus der
Sicht der mittelalterlichen und
frühneuzeitlichen Mentalität als Naturkatastrophen

anzusehen. In den Chroniken

des 15. und 16. Jahrhunderts häufen

sich die Berichte über Hungersnöte,

Seuchen und Kriege, die durch
Himmelserscheinungen angekündigt
wurden. Kometen mussten den
Menschen angesichts der Prophezeiungen
vom Jüngsten Gericht Angst bereiten;
sie gelten bis in unsere Zeit als Vorzeichen

der Drangsal.
Die edelsten Volkssagen seien jene

vom «offenen Himmel», erklärt Nikolaus

Senn. Diesen offenen Himmel, das

heisst einen sonnenhellen, ziemlich

grossen Streifen am Himmel, sah man
nur bei Nacht, und wer ihn sah, von
dem sagte man, er werde unfehlbar
selig. Christian Hagmann erzählt in
seiner Chronik ebenfalls vom offenen
Himmel unter dem 27. Januar 1822,

ohne dass er das Ereignis wertet: «Um
10 Uhr in der Nacht wurde es auf einmal

überhell und ein lauer Dunst
verbreitete sich in der Luft.» Die Hinweise
beziehen sich auf Nord- oder Polarlichter,

die in unseren Breiten zwar selten

auftreten, die aber ebenfalls schon seit

jeher als Aktivitäten von Göttern und

Der «Ewige Jude» kommt von Sonnenaufgang

und geht nach Sonnenuntergang.
Ihm wurde auch in unserer Region auf
seiner steten Wanderschaft begegnet.

Darstellung von François Georgin, 1896.
Public-Domain-Bild

Geistern gesehen wurden und auch als

Vorboten kommenden Unheils galten,
zu der die oft blutrote Farbe beigetragen

haben könnte.

Silberfäden im Altweibersommer
Nach klaren Nächten des Septembers
mit ihren schon oft tiefen Temperaturen

lässt die Sonne morgens die von
Tauperlen behangenen Spinnweben
als silbergraue Fäden glitzern:
Altweibersommer! Der Begriff hat nichts zu
tun mit Sommerwetter für alte Damen.
Sein Ursprung dürfte vielmehr weit in
der germanischen Mythologie zu
finden sein: Mit dem Verb «weiben» wurde
im Althochdeutschen das Knüpfen -
auch von Spinnweben - bezeichnet.

Sagen erzählen, dass zu Zeiten, als der

Begriff «alte Weiber» noch kein

Schimpfwort war, jene die «Haare»

beim Kämmen verloren hätten und dass

dies mit dem Wirken der Nornen - der
alten Schicksalsgöttinnen, die den
Menschen den Lebensfaden spinnen -
zusammenhing: Alten Menschen, an de¬

nen solche Spinnfäden hängen blieben,
sollten sie Glück bringen. Im Christentum

entstandene Legenden wiederum
wissen zu berichten, dass die Silberfäden

des Altweibersommers ausjenem
Mantel Marias stammen sollen, den sie

bei ihrer Himmelfahrt trug, weshalb sie

nach dem Volksmund auch als

«Marienfäden» oder «Marienhaar» bezeichnet

werden.

Senn 1862, S. 297f.; Henne 1874, S. 378f.

• Himmelsfreuden
und Höllenstrafe

Wenn es an der Zeit zum Sterben sei,

so erzählte eine Grossmutter, werde der
Bomrner1 jedem den tannenen Kaputt2

anmessen, so dass es jeder ertragen
könne drüben auf dem Friedhof unter
dem Gras und unter dem Schnee, und
keiner eine Struucha- eine Erkältung -
auflese. Da müsse dann alles warten, bis
der Jüngste Tag komme. Dann aber
würden die Verstorbenen überall wieder

von ihren Gräbern aufstehen, nicht
so, wie sie gelebt haben, sondern nackt
und bloss, wie sie der Herrgott einst
erschaffen hat: ohne Reifrock, ohne
Jacke und Tschako3 und ohne Zylinder,
aber auch ohne Rock mit Fransen und
ohneJacke mit Löchern drin, nicht einmal

mit einer Krawatte aus grobem
Hanf. Wenn dann aber die Sonne
aufstehen sollte, komme der Herrgott
selber hinter den Bergen herauf, einen
Lichterschein über dem Kopf, heller als

die Sonne am Mittag, die Weltbaigla4 im
Arm und den Richterstab in der Rechten.

Der Erzengel Michael stehe ihm
zur Seite mit dem glühenden Schwert
und künde das Jüngste Gericht an mit
Donner und mit Blitz. Das werde aber
kein Gericht sein wie ein anderes, da

1 Bommer: Sargmacher.

2 Kaputt: Militärmantel; der tannerie Kaputt
ist der Sarg aus Tannenholz.

3 Tschako: Husarenhelm, militärische
Kopfbedeckung.

4 Weltbaigla: Buch mitAuflistung der Sünden
des Menschen, Sündenregister.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26 207



Das Sennwalder

Hostienwunder-
als im Schwabenkrieg

1499 die

Kirche

niederbrannte und die

Hostie völlig
unversehrt blieb -
wurde wenig
volkstümlich.
Foto Hans Jakob Reich, Salez

gebe es kein grosses Verlesen. Das

Gesetz, das Moses vor Zeiten vom Herrgott
erhalten habe, nur das habe Gültigkeit,
kein dickes Buch also, nur zehn Artikel,
die jeder schon auswendig gelernt
habe, ehe er in die Schule gekommen
sei. Darum brauche man dann keine
Advokaten, und weil der Herrgott
sowieso alles wisse, brauche es da auch
keine Verteidiger. Irgendetwas beeiden
müsse dannzumal auch keiner. Geurteilt

habe unser Herrgott eigentlich
schon vorher, viel früher, und in seinem

Schuldbuch, eben der Baigla, ständen
die Namen und eine kurze Abrechnung:

böse oder gut - und ein dicker
Strich darunter. Und das Urteil laute
entweder den Himmel in seliger Freude

oder die Hölle in ewigem Feuer. So

lese er es herunter, und der Erzengel
weise die Guten auf die rechte Seite

und die Bösen links hinaus. Wenn dieser

Strufel-dieser Markt und Handel -
endlich vorbei sei, bleibe nur ein kleines

Trüpplein für den Himmel übrig
und eine höllische Heerschar für die
Hölle. Dann feiere der Herrgott mit

den Seligen allen eine Himmelfahrt
ohnegleichen. Alles jubiliere wie die
Lerchen. Aber die Bösen und Schlechten,

die treibe der Teufel mit seinen
Gesellen mit glühenden Ofenfurken und
Mistgabeln in einen feurigen Berg, wo
sie kreischten wie die Raben, wenn man
ihnen ihr Nest vom Baum herunter
zerrt.

Und noch eines hat diese Nana
angedungen, das man nie vergessen soll: Das

Schrecklichste an der höllischen Strafe
sei nicht etwa das Feuer, sondern dass

ein jeder meine, der Nebenmann habe

es besser als er selber. Das Schönste an
der himmlischen Freude aber wäre,
dass ein jeder Freude daran habe, wenn
auch der andere froh und glücklich sei.

Gabathuler 1950, S. 17.

• Von Geburt und Taufe
Der erste Bericht über die glückliche

Geburt eines Kindes ging immer an die
Grosseltern. Bote war der Vater im
Sonntagsgewand: «Ich wollte nur
sagen, wir haben a Maitli/an Buob be¬

kommen.» Dann ging es zum Pfarrer:

«... Am Sonntag möchten wir gern
taufen.» War das Kind schwächlich, wurde
es sofort nach der Geburt im Haus
getauft, damit seine Seele nicht etwa als

Jüdlein am Himmelstor warten müsse,
bis es eineJungfrau, die den TschappeN

zu Recht trägt, am Händchen nimmt
und für beide um Einlass bittet.

Am Abend, wenn die Sonne nicht
mehr auf das Hausdach schien, vergrub
der Mann die Nachgeburt an einem
sicheren Ort innerhalb der Dachtraufe
in einer Erdgrube. Drei Rheinbolli wurden

darauf gelegt, und zwar so, dass

einer die zwei andern berührte. Dann
wurde alles mit Erde zugedeckt und
ausgeebnet. So käme keine Hexe und
kein Teufel dazu und gewinne Macht
und Gewalt über die Mutter und das

Kind.
Die Taufe war neben der Hochzeit

das vornehmste Familienfest, denn es

bedeutete für den Täufling nicht nur
den Eintritt in die christliche Gemeinschaft,

sondern auch in die Menschheit

überhaupt. Befragte man früher alte

208



Leute nach ihrem Geburtstag, nannten
sie den Tag ihrer Taufe und erklärten
auf gewisse Vorbehalte hin: «Ja, wenn
man es recht nimmt, ist man eben erst

am Tauftag auf die Welt gekommen!»

Gabathuler o.J., S. 2.

• Karfreitag ist Lostag
Als Lostage werden die nach bäuerlicher

Erfahrung in den Kalendern
festgehaltenen Tage bezeichnet, die für
den günstigen oder ungünstigen
Beginn einer Arbeit, eines Vorhabens
oder für die Wetterprophezeiung
bedeutsam sind. Unter vielen andern gilt
auch der Karfreitag als Lostag. Ein

prächtiger Karfreitag mit quellender
Blütenpracht verheisst seit alters her
einen wohlgeratenen Alpsommer. Da

und dort bewahren die Bäuerinnen
Karfreitagseier an einem kühlen Ort
auf, um sie am Alpfahrtstag den Kühen
als magisches Ei in den Schlund zu stos-

sen. Es heisst auch, dass die von den
Hühnern am Karfreitag gelegten Eier
nicht faulen würden, beinahe
unzerbrechlich und als Ostereier kaum zu
färben seien. Man verwendet sie des¬

halb auch zum «Pütschla», dem
Brauchtum an Ostern, wo Eierspitze
auf Eierspitze geschlagen wird, und das

zerbrochene Ei des Gegners behalten
werden kann. In den Sennwalder Dörfern

ist überliefert, dass am Ostersonntag

auf nüchternen Magen roh getrunkene

Karfreitagseier vor Krankheit und
manch sonstigem Bösen schützen.

Mathäus Gabathuler, W&O 23.4.2003, S. 4;

Mitteilung von HJR.

• Verwandelte Menschen und
die Einladung ins Tal Josaphat

In der ehemaligen Grafschaft
Werdenberg hielt man die Anwesenheit der
wunderschön gezeichneten
Kreuzspinne in einem Haus für glückverheis-
send. Beleidigte man sie oder tötete sie

gar, so brachte das Unheil. Der Ruf der
Eule in der Nähe eines Hauses,
insbesondere jener des Kauzes - des Tschi-

wigg- bedeutet den baldigen Tod eines

Bewohners.
Die Elster gilt als verwandelte Hexe;

ihr Schreien bedeutet Zank. Und wenn
zwei Personen miteinander Streit hatten

und nicht eins werden konnten, so

lud die eine Partei die andere ein ins

Taljosaphat. Willigte die letztere ein, so

starben in wenigen Tagen beide Personen

und der Handel wurde im Tal Josaphat

geschlichtet.

Nach Henne 1874, S. 28 u. 46ff.; Senn 1862,
S. 297.

• Der ewige Jude
Zur Strafe, dass der Schuhmacher

Ahasvérus Jesus Christus auf dessen

Weg zur Kreuzigung verspottete und
von diesem verflucht wurde, muss er als

der «ewige Jude» bis zum Jüngsten Tag
ruhelos und unsterblich die Welt
umwandern, ohne je ausruhen zu dürfen.
Nach den einen benötigt er dafür fünfzig

und nach den andern hundert Jahre.

Man will ihn daher zu allen Zeiten
und überall gesehen haben, Tag und
Nacht, auch beim Essen wandernd. Er
kennt sich in den Tälern, Städten und
Dörfern aus und weiss, wie sie früher
hiessen und wie viele Einwohner sie

zählen. Der Mann mit dem breitrandigen

Hut, dem Pilgerstab und dem Sack

auf dem Rücken soll auch in unserer
Gegend angetroffen worden sein. Man
stellte ihm einen Tisch in die Mitte der
Schlafkammer, um den er in seiner
Ruhelosigkeit die ganze Nacht herum
ging. Auf die Frage, woher er komme
und wohin er unterwegs sei, antwortete
der ewige Jude: «Ich komme von
Sonnenaufgang unci gehe bis Sonnenuntergang.»

Henne 1874, S. 378; Senti 2001, S. 21f.; Kuratli
1950, S. 432.

• Himmelserscheinungen
künden Unheil

Christoph Trümpi berichtet über
einen Unheil bringenden Kometen: «Der

durch Europam im Horn. [Hornung/Fe-
bruar] 1742 gesehene Comet ist auch bei

5 Tschappel: Haarschmuck, Kranz im Haar.
Hinweis, dass die Trägerin noch Jungfrau ist;
verheiratete Frauen trugen die Haube; vgl. die
Redensart unter die Haube kommen für 'heiraten'.

Im Hauptaltar der Kapelle im Gasenzen steht die «Chappeli-Madonna», in den Seitenaltären

der ehemalige Gamser Schutzheilige Sebastian (rechts) und die heilige Apollonia.
Foto Hans Jakob Reich, Salez

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26 209



Die Bildstöcklein am Gamser Stationenweg sind schon seit einigen Jahren ausgeräumt.
Zum Gallusjubiläum 2012 erlebten sie wenigstens eine befristete Wiederbelebung als

«Gallus-Weg». Foto Hans Jakob Reich, Salez

uns Furchtsamen ein Schauspiel angaffender

Neugierde, wenigen ein Zeuge der Grösse

Gottes, des Herrn der himmlischen
Heerscharen, gewesen. Man sah ihn drei
Wochen lang; sein Schweif oder Ruthen war
ziemlich lang; gegen den Morgen war sein

Schein immer heller. Cometen sind Gestirne,

die Gottes Macht und Herrlichkeit
predigen; aber keine Zornruthen des Höchsten.

Dies sagt weder die Natur, die

Vernunft, noch die //[eilige] Bibel. Sie

erscheinen zwar selten, sind aber gleichwohl

uns unsichtbar allezeit in ihrem Kreiss

vorhanden. Die anscheinende Aehnlichkeit

mit derKinder-Ruthe hat ihren Schweifeh-

mal zum Strafzeichen gemacht. »

Noch in der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts glaubte man, dass ein
Komet den Ausbruch des Deutsch-Französischen

Krieges angekündigt habe.

Anno 1910 war es der rote Schweif des

Kometen Halley, der für grosses Aufsehen

sorgte und später für ein Vorzeichen

des Ersten Weltkriegs gehalten
wurde. Ebenso gab ein im Winter 1938

auch in unserer Gegend beobachtetes
Polarlicht in der Bevölkerung viel zu
reden: Es wurde als Warnung und Vorzeichen

des Zweiten Weltkriegs angesehen.

Die Zeitschriften und Zeitungen
erinnerten die Leserschaft an frühere
Nordlichter und deren Folgen.

Schon Wochen bevor der im Frühjahr

1997 von blossem Auge zu
beobachtende Komet Hale-Bopp am Himmel

erschien, setzten Astrologen das

Gerücht in Umlauf, der Komet werde

von ausserirdischen Begleitern umgeben

erscheinen. Die Medien unterlies-

sen es nicht, das Phänomen im
Nachhinein mit dem Selbstmord von 39

Frauen und Männern eines bizarren
Kults in Kalifornien in Verbindung zu

bringen. Und die Wissenschaft bestätigte,

wie schon bei früheren Gelegenheiten,

dass der Absturz eines Schweifsterns

auf die Erde ungeheure Energien

freisetzen und eine unvorstellbare

Katastrophe nach sich ziehen würde.
Die Ängste seien daher nicht von der
Hand zu weisen.

Senn 1862, S. 205 u. S. 392; Senti 2001, S. 153ff.

• Das Sennwalder Hostienwunder
Im Schwabenkrieg wurden die

Sennwalder Zeugen eines in der Schweizer

Chronistik verzeichneten Hostienwunders.

Deutsche Landsknechte drangen
in der Karwoche 1499 über den Rhein
und brannten unter anderem die Kirche

und mehrere Häuser in Sennwald
nieder. Als sich die Plünderer zurückgezogen

hatten, fanden die Sennwalder in
ihrer ganz zerstörten Kirche die im
Sakramentshäuschen aufbewahrte Hostie
unversehrt, schneeweiss und ohne edle

Makel und Mosen.

Der Luzerner Petermann Etterlin
schildert den Vorfall in der acht Jahre
später veröffentlichten «Schweizer

Chronik». Etterlin nutzte das Geschehen

nicht nur zur Erbauung der Leser,

sondern auch zur Rechtfertigung des

Kriegs der Eidgenossen gegen das

Deutsche Reich. Die unversehrt neben
der Monstranz vorgefundene Hostie

war ihm Beweis dafür, dass Gott einmal
mehr auf der Seite der Eidgenossen
stand und dies durch ein Wunder sichtbar

werden liess. Volkstümlich wurde
das Ereignis freilich nicht. Dazu fehlte

ihm der glaubensmässige Hintergrund
im wenige Jahre nach dem Schwabenkrieg

reformiert gewordenen Sennwald.

Senn 1860, S. 106; Senti 2001, S. 245f.

• Pilgernde Walser
Wie viele Walser in unserem Gebiet,

so sollen auch diejenigen von Palfris an
den Baschalvasee in den Wangser Bergen

gepilgert sein, um bei den drei
dortigen Kreuzen Gottes Schutz vor den
sich an den Grauen Hörnern bildenden

Unwettern zu erflehen. In einem

am hölzernen Kreuz befestigten eisernen

Kästchen mit einem Flügeltürchen
fand man früher noch von solchen

Pilgern herrührende Opfergaben, bestehend

aus ganzen und halben Batzen6

und aus Bündnerbluzgern.7

Senti 2001, S. 142.

• Das Ebenbild des Himmels
Die Bäche durften schon früher

nicht verunreinigt werden, weil an vielen

Orten die Bewohner ganzer Dorf-

210



t

Die Kapelle im Gasenzen wurde 1821 erbaut, nachdem während dreier Nächte die

Muttergottesstatue an dieser Stelle verhalten hatte. Foto Hans Jakob Reich, Salez

teile das nötige Wasser aus den
sogenannten Brunnenbächen schöpften.
Wenn ein Knabe den Bach verunreinigte,

wurde er von den andern Knaben

angehalten, drei Unservater herzusagen;

befolgte er es nicht, erhielt er
von allen Schläge. Das Wasser war un-
sern Vorfahren heilig; denn es spiegelt
den Himmel wider, es ist sein Ebenbild,
ein zweiter, unterer Himmel, der
Aufenthalt himmlischer Wesen. Wer ins
Wasser spuckt, spuckt unserm Herrgott
in die Augen.

Kuoni 1903, S. 60.

• Der Mumienraub
Der Leichnam des von seinem Neffen

1596 ermordeten Freiherrnjohann
Philipp von Hohensax wurde in der

Familiengruft der Sennwalder Kirche
beigesetzt.8 Als 1743 wegen einer
Kirchenrenovation die steinerne Gruft des
Freiherrn geöffnet wurde, fand man den
Leichnam in violett seidenem Kleid,
frisch und unversehrt, die Haut zwar

gelb und weich, aber völlig beweglich.
Caspar Thomann, Pfarrer zu Salez, der
die Leiche in diesem Zustand öfters

sah, rühmte die stattliche, über sechs

alte Zürcher Fuss messende Gestalt, das

edel geformte Haupt und die blendend
weissen Zähne. Auch die Leiche des

1604 im 16. Altersjahr verstorbenen
Fräuleins Elisabeth Amalia, einer Tochter

des Freiherrn, war wenigstens
teilweise erhalten geblieben.

Die Nachricht von diesem merkwürdigen

Fund verbreitete sich schnell in
der Gegend und es fanden sich viele

Neugierige ein. Da die katholischen
Landleute über dem Rhein nicht mehr
wissen konnten, dass der Freiherr sich

für die Einführung der Reformation in
seinem Ländchen äusserst stark
gemacht hatte - sie hielten ihn für einen

Märtyrer ihrer Kirche - wurde der
Leichnam bald zweier Finger beraubt,
die im Volk in kurzer Zeit den Ruf sehr

kräftiger Reliquien erhielten.
Einige Burschen aus Frastanz

beschlossen daher, den ganzen Leib den
reformierten Sennwaldern wegzunehmen,

brachen nachts durch ein Fenster
in die Kirche ein, hoben die Grabplatte
ab und entführten den Körper des

vermeintlichen Heiligen über den Rhein.
Dank der Bemühungen des Landvogts

von Forstegg wurde der Leichnam bald
im Weiler Fellengatter bei Frastanz
entdeckt und von den Leuten gern
zurückerstattet, als sie erfuhren, der Freiherr
sei nicht ihres Glaubens gewesen.

Er wurde zuerst auf das Schloss Forstegg,

dann in die Gruft zurückgebracht,
später auf dem Kirchturm verwahrt, wo
er austrocknete, die Haut spröde wurde
und eine braune Farbe annahm. Wenig
respektvoll behandelt, verlor die Leiche

nach und nach einzelne Körperteile
aus Neugierde und Aberglaube;

Partikel davon sollen als Amulette gegen
Zahnweh gesucht gewesen sein.

Hilly 1906, S. 8f.; Senn 1860, S. 140.

• Erdäpfelkrankheit
1845 gab es sehr viele Erdäpfel; ein

grosser Teil davon war aber faul oder
krank. Die kranken Erdäpfel hatten
gelbe Flecken und stellenweise eine
schwarze Kruste, die beim Sieden einen
sehr unangenehmen Geruch verbreitete.

Völlig gesunde Erdäpfel gab es

sehr wenige. Der innere Teil der kranken

Erdäpfel war geniessbar. Zuerst
hiess es aber, wer einen angesteckten
Erdapfel esse, den ergreife die Erdäpfelpest

auch. Von dieser Erdäpfelkrankheit

hat man in unserem Land früher
nichts gewusst. Viele Leute behaupteten,

der schottische Tanz9, der kurz vorher

bei uns aufgekommen war, sei

schuld, dass Gott diese Krankheit
geschickt habe.

Senn 1862, S. 402, Kuoni 1903, S. 48.

6 Batzen: Münze, ein Zehntel des Frankens.

7 Bluzger: kleine Münze in Graubünden im
Wert von einem Sechstel eines Batzens.

8 Zu dieser Bluttat vgl. REICH, HANS JAKOB,
Wie istJohann Philipp von Hohensax wirklich zu
Tode gekommen1? In: Werdenberger Jahrbuch
2006, 19. Jg., S. 52-65.

9 Schottischer Tanz: Volkstanz ähnlich der Polka,

«Schottisch» leitet sich vermutlich vom
Schottischen Walzer ab, der schon um 1810
bekannt war; eine Vorform war der vor 1800
verbreitete «Hopser».

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26 211



• Der gebannte Hagelschlag
Früher soll es in Sennwald oft gehagelt

haben. Vom hohen Alpstein her
brach das Gewitter über Grat und
Kamm herein. Schlössen10, gross wie

Taubeneier, fielen aufdie Kulturen herab

und vernichteten das Brot am Halm
und die Weintraube am Stock. Da stiftete

der fromme Freiherr Philipp einen

Weinberg zu Gunsten der Kirche in
Sennwald, um mit eigenem Wein das

heilige Abendmahl feiern zu können.
Seither hat in Sennwald der Hagel
keine Reben mehr zerschlagen.

Aebi 1965, S. 12.

• Die Grabser Kirche
Die Kirche von Grabs gehört zu den

ältesten des Landes. Sie bestand schon
im Jahr 614, wurde aber wohl noch früher

gebaut. Hier lebte der Diakon
Johannes, zu dem Gallus Zuflucht nahm,
als er zu Herzog Gunzo nach Uberlingen

an das Krankenbett der Tochter
Frideburga gerufen wurde.11

Nach einer Sage, die in Grabs immer
noch fortlebt, war ursprünglich eine
andere Stelle für den Bau der Kirche
ausersehen, nämlich diejenige uf em

Sand, wo der über Hugenbüel führende

«Römerweg» ins Grabser Oberdorf
einmündet. Da wollten die Grabser in
alter Zeit eine Kirche bauen und brachten

eines Tages dazu nötiges Baumaterial

dorthin. Am folgenden Morgen
waren Holz und Werkzeuge verschwunden;

unsichtbare Kräfte hatten alles ins

Unterdorf getragen. Dies geschah drei
Tage hintereinander. Die Grabser

beugten sich in frommer Ergebenheit
diesem höheren Willen und bauten ihr
kleines Gotteshaus nicht uf em Sand,
sondern auf jene Stätte, wo jetzt noch
die Kirche steht.

Eine Sage am Grabser Berg lautet,
dass auf dem aussichtsreichen Punkt,
der «uf em Chappeli» genannt wird,
eine dem heiligen Sebastian geweihte
Kapelle gestanden sei, wo Kranke und
Leidende nach andächtigem Gebet
Hilfe und Heilung gefunden hätten.
Keine Urkunde erwähnt sie, aber ein

Mauerstock und viele Trümmerhaufen,
auf denen Dornen und wildes
Gesträuch wuchern, erzählen in stummer
und doch verständlicher Sprache von
ihrem einstigen Vorhandensein.

Kuoni 1903, S. 44; Hilty 1906, S. 24 u. 30.

• Eine Reliquie aus Sevelen
In einer Beschreibung der Diözese

Brixen wird berichtet: «Anno 1311 liess

Abt Conrad von Stams im Tyrol durch
einen Bruder seines Klosters vom Dorfe
Sevelen in der Grafschaft Werdenberg
eine köstliche Reliquie über den Arl-
berg nach Stams bringen, nämlich ein
Stückchen Erde mit dem Blute des

Erlösers befeuchtet.»

Hilty 1906, S. 42.

• Kirchweih
Schutzpatron der ersten Kirche von

Garns war der Pestheilige und Märtyrer
Sebastian, dessen Bildnis den rechten
Seitenaltar im Gasenzier Chappeli
ziert. Seit dem Jahr 1212 aber ist es der
Erzengel Michael. Dieser Wechsel
geschah vor historischem Hintergrund:

Die Herren von Sax standen in der
Gunst der Stauferkaiser, denen sie etliche

Bündner Pässe sicherten. Als Friedrich

II., der Sohn des Kaisers Barbarossa,

im Auftrag des Papstes gegen den
exkommunizierten Gegenkönig Otto
IV. zog, geleiteten ihn die Saxer von
Süden her bis nach Garns, wo sie Schirmer
der einzigen Kirche ihrer Herrschaft
waren. Hier organisierte Friedrich
seinen Waffengang gegen Otto. Vor dem
Abmarsch nach Konstanz zeigte er auf
das Gotteshaus und verlangte von den
Saxern, dass es von nun an dem Erzengel

Michael und dem Täufer Johannes
geweiht sein solle.

Das tat er natürlich mit weisem Vorbedacht,

gilt doch Michael als der siegreiche

Feind aller Feinde Gottes, der
gemäss Heiliger Schrift den Satan einem
Blitz gleich vom Himmel fahren liess.

Der «Fürst der himmlischen Heerscharen»

zierte damals auch das deutsche
Reichsbanner. Und Johannes war be¬

kanntlich der Wegbereiter des Herrn.
Seine zusätzliche Hilfe konnte also dem

späteren Kaiser auf dem gefahrvollen
Marsch nur förderlich sein. - Seit einem
halben Jahrtausend wird nur noch
Sankt Michael als Gamser Kirchenpatron

genannt.

Kessler 2012, S. 2.

• Das leuchtende Bildstöcklein
Es gibt zwar viele Stätten hienieden,

auf denen das Auge des Allmächtigen
mit Wohlgefallen ruht, nur wenigen
Frommen aber ist es vergönnt, an
solchen Orten Lichtblicke vom Himmel
wahrzunehmen. Ein gottesfürchtiger
Bursche vom Büel, der im Gasenzen zur
Stubeti gewesen war, kehrte in finsterer
Nacht wieder heim. Beim Bildstöcklein
im Afasteig verlangsamte er seine

Schritte, um in andächtiger Haltung das

Kreuzzeichen machen zu können. Da

erschallte aus dem wolkenlosen Himmel

ein lauter Donnerschlag, und das

Heiligenbild erstrahlte in gleissendem
Licht. Mit aufgerissenen Augen starrte
der junge Mann auf die Erscheinung,
bis ihn nach kurzer Weile wieder völlige
Dunkelheit umfing. - Dieses Bildstöcklein

hatte einstmals eine Witwe im
Gedenken an ihren Mann gestiftet, der an
dieser Stelle auf seinem letzten Kirchgang

zu Tode gekommen war.

Kessler 1991, S. 29, Neufassung 2012, S. 8.

• Wie das Muttergottesbild
ins Gasenzier Chappeli kam

Während der Reformationszeit fegte
auch über unsere Gegend der Bildersturm.

Alle vordem für heilig gehaltenen

Gegenstände, also Altäre, Bilder,
Fahnen und Reliquien, wurden auf den
Friedhöfen an Haufen geworfen und
verbrannt, weil sie noch an die alte
Lehre hätten erinnern können. So gingen

innerhalb der Regionen Werdenberg

und Sarganserland alle Kirchen,
mit Ausnahme derjenigen von Walenstadt,

ihrer schönsten Zierden verlustig.
Als in Grabs auf dem Kirchplatz das

Zerstörungswerk in vollem Gang war,

212



An der Gemeinde-

grenze im Gam-

schol - in Sichtweite

der reformierten

Kirche Sax -
beschwor ein greiser

Mann die den

Glaubenswechsel

in Betracht ziehenden

Gamser, beim

Glauben ihrer

Väter zu bleiben.
Foto Hans Jakob Reich, Salez

erschien dort ein Bauer vom Grabser

Berg, der heimlich der alten Lehre treu
geblieben war. Er hatte sich in den Kopf
gesetzt, das wundertätige Gottesbild zu

retten, vor welchem er gar manches
Mal derJungfrau Maria seine Wünsche
und Bitten dargebracht hatte und
erhört worden war. Es glückte ihm, das

Heiligtum unbemerkt nach Hause zu

bringen, wo es Zeit seines Lebens in
hohen Ehren gehalten wurde.

Andere Zeiten, andere Sitten. Bei
den Nachkommen dieses Mannes waltete

nicht mehr der gleiche Sinn. Sie

warfen die Marienfigur als ein wertloses
Stück Holz ins Feuer. Zu ihrer Verblüffung

aber verbrannte sie nicht. Auch
nach zwei weiteren Versuchen konnten
sie die Statue jedes Mal wieder unversehrt

aus der Asche ziehen. Das bewog
sie dann doch, sie weiterhin aufzubewahren,

wenn auch nur im Holzschopf.
Viele, vielejahre gingen vorüber. Da

kam der Franzli im Winggel, ein
Gasenzier, als Knecht in das Haus am Berg
und sah das Bild. Seiner Bitte, es ihm zu
überlassen, wurde gern entsprochen.
Daraufhin erhielt die Muttergottes ih¬

ren neuen Platz zunächst in einem Hei-

lighüsli im Erlen und später in der im
Jahr 1821 erbauten Kapelle im Gasenzen,

wo sie heute noch steht.

Kessler 1991, S. 9ff., Neufassung 2012, S. 2.

• Die Chappeli-Madonna
auf Wanderschaft

Nach anderer Uberlieferung stand
das Gasenzier Muttergottesbild
ursprünglich in einer Kapelle im Forst am
Grabser Berg, bis in der Reformationszeit

auf Geheiss des Landvogts alle
Kirchenbilder und Statuen in der
Herrschaft Werdenberg vernichtet werden
mussten. Etliche Untertanen aber taten
sich schwer mit der Abkehr vom alten
Bekenntnis. So auch ein Grabser
Bergbauer, dem es gerade noch rechtzeitig
gelang, das Kunstwerk vor dem drohenden

Schicksal zu bewahren und in sein
Haus zu schaffen.

Lange Zeit später machten sich eines

Abends die reformierten Nachkom-

menjenes Mannes ohne Bedenken daran,

das platzraubende Schnitzwerk in
ofengerechte Stücke zu hauen und zu

verbrennen. All die wuchtigen
Beilschläge prallten jedoch von der Figur
ab und hinterliessen nicht die kleinste
Kerbe darin. In der folgenden Nacht
aber verliess die Madonna den Bauernhof

und bestimmte drüben im katholischen

Garns selbst ihren neuen
Aufenthaltsort. Einsam stand sie frühmorgens
zum Erstaunen der frommen Gasenzier

an der alten Landstrasse im Erlen, wo
ihr alsbald ein Bildstöcklein errichtet
wurde. Schon kurz danach pilgerten
zahlreiche Gläubige aus nah und fern
zu diesem weit herum hochverehrten
Gnadenbild, das jahrein und jahraus
liebevoll geschmückt war.

Im Jahr 1819 geschah wieder etwas

Merkwürdiges. Der Gamser
Nachtwächter sah während dreier
aufeinanderfolgender Nächte, wie die Holzfigur
vom Erlen auf eine nahe gelegene Wiese

hinüber schwebte, wo sie jedes Mal

10 Schlössen: grössere Hagelkörner.

11 Siehe dazu SCHÄR, MAX, Gallus und
Grabs. Umstände und Bedeutung der Flucht
nach Churrätien. In: Werdenberger Jahrbuch
2012, S. 70-80.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26 213



Über der Gamser

Kirche zieht ein

Gewitter auf: Seit

einem halben
Jahrtausend ist der

heilige Michael

hier Schutzpatron.
Foto Hans Jakob Reich, Salez

am gleichen Ort verhielt. Die Leute

vom Dörfli verstanden das Zeichen und
hauten an der Stelle, die von der
Muttergottes offenbar dazu ausersehen

worden war, die heutige Kapelle. Für
die Fronarbeiten zu diesem Werk, das

den Einsatz jeder Arbeitskraft
erforderte, stellte ein Bauer an einem Morgen

sogar sein lahmendes Ross zur
Verfügung. Er gab dem leidenden Tier
einen Klaps und sagte voller Erbarmen:
«So geh in Gottes Namen und tu, was

du kannst!» Am Mittag brachte man
ihm sein Pferd wieder zurück. Es war
gänzlich geheilt!

Die Gasenzier hat eben zu allen Zeiten

ein ganz besonders herzliches
Verhältnis mit ihrer Muttergottes verbunden.

Nicht umsonst heisst es, dass die

vom Dörfli Fortgezogenen ihr erstes

Heimweh immer im Gedanken an die

Chappeli-Madonna verspürt hätten.

Kessler 1991, S. 11 ff., Neufassung 2012, S. 2f.

• Die Stockpredigt
Zur Zeit der Glaubensspaltung,

nachdem schon fast das ganze Werden-

bergerland das neue Bekenntnis
angenommen hatte, beabsichtigten auch

die Gamser, diesen Schritt zu tun.
Zuvor aber wollten sie sich doch noch
genauer mit dem reformierten Gedankengut

befassen. An einem Sonntag
machten sie sich aufden Weg nach dem

neugläubigen Sax, um dort dem
Gottesdienst beizuwohnen und sich die
Kanzelworte des Prädikanten, des

reformierten Predigers, anzuhören.
Die langgezogene Menschenmenge

schritt nachdenklich und schweigend
durch die Hueb und das Gasenzen dem
Nachbardörfchen zu. Wie die ersten
eben an der Gemeindegrenze im Gam-

schol ankamen, ertönte vom Michaelsberg

her die Betzeitglocke, das vertraute

Angelusgeläute, das die Gamser seit
eh und je mehrmals am Tag zum
Innehalten von der Arbeit und zum Gebet

gerufen hatte. Die Kolonne kam ins

Stocken, weil die vordersten zögerten,
den Züelbach zu überschreiten. Just in
diesem Augenblick erstieg ein greiser
Mann einen alten Eichenstock und
wandte sich mit lauter Stimme an die

Wankelmütigen. Mit eindringlichen
Worten beschwor er sie, noch ein einziges

Mal dem Ruf der Glocke Folge zu
leisten und gemeinsam den letzten

Englischen Gruss zu beten.

Als ob sie diese Aufforderung
herbeigesehnt hätten, fielen Männer, Frauen
und Kinder auf die Knie nieder. Erst

zaghaft murmelnd, dann mit lauter
und lauter anschwellenden Stimmen
schickten sie ein inniges Ave Maria
über Wiesen und Felder zum Himmel,
einen Gruss an die Gebenedeite unter
den Weibern, an die Fürbitterin der
armen Sünder. Und wie sich die Beter
wieder erhoben hatten, bedurfte es keiner

weiteren Weisung mehr: Die Leute
kehrten erleichtert und freudig wieder
in ihr Dorf zurück, in ihre Kirche,
felsenfest überzeugt vom Glauben ihrer
Väter, den sie seither nie mehr
angezweifelt haben. Der Alte im Gamschol
aber, so will es die Legende, sei

niemand anderer gewesen als der heilige
Josef selber, der sich in dieser für die
Gamser so schweren Stunde unter sie

gemischt habe.

Im Gedenken an die Glaubenstreue
ihrer Väter begeben sich seither die
katholischen Gamser, wenn es das Wetter
zulässt, immer an Christi Himmelfahrt
in feierlicher Prozession ins Chirchmad
im Gamschol. Dort wohnen sie unter
der prachtvollen Baumgruppe einer

heiligen Messe bei und hören sich die

214



sogenannte Stockpredigt eines Kapuziners

an, worauf sie gemeinsam wieder
zurückkehren. Früher standen dort
draussen an diesem Tag stets auch viele
Saxer und schauten neugierig, aber
ohne Argwohn zu, wie der lange Zug der
festlich gekleideten Nachbarn sich der
Grenze näherte und dann brüsk
abschwenkte. Die Zahl der Zaungäste hat
sich in den letzten Jahren jedoch merklich

verkleinert. Vermutlich deshalb,
weil die heutigen Prozessionen nicht
mehr so erhaben und festlich vonstatten
gehen wie früher, und weil das Wirtshaus

zum Rössli im Farnen, wo anjedem
Auffahrtstag zum Tanz aufgespielt wurde,

imJahr 1949 abgebrannt ist.

Kessler 1991, S. 13ff., Neufassung 2012, S. 3f.

• Das Wetterglöcklein
Im Kirchturm von Gams hängt ein

uraltes Wetterglöcklein, dem eine
tausendfach bewährte Kraft innewohnt.
Bei jedem Herannahen eines Unwetters

wird es sogleich geläutet, und man
erzählt sich, dass sein wundersamer

Klang schon Schäden unvorstellbaren
Ausmasses abzuwenden vermocht
habe. Die Gamser hatten deshalb nie
das geringste Verständnis dafür, dass

der eine oder der andere neu installierte

Pfarrer angesichts von
unheilschwangerem Gewölk nicht gleich ans

Läuten dachte. In Windeseile erschienen

dann leichtfüssige Kinder aus allen
Dorfteilen im Kirchhof, um die Säumigen

noch rechtzeitig an das unverzeihliche

Pflichtversäumnis zu gemahnen.
Seit es das Telefon gibt, treffen sogar
Klagen vom Grabser Berg her ein, wenn
dia z Goms jenn einmal nicht läuten.
Anderseits sollen bei der Pfarrköchin
auch schon Gaben von jenseits der
Simmi abgegeben worden sein, wenn
sich Blitz und Donner nach dem
Geläute wieder verzogen hätten. Und das

will immerhin etwas heissen!
Der Ruhm des Gamser Wetterglöck-

leins verliert sich aber keineswegs
schon im Nachbardorf. Vor langer Zeit
hatten die Appenzeller - sie wohnen ja
sogar hinter den Kreuzbergen! - unter

der Unbill der Witterung und missrate-

nen Ernten schwer zu leiden. Endlich
wussten sie sich nicht mehr anders zu
helfen, als sich nach einer bewährten

Wetterglocke umzusehen. Dass aber
die beste weit und breit den Gamsern

gehörte, das war auch ihnen bekannt.
Und wer weiss, vielleicht hatte ja gerade
sie die bösen Wetter in ihr Ländchen

umgeleitet! Jedenfalls erschien eines

Tages eine Abordnung des wackeren

Bergvolks im Dorf. Sie scheint mit recht
weitgehenden Befugnissen ausgestattet
gewesen zu sein, denn als die Gamser

von einem Verkauf ihrer Wunderglocke

durchaus nichts wissen wollten,
unterbreiteten ihnen die Appenzeller ein
höchst verlockendes Angebot: Sie

versprachen, den Kaufpreis in lauterem
Gold zu bezahlen, und zwar in der Menge,

wie sie die Glocke randgefüllt zu fassen

vermöchte. Aber selbst das brachte
die Kirchbürger von Gams nicht ins
Wanken. Die Glocke blieb im Dorf, und
die Unterhändler zogen mit abschlägigem

Bescheid von dannen.
Die heutige Einwohnerschaft rechnet

ihren Vorfahren diese Standfestigkeit

hoch an, denn vom schnöden
Mammon aus einem solchen
Linsengericht-Handel12 wäre ja ohnehin nichts
mehr auf unsere Zeit gekommen. In
unerschütterlicher Weitsicht hat sich
die Gemeinde auch anlässlich des Kir-
chenneubaus im Jahr 1868 einhellig
geweigert, die Wetterglocke zusammen
mit allen andern Glocken einzuschmelzen

und neu giessen zu lassen, und das

sogar entgegen dem Willen ihres
berühmten Pfarrers Durgiai!13

Kessler 1991, S. 16ff., Neufassung 2012, S. 4.

• Misstöne und Harmonien
Eines Tages soll eine Glocke vom

Kirchturm von Gretschins verschwunden

und von ihr keine Spur mehr zu
finden gewesen sein. Einige Zeit
darnach, als der Mesmer von Balzers die

Gläubigen zu andächtigem Gebet
einlud, vernahmen die Wartauer sehr
bekannte Töne. Diese rührten von ihrem
abhandengekommenen Glöcklein her.

Die Balzner haben ihnen aber die
gestohlene Glocke nicht mehr zurückgegeben.

Mit vertauschten Vorzeichen erzählt
man sich eine Parallele zu dieser Sage
auch im Liechtensteinischen Triesen:
Im Kirchturm von Gretschins hängt
eine kleine Glocke, die eigentlich den
Triesnern gehört. Als das Dorf im
Schwabenkrieg in Flammen aufging,
wurde es von den Eidgenossen geplündert.

Sie nahmen aus der Kapelle eine
Glocke mit und hängten sie über dem
Rhein in Gretschins in den Turm. Das

Glöcklein hat den gleichen Klang wie
die zwei andern in Triesen. Auch die
Schaaner sollen vor alten Zeiten im
Kirchturm von Buchs eine Glocke
gestohlen und nie mehr zurückgegeben
haben.

Den geweihten Glocken im Sarganserland

wurde die Kraft zugeschrieben,
die Gewitterwolken zu zerteilen und sie

ins Wartauische zu treiben. Die
reformierten Wartauer sollen den Sargansern

deswegen einst das Angebot
gemacht haben, die Wetterglocke mit
Geld zu füllen, wenn sie auf das Läuten
verzichten würden.

***
Für den Guss der grossen Glocke in

Sax soll 1576 nach der Sage eine alte
Frau einen Püntel Silbermünzen hergegeben

haben. Das 1837 angeschaffte -
angeblich aus Kanonenläufen - gegossene

Geläut der Buchser Kirche wurde
1866 in ein schwereres und lieblicher
klingendes umgetauscht.

Kuoni 1903, S. 72; Hilty 1906, S. 15 u. 38; Send
2001, S. 86; Seger 1980, S. 190.

12 Linsengericht: Im Alten Testament (Genesis

25, 29-34) tritt Esau sein Erstgeburtsrecht
um ein Linsengericht seinem Bruder Jakob ab,
das heisst um eine im Moment verlockende,
tatsächlich aber geringwertige Gabe für ein
sehr viel höherwertiges Gut.

13 Siehe dazu die Legende «Pfarrer Durgiai»,
S. 194.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26 215


	Magische Kräfte : Glaube und Unglaube

