
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 26 (2013)

Artikel: Vom Wesen der Sagen : ein Medium zum Eintritt ins "Haus der
Geschichte"

Autor: Gabathuler, Hansjakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893539

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Wesen der Sagen
Ein Medium zum Eintritt ins «Haus der Geschichte»

«Der Nini verzellt.»
Holzschnitt nach

einer Zeichnung

von Ludwig Richter

aus dem Jahr 1851.

Hansjakob Gabathuler

Unter
dem Begriff «Sagen» werden

im Allgemeinen mündlich
überlieferte Erzählungen verstanden: Aus
der Sprachanwendung «Man sagt... »-
«Es wird gesagt ...» - «Der Volksmund

sagt », hat sich der Ausdruck auf
natürliche und nachvollziehbare Weise

gebildet. Ein grosser Teil der Sagen

stammt aus Zeiten, wo es nur wenigen
Menschen vergönnt war, das Lesen und
Schreiben zu beherrschen, um damit
Uberlieferungen schriftlich empfangen

und weitergeben zu können. Das

gesprochene Wort allein war das Mittel
für die Uberlieferung. Allgemein wird
unter der Bezeichnung «Sage» demnach

die Erzählung von etwas Verflossenem

angenommen, in der Regel von
Ereignissen aus ferner Vergangenheit,
als sich noch Dinge ereignet haben
sollen, denen wir heute kaum mehr Glauben

schenken würden.
Manche Sage dürfte zu Anfang

nichts anderes als die persönliche
Schilderung eines Ereignisses gewesen sein.

Diese erste Erzählung, als Memorat
bezeichnet, wird in der Folge immer weiter

erzählt. Die Schilderung aus zweiter
oder dritter Hand jedoch reicht noch
nicht aus, um das Memorat als Sage zu

benennen, da diese genügend Distanz

zum Erfahrenen braucht, um schliesslich

den individuellen Erzählbericht
abzulösen. Durch die ständig weitergegebene

Uberlieferung aber entsteht
mit der Zeit ein Fabulat, das zum Generellen

übergeht und wie ein Bericht ver-
fasst ist.

Wenn wir uns dem einst offensichtlich

bestehenden gesellschaftlichen
Geist zu öffnen vermögen, kann uns
das überlieferte Sagengut einen viel

umfassenderen Einblick in das kulturelle

Erbe unserer Vorfahren vermitteln,

als uns das etwa alte Gebäude,

Werkzeuge oder Schmuck zu tun
vermögen, denn Sagen sind auch dann

Bürgen des geistigen und kulturellen
Erbes, wenn sie im Lauf der Zeit ab-

und umgewandelt worden sind. In der
Tradition - in der Uberlieferung - sind
sie mithin nicht nur Abbild eines

Zeitpunktes, sondern Sinnbild einer stark
erweiterten vergangenen Zeitspanne.

Sagen und ihre Entstehung
Sprachlich und stilistisch sind die

Sagen in ihrer ursprünglichen Form eher
einfach gehalten, oft skizzenhaft und
mundartlich gefärbt; sie haben keine
fest verankerte Struktur und ändern
sich im Lauf der Zeit durch Ergänzun¬

gen, Kürzungen und Umgestaltungen.
Durch den Prozess des vielfältig wiederholten

Erzählens werden die ursprünglichen

Ereignisse überformt und erweitert.

Damit bewegt sich die Sage
erzähltechnisch zwischen inhaltlich orientiertem,

aber wenig gestalteten
Erinnerungsbericht (Memorat) und
stilisierender, ausschmückender Erzählung
(Fabulat). Aus dieser Art der Entstehung

lässt sich auch erklären, weshalb

Sagen häufig als literarisch weniger
wertvoll empfunden werden als andere
Erzählformen.

In den meisten Fällen weiss niemand

genau, wann sich die Sagengeschichten
ereignet haben, und noch weniger
lassen sich die Begebenheiten beweisen.

Anhaltspunkte sind vielleicht
Niederschriften in frühen Büchern, die Orte,

WERDENBERGER JAHRBÜCH 2013/26 11



Objekte, Gebäude oder Ereignisse
erwähnen, woraus wir möglicherweise
eine vage Zeitangabe ableiten können.
Die meisten Sagen stammen aus
Epochen, als die Menschen im Vergleich zu
heute den Launen der Natur noch viel
stärker ausgesetzt waren. Die
natürlichen Ursachen hinter Phänomenen
der höheren Gewalt waren damals mit
dem Verstand schwer erklärbar. Die
geschilderten Geschehnisse werden
daher mit mythischen Erklärungsmustern
gedeutet und so in allgemeine
Sinnzusammenhänge einer bestimmten
Glaubensvorstellung überführt. In einer
Mischung aus subjektiver Wahrnehmung
und objektivem Geschehen wird in den

Sagen einem übernatürlichen Erlebnis
aus dem Reich des Unbekannten und
Unerklärlichen ein erklärendes
Gewand verpasst: der Mensch kann und
will bekanntlich nichts dem Unbekannten

überlassen. So müssen Zwerge und
Nymphen, Feen und Heilige, Zauberer
und Hexen, Drachen und Greife diesen

unerklärbaren Raum ersetzen. Die

gewählten Kreaturen sind Ausdruck
einer längst vergangenen Wahrnehmung
der Welt, in der zugleich die einfache
Natur als Quelle der Inspirationen
dient.

Zur Unterscheidung von Sagen,
Märchen, Legenden und Mythen
• Sagen stehen für volkstümliche
Geschichten, die häufig einen historischen
Kern aufweisen. Zur Sage gehört eine
klare Aussageabsicht, die in der Zeit
ihrer Aktualität verstanden wurde, heute
aber womöglich nicht mehr einfach
nachvollziehbar ist. Hinzu kommen die

Ausschmückungen und Umgestaltungen

im Zeitenlauf. Anders als die
Märchen sind Sagen stets eng verbunden
mit einem Ort, einer Region sowie mit
einer strengen Scheidung zwischen
dies- und jenseitigem Bereich, womit
der Anspruch der Sagen an die
Wirklichkeit über dem der Märchen steht.

• Märchen sind eine eigentliche
Literaturgattung von zumeist kurzen
Erzählungen, ausgeschmückt mit surrealen
und wunderbaren Elementen. Sie wir¬

ken in erster Linie durch eine allgemein

gültige Botschaft: doch auch die
Urheber der Märchen bleiben
unbestimmt. Sie wurden über teilweise grosse

Zeiträume hinweg mündlich überliefert,

weswegen sie in zahlreichen
Varianten aufzutauchen pflegen, bis sie

irgendwann gesammelt und schriftlich
festgehalten wurden. Nicht selten freilich

enthalten die Märchen anonymisierte

Sagenstoffe.
• Anders auch als die Sage ist die
Legende em Bericht über ein tatsächliches

Ereignis, der zur frommen Erbauung
des Lesers wiedergegeben wird. Ganz

ursprünglich aber beschrieben Legenden

das Leben von Heiligen. Die

Abgrenzung von Sage und Legende ist in
der Forschung umstritten. Während in
der Sage das Auftreten des Wunderbaren

den verschiedensten Mächten -
Teufel, Dämonen, Zwergen, Hexen -
zugeschrieben wird, bewirken dies in
der Legende immer der christliche
Gott, Engel oder Heilige: die Legende
ist damit Zeugnis naiven Volksglaubens
und erfüllt die belehrende Funktion
zur Festigung der Volksfrömmigkeit
und der Heiligenverehrung, während
die Sage oft dem Aberglauben zugeordnet

wird, obwohl auch sie öfters christlich

überformt ist.

• Bei den Mythen handelt es sich um
gesellschaftliche Sichtweisen oder
Weltanschauungen unter Verwendung von
religiösen Symbolen und Gleichnissen.
Ein Mythos beruht manchmal auf
Inhalten, die als vernunftwidrig
einzustufen sind, aber auch auf Erfahrungen
der Wirklichkeit, die jenseits sachlicher
Erfassbarkeit liegen. Von der Sage im

engeren Sinn unterscheiden sie sich

durch komplexe dichterische Formen,
die sich ebenfalls sagenhafter und
mythologischer Stoffe bedienen. Dazu
zählen etwa die Göttersagen, die
Heldenlieder und die skandinavischen

Sagas.

Otto Henne am Rhyn bezeichnet die

Mythen als «Kinder des Glaubens und
der Poesie»; Vom Glauben hätten sie

den Inhalt, von der Poesie die Form.
Alle Mythen als Teile der Entwicklung
von religiösem Bewusstsein Hessen sich

auf Vorgänge in der Natur deuten, vorab

aufjene, die den Menschen Furcht
und Achtung abnötigten: Blitz und
Donner, Sonne und Mond, Wind,
Regen, Schnee und Eis, Tag und Nacht,
Sommer und Winter, Morgen- und
Abendrot, der Regenbogen, die Flüsse

und Ströme, die - eingebildete - Unterwelt,

namentlich auch die Gestirne, der
Himmel und die Erde selbst, die darauf

12



wachsenden Pflanzen und wandelnden
Tiere. Alle diese Wesen und Erscheinungen

wurden als lebend gedacht
und vorgestellt und erhielten in der
Phantasie der Menschen Gestalten, die
als Dämonen wirklich lebenden Wesen

entlehnt oder aus verschiedenen

zusammengesetzt sind - lebendige Hüllen

für übergeordnete Naturmächte
und nach dem Volksglauben seelenlose

Wesen, jedoch mit höheren Geistesgaben

als die Menschen sie haben.1

Thematik und Schriftlichkeit
der Sagen

Eine Einteilung der Sagen lässt sich

grundsätzlich fast beliebig vornehmen.
In der vorliegenden Arbeit wurde
versucht, die Uberlieferungen thematisch

zu ordnen, indes mit der Erkenntnis,
dass Überschneidungen nicht zu
vermeiden sind.

In der Volkskunde wird die Typologie

der Sagen nach funktionalen oder
formalen Aspekten gegliedert. Volkssagen

in ihrer mundartlich gefassten,

sprachlichen und stilistischen

Anspruchslosigkeit enthalten häufig
Elemente der Magie, des Wirkens einer
Gottheit oder eines Dämons. Natursagen

versuchen, seltsame Naturer¬

scheinungen oder -ereignisse auf eine

vergangene Art zu erklären. Geschlech-

tersagen behandeln die Entstehung und
Geschichte eines bekannten und
zumeist vornehmen Geschlechts.

Wandersagen, deren Inhalte und Motive aus

Volkssagen fremder Kulturen
übernommen worden sind, wurden für
gewöhnlich an eigene landschaftliche
und zeitbedingte Eigentümlichkeiten
angepasst. Die sogenannten ätiologischen

Sagen erklären die Herkunft von
etwas, das man in der Wirklichkeit
vorfindet: beispielsweise einen Brauch, ein

Ereignis oder eine Ortlichkeit. Historische

Sagen haben ein bestimmtes
Begebnis zum Gegenstand und bei den

epischen Sagen handelt es sich eher um
eine archaische Art der Geschichtsschreibung

in meist höchst kunstvoller,
dichterischer Form. Normalerweise
schmücken sie die Abenteuer eines

grossen Helden aus, die in einem
historischen Zusammenhang stehen.

Sammlungen sogenannter
«Volkspoesie» - Märchen, Sagen und Lieder -
entstanden erstmals während der
Romantik. Bekannteste Beispiele im
deutschen Sprachraum sind etwa Grimms
Märchen2 oder die Liedersammlung
Des Knaben Wunderhorn3. Das Mittelal¬

ter wird in dieser Zeit verherrlicht und

gilt als Ideal: Kunst und Architektur
jener Epoche werden geschätzt, gepflegt
und gesammelt, Übel und Missstände

jedoch bleiben unbeachtet. Die
Romantiker empfinden die reale Gegenwart

als unzulänglich, ungenügend ist
auch die eigene Existenz. Sie sehnen
sich nach Fernem, nach Unerreichbarem,

nach Harmonie. Das Wort selbst

leitet sich vom Adjektiv «romantisch»
ab, was 'poetisch, phantastisch,
stimmungsvoll und gefühlsbetont' bedeutet.

Mit diesen Leitwörtern sieht sich

die Romantik als Entgegnung auf die

ihr vorgegangene und die Vernunft
verherrlichende Zeit der Aufklärung. Als

Inbegriff der romantischen Persönlichkeit

wird insbesondere das künstlerische

Genie verstanden; das Naturverständnis

steigert sich zu einer eigentlichen

Mystik.
Die Zeit der Romantik lässt sich in

drei Abschnitte gliedern: in die Frühromantik

(1795-1804), die Hochromantik

(1805-1814) und in die Spätromantik

(1815-1835). Während in der
Frühromantik noch das Wunder, das Mystische

und das Rätselhafte gepriesen
werden, tauchen von der Hochromantik

an vermehrt Schauergeschichten
auf, die das Beängstigende, das Gruselige

und das Furchterregende suchen.
Genauso beliebt wie Märchen und Lieder

der Volkskultur werden daher auch

Sagen gesammelt und herausgegeben.
Textausgaben zur Volksliteratur dieser
Art tragen in dieser Zeit zugleich zu
einer Erneuerung des nationalen Selbst-
bewusstseins bei und erwecken ein
Gefühl der Wesenseinheit eines Volkes:

1 Nach Henne 1874, S. Iff.

2 1812 erschien der erste Band der Kinder-
und Hausmärchen, in dem die Brüder Grimm
ihre bis dahin gesammelten Märchen
veröffentlichten, 1815 folgte der zweite.

3 Unter dem Titel Des Knaben Wunderhorn
veröffentlichten Clemens Brentano und
Achim von Arnim von 1805 bis 1808 eine
dreibändige Sammlung von Volksliedern - Liebeslieder,

Soldatenlieder, Kinder- und Wanderlieder

— vom Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26 13



Sagen als Volkspoesie, interpretierbar
als «innere» Wahrheit der nationalen
Geschichtsüberlieferung. Beredtes
Beispiel hierfür ist die Teil-Sage.

Sagensammlungen in
der Farbe der Landschaft

Die ersten Vermittler von schriftlichen

Sagen und lokalen Legenden
waren Chronisten wie etwa Johannes
Stumpf, Aegidius Tschudi und
Petermann Etterlin oder der Naturforscher
Johannjakob Scheuchzer sowie weitere
Sammler von Wundergeschichten. Später

kamen Reiseschriftsteller wie
Johann Gottfried Ebel oder Gustav

Schwab hinzu. 1815 gabJohann Rudolf
Wyss4 (1782-1830) «Idyllen, Volkssagen,

Erzählungen und Legenden aus

der Schweiz» heraus. Wegweisend für
spätere Sammlungen von Sagen aber
wurden die «Deutschen Sagen»

(1816-1818) der Gebrüder Grimm. Im
19. Jahrhundert setzte das Sammeln

von Sagen nach Regionen ein. Mit dem
Aufkommen der Volkskunde gegen
Ende des 19. Jahrhunderts begann die
moderne Sagenforschung.

Wie all die zahllosen seither
gesammelten Sagen unschwer erkennen
lassen, ist die Volkssage in ihrer frei
geschaffenen Gestalt seit jeher vor
Erweiterung und Verstümmelung ebenso wenig

geschützt, wie sie auch nicht am Ort
ihrer Entstehung haftet. Blütensamen

vergleichbar zieht sie über das Land,
keimt an weit entlegener Stelle wieder
auf und fasst dort Wurzeln. An ihrem
Wesen aber ändert sich dadurch nicht
viel, auch wenn sie die Farbe der
Landschaft und die Eigenart des jeweiligen
Menschenschlags annimmt und damit
Heimatrecht in verschiedenen Gegenden

erlangt.

Dämonische Mächte
Dem Ursprung aller unserer Volkssagen

nachzugehen würde den Rahmen
dieser Arbeit bei Weitem sprengen;
einige grobe Konturen müssen uns an
dieser Stelle genügen. Allgemein
menschlich ist zum Beispiel der Glaube

an Wassergeister. In ihrer Grausamkeit,

Menschen anzulocken und in die Tiefe
zu ziehen, lebt vielleicht eine leise

Erinnerung an alte grausame Menschenopfer
weiter. Alt auch ist die Vorstellung

vom wütenden Heer, das im Sturm da-

herbraust und unter christlichem Ein-
lluss teuflischen Charakter annimmt,
ebenso der Totenzug.

Berg- und Waldgeister spiegeln den
Eindruck der wilden Waldnatur auf das

Gemüt des Menschen. In späteren
Sagen wird ihre Einfalt, Plump- und
Dummheit wie auch ihre Uberlistung
durch den Menschen manchenorts auf
den Teufel übertragen; es sind

Erklärungssagen, welche die Herkunft von
Naturphänomenen deuten. Auch die
verschiedenen Erscheinungsformen
der Zwerge als Berg- und Wildleute,
Schratte und Kobolde entstammen
zum Teil Naturerlebnissen. Mit ihnen
hat sich häufig der Glaube an das

Fortleben der Toten und späterer Teufelsglaube

vermischt.
Schratte oder Schrättlinge sind

Quälgeister, die auf Erfahrungen des

Traums zurückgehen. Sie setzen sich
dem Schlafenden auf die Brust,
drücken und würgen ihn, dass er schweiss-

gebadet und matt erwacht. Oft entle¬

digt sich der Träumende der beängstigenden

Last dieses Albdrucks durch
einen heftigen Ruck, einen Aufschrei,
der ihn aus dem Schlaf weckt und das

Gespenst verscheucht. Daraus schliesst
die Sage, dass der Angsttraum entflieht,
sobald er mit Namen genannt wird und
damit auch seine dämonische Macht
verliert. Durch die Benennung werden
auch andere Unholde, Geister, Hexen
und der Teufel verscheucht. Ebenso
verschwinden Wundergaben - das

goldene Blatt oder die Kohle, die zu Gold
wird - sobald Vorwitz oder Ungeduld
nach dem Woher der wunderbaren
Erscheinung grübelt.

Reizvolle Verbindung
von Motiven

Zu den ätiologischen Sagen mit ihrer
Lehre von den Ursachen im weiteren
Sinn gehören auch die von grossen
Freveln und ihrer Strafe, denn in diesen
handelt es sich meistens um die
phantasievolle Erklärung von Naturerscheinungen.

Die Sage ist geneigt, in ihnen
die Spuren göttlicher Strafgerichte für
sündhaften Ubermut oder Herzlosigkeit

früherer Geschlechter zu
erblicken. Frevler aller Art werden auf der

14



Stelle zu Stein. Wo der Pflug Zeugen
alter Ansiedlungen zutage fördert, da

muss einst eine Stadt gestanden haben,
deren Bewohner den Zorn Gottes
herausforderten. Eine sündhafte Stadt, das

Dorf, wo lauter Hartherzige wohnten,
sind von Fluten oder Gletschern
verschlungen worden. Was solchen Sagen
im Volk eine starke Wirkung sichert, ist,
dass sie an die Stätte der Ode und
Verlassenheit früheren Reichtum und
Wohlstand setzen und von einem
goldenen Zeitalter erzählen, das die
Menschen durch eigene Schuld verscherzt
haben.

In dem Wildwasser, das aus

unzugänglichen Schluchten hervorbricht
und den Anwohnern Verderben bringt,
sieht die Volksphantasie ein schlangenartiges

Untier. Durch phantastische
Vergrösserung erwächst aus dem Bild
der Drache oder Lindwurm. Viele
urtümliche Deutungen von den Seelen

verwunschener und auf Erlösung
harrenden Menschen - Schatz- und
Spukgeister - beruhen auf Erscheinungen.

Es bleibt aber in der Sage kaum bei
der Erfindung der einfachen Motive,
sie werden vielmehr in reizvolle Verbindung

zueinander gesetzt. An gewissen

Vorstellungen hat das Volk besondere
Freude und leitet gegenüber dem

Sagengut für sich das Recht ab, sie nach
freier Wahl zu immer neuen Gebilden
zu verschmelzen oder sie gegenseitig zu
durchkreuzen, womit es seine freie
Schaffenslust bestätigt.

Verdunkelte Tatsachen
Etwas schwieriger fällt es, die

ursprünglichen Motive ausfindig zu
machen, wenn die Sage historische
Vorgänge und Personen behandelt.
Irgendein Geschehnis, das in der Erinnerung

des Volkes haftet, dessen tiefere
Ursachen aber unbekannt geblieben
oder vergessen sind, regt seine Phantasie

zu einem Wiedererschaffen der
wirklichen Geschichte in der Sage an.

Je länger diese lebt, je weiter sie sich

von der Zeit und dem Schauplatz des

historischen Geschehnisses entfernt,
desto freier werden die Tatsachen vom

Erzähler gehandhabt und verdunkelt.
Für kleinere Geschichten - die Taten
beherzter Männer und Frauen, Erlebnisse

und Schicksale von Menschen, die
sonst in der Masse verschwinden würden

- geben bedeutende weltgeschichtliche

Ereignisse einen prächtigen
Hintergrund ab. Schwere Bedrängnisse -
die Pestzüge etwa oder die Zeit der
französischen Durchzüge und die

Besetzung - hinterlassen tiefe Spuren im
Gedächtnis der Menschen. In ihrer
Vorliebe für das Ausserordentliche
ergreift die Sage mitunter offen für Leute
Partei, welche die Gesellschaftsordnung

übertreten: kühne Räuber und
geniale Betrüger, die häufig vermeintlich

die Gabe der Zauberei besitzen.

Religiöse Musterbilder
als gemeinsames Gut

Die Bevölkerungsgruppen, die am

Alpenrhein leben, berühren sich seitje-
her eng. Daher wird - wie in vielen
kulturellen Belangen - auch im Sagenschatz

viel gemeinsames Gut bewahrt.
Ein grosser Teil der Motive in unserer
Region findet sich nicht nur im benachbarten

Sarganser- und Bündnerland;
sie reichen über den süddeutschen
Raum und das Vorarlberg ins Tirol, partiell

über Südtirol und Kärnten bis ins

rumänische Siebenbürgen. Sagen als

Ausdruck der Denkweise der

Volksgruppen lassen auch hier eine gewisse
Verwandtschaft nicht verleugnen.

Tatsächliche Begebenheiten und
Gefahren wie Nutzungskonflikte und
Katastrophen oder der ständige Kampf
mit der Natur werden in den Erzählungen

oft vermengt mit religiösen Vorstellungen,

des Fegefeuers etwa oder mit
aus dem Mittelalter überlieferten
Mirakelgeschichten. Kennzeichnend ist die

ausgesprochene Anschaulichkeit, und
bei den Frevel-Strafe-Sagen fällt jeweils
die Härte der Strafen auf. Weiteste

Verbreitung haben allgemein jene Sagen

gefunden, in denen ein Verstoss gegen
den kirchlichen Moralkodex gesühnt
wird. Häufig richten sie sich gegen
Randgruppen, wobei sie kaum je sozialen

Protest ausdrücken.
Nach neueren Erkenntnissen

überliefern Sagen meist nicht etwa altheidnisches

Brauchtum, wie dies die durch
die Romantik beeinflussten Sammler

glaubten. Sie basieren viel eher auf
Musterbildern des konfessionellen
Zeitalters: Ihr Zweck ist die christliche
Disziplinierung des Volkes. In diesem
Ausfluss von moralischen Vorstellungen

durch die Geistlichkeit haben
durchaus auch Hexen in Menschen-
und Tiergestalt, ebenso Wetter- und
Schadenzauber einen Platz gefunden.
Sagen erfüllen damit gleichsam die
Funktion «erzählerischer Vehikel» für
die kollektiven und religiösen Denk-
und Gefühlswelten der Volksgemeinschaften.5

Andererseits hat die Volkskundlerin
Sabine Wienker-Piepho festgestellt,
dass weltweit nur rund 2500 Märchen
verzeichnet werden; sie geht davon aus,
alle weiteren Motive seien lokale Va-

4 Johann Rudolf Wyss (1782-1830) war ein
Schweizer Dichter und Professor der Philosophie.

Er verfasste den Text zur früheren
Schweizer Nationalhymne «Rufst du mein
Vaterland». Am bekanntesten wurde er jedoch
als Herausgeber des von seinem VaterJohann
David Wyss geschriebenen Buches Die Schweizer

Familie Robinson.

5 Nach Brunold-Bigler 2005.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26 15



rianten. Sie sympathisiert mit der
Archetypen-Theorie von Carl Gustav

Jung, der von einem «kollektiven Un-
bewussten» ausgeht, das allen
Menschen gemeinsam sei und sich etwa in
Kunst, Religion, Mythen und in
Märchen ausdrücke. Sie ist der Uberzeugung,

dass Letztere beispielsweise als

Lebenshilfe gedacht seien und unter
anderem der Verarbeitung von Ängsten

und Frustrationen zu dienen hätten.

Nicht nur Kinder brauchten
Märchen, sagt die Forscherin, da sie auf
indirekte Weise etwa helfen würden,
Urängste besser zu bewältigen. Weltweit

fänden sich immer dieselben
Märchenmotive, was auf Gemeinsamkeiten
aller Menschen hinweise; die lokalen
Varianten widerspiegelten nur die

Eigenarten der jeweiligen Kulturkreise.6

Kein kollektives Gedächtnis
in die graue Vorzeit

Der Zeithorizont des gemeinsamen
Gedächtnisses aber ist zweifellos einer
Beschränkung unterworfen.
Kulturwissenschaftler bestätigen heute, dass die

geschichtliche Erinnerung des Volkes

nicht weiter zurückreicht als bis zur
«Franzosenzeit» und dass der Grenzwert

des Erinnerungsvermögens einer

Gruppe zwischen 100 und 150 Jahren
liegt. Mittels schriftlicher Zwischenglieder

oder mündlicher Prozesse wie

Predigten, Vorleseakte in Schule und
Religionsunterricht könne esjedoch verlängert

werden, stellt Brunold-Bigler fest.7

Bücher, Predigttexte und Sagen sind
daher seit ihrer Drucklegung am Ende des

18. Jahrhunderts keineswegs selbst
entstandene Kundgebungen der «Volksseele»,

sondern gründen in zweckorientierten

älteren Medien als eigentlichen
literarischen Zwischenstützen, die das

kollektive Gedächtnis verlängerten.
Insbesondere der gebildete Klerus dürfte
über gewisse Kenntnisse der antiken
Literatur verfügt haben. Das Volk selber
besitzt jedoch kein «Elefantengedächtnis»,

das bis in graue Vorzeit zurückreicht,

wie es gewisse Sammler noch vor
hundert und weniger Jahren wahrhaben

und aus Sagen und Bräuchen

altgermanische Naturkulte rekonstruieren

wollten. Trotzdem prägten Sagen
über Generationen das Denken breiter

Kreise, und - jeglicher historisch-kritischen

Forschung abhold - feiert die

Theorie, Sagen seien Uberreste
prähistorischer Kulte insbesondere auf der
Esoterikwelle noch heute fröhliche
Urständ.

Indes verweisen die Sagen nicht bloss

auf die Vermündlichung von Literatur.
Das hiesse dann doch, die Gestaltungskraft

des Volkes zu unterschätzen. Die

schöpferische Wirksamkeit äussert sich

jedoch hauptsächlich im Einbetten der
Motivkerne in die jeweils aktuellen
Lebensumstände einer Volksgruppe.

Sozial disziplinierende Inhalte
Durch die Anpassung der Predigten

auf den eigenen kulturellen und sozialen

Lebensraum basiert eine grosse
Vielzahl der Sagen allein auf dem
kirchlichen Moralkodex, der das Denken
und Handeln der Menschen bis an die
Schwelle zur Gegenwart mitbestimmt.8
«Man verfallt keineswegs der Spekulation,

wenn man annimmt, dass die Mehrzahl

der erstmals im. 19. Jahrhunderl
aufgezeichneten 'Volkssagen ' mit
sozialdisziplinierenden Inhalten ihre Entstehung

16



der frühneuzeitlichen Idee eines

'Gottesstaates' verdanken», betont denn auch
Ursula Brunold-Bigler nachdrücklich,
«Katechismen, Andachts- und Predigtbücher

dürften als Langzeitstützen dieses

ideologischen Gebäudes gedient haben. »

Die systematische christliche Disziplinierung

der Bevölkerung setzte vorab
im konfessionellen Zeitalter ein, als

Prediger beider Konfessionen erheblich

in die Lebensweise der Menschen

einzugreifen begannen. Die Religion
durchdrang in der Folge den Alltag tief:
Karten- und Würfelspiel, Tanz und
Hurerei, Fluchen und Fasnachtstreiben

galten als teuflische Laster. Sittenmandate

und Gesellschaftsordnungen
erhielten mittels der erzählten Drohbotschaften

eine bildhafte Ausformung,
hinter der letztlich die Idee eines früh-
neuzeitlichen Gottesstaates als Abbild
des himmlischen Jerusalem auf Erden
stand. Das theologische Fundament
bilden Stellen aus der Apokalypse - der

Offenbarung -, worin der göttliche Wille

besagt, dass in diesem himmlischen
Jerusalem kein Platz ist für Unreine.
Alles Regelwidrige und Unordentliche
gilt als Schöpfung des Teufels, wodurch
auch die damals bestehenden

Randgruppen dämonisiert wurden. Diese

seelsorgerischen Denkinhalte von Predigt

und christlicher Unterweisung
müssen sich tief in die Denkstrukturen
der Menschen eingegraben und bis ins
20. Jahrhundert konserviert haben. Als

irrtümlich erweist sich damit auch die

Ansicht, Sagen liessen sich nicht mit
dem kirchlich begründeten Weltbild in
Einklang bringen!9

Grossstadtlegenden -
«urban legends»

Ein Wort noch zu den sogenannten
«modernen» Sagen und Mythen: Wer
kennt sie nicht, jene Geschichte von
dem Mann, der auf einer Reise von
einer Frau verführt wurde und nach dem
Aufwachen bemerken musste, dass ihm
eine Niere zur Transplantation
entnommen worden war? Oder jene vom
gebadeten Pudel zum Trocknen im
Mikrowellengerät, von der Schlange im

Abwasserkanal oder von den Rasierklingen

im Apfel? In aller Regel lassen sich

die Quellen solcher mehr oder weniger
skurriler Begebenheiten, die meist

mündlich, heute auch mittels moderner

Medien wie E-Mail oder über soziale

Netzwerke wie Facebook weitergegeben

werden, nicht zurückverfolgen. Es

wirdjedoch oft berichtet, dass eine
ähnliche Geschichte dem Freund eines
Bekannten passiert sei, und es gibt Fälle,

wo sie als Zeitungsenten gar als

Nachrichten erscheinen - moderne Sagen!
Der häufig brutale Aspekt dieser

Erzählungen mit ihrem schwarzen

Humor beschreibt den Erfmdungs-
reichtum von Kriminellen, warnt vor
Leichtgläubigkeit und Unachtsamkeit,
spiegelt Ängste vor einer
undurchschaubaren Technik oder undurchsichtigen

politischen oder wirtschaftlichen
Mächten. Und auch alle diesen modernen

Sagen verwandten Verschwörungstheorien

gehören dazu, ebenso alljene,
die als Mittel zur Ausgrenzung und
Diffamierung die Angst vor Fremden
thematisieren: unappetitliche Zusätze im
Essen ausländischer Restaurants,
verschwundene Reisebegleiter, muslimische

Rattenmädchen, in Flaschen gezogene

chinesische Bonsaikatzen und
dergleichen. In solchen Geschichten,
die zudem einer gezielten Angstpädagogik

entsprungen sein dürften und
von vielen für wahr gehalten werden,
sind die Handelnden meist namenlos;
es ist Scherz, Schabernack, meistens

aufgelegter Schwindel.
Diese Art von modernen Sagen

kursieren - zur Abgrenzung gegenüber
den klassischen und den eher in ländlichen

Gebieten angesiedelten
Erzählformen - unter dem englischen Begriff
«urban legends», «städtische Sagen»,

«Grossstadtlegenden» oder «moderne

Mythen», einer zwar problematischen
Bezeichnung, wenn darunter im
herkömmlichen Sinn Erzählungen von
Heiligen oder Menschen und Göttern
verstanden werden. Werden Textsorten
wie Märchen, Mythen, Sagen, Schwank

und Witz der traditionellen Volksprosa
zugeordnet, schliesst die moderne Er¬

zählforschung darüber hinaus auch
diese «urban legends» mit ein, ebenso

Alltagsgeschichten, Erinnerungen,
autobiographische Erzählungen, Kranken-

oder Reiseberichte. Sie alle sind

jedoch nicht Thema dieses Jahrbuchs.
Aufklärung zu leisten über die

Denkweisen, den Lebensbereich und die
Mentalitäten unserer Vorfahren und
damit einen weiteren Beitrag zur regionalen

Volkskunde zu erfüllen, das sind
die erklärten Ziele dieser Sammlung.
Sagen seien alte Münzen, die zwar
ihren Kurs verloren hätten, nicht jedoch
ihren Wert, wurde schon vor mehr als

einem Jahrhundert erkannt. Dieser

Feststellung möchten wir uns mit dem
Zusatz anschliessen, dass ihr Wert

gleichsam als «Blick in einen musealen
Bildersaal» und in ein «Archiv der
Mentalitätsgeschichte» unter dem ewig
rollenden Rad der Zeit zunehmend
wächst: Sagen und überlieferte
Erzählungen wirken damit als Medien
sinnbildlich zum Eintritt und zum Einfühlen

in unser eigenes «Haus der
Geschichte».10

Fotos

Hansjakob Gabathuler, Buchs

Flurnamen

Die Schreibweise der Flurnamen im ganzen
Schwerpunktteil dieses Bandes richtet sich in
der Regel nach den Flurnamenkarten der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams
und Sennwald des Forschungsprojektes Wer-

denberger Namenbuch (Buchs 2003ff).

Glossar und Literaturverzeichnis

Im Anschluss an den Schwerpunktteil dieses
Bandes findet sich ein umfassendes Glossar zu
in den Texten enthaltenen sachspezifischen
und lokaltypischen Begriffen (S. 287 ff. und
das Verzeichnis der verwendeten Quellen und
Literatur (S. 291 f.)

6 Nach Zeit online, Volkskunde (www.zeit.de/
2006/34/volkskunde-maerchen).

7 Brunold-Bigler 2005, S. 156.

8 Nach Brunold-Bigler 2005.

9 Nach Brunold-Bigler 2005, S. 162.

10 Kremer 2009, S. 306 f.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26 17


	Vom Wesen der Sagen : ein Medium zum Eintritt ins "Haus der Geschichte"

