Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beitrdge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 26 (2013)

Artikel: Vom Wesen der Sagen : ein Medium zum Eintritt ins "Haus der
Geschichte”

Autor: Gabathuler, Hansjakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893539

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893539
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Wesen der Sagen

Ein Medium zum Eintritt ins «Haus der Geschichte»

Hansjakob Gabathuler

nter dem Begriff «Sagen» werden
U im Allgemeinen miindlich tber-
lieferte Erzdhlungen verstanden: Aus
der Sprachanwendung «Man sagt ... » -
«lis wird gesagt ...» — «Der Volksmund
sagt ...», hat sich der Ausdruck auf na-
tirliche und nachvollziehbare Weise
gebildet. Ein grosser Teil der Sagen
stammt aus Zeiten, wo es nur wenigen
Menschen vergédnnt war, das Lesen und
Schreiben zu beherrschen, um damit
Uberlieferungen schriftlich empfan-
gen und weitergeben zu kénnen. Das
gesprochene Wort allein war das Mittel
fir die Uberlieferung. Allgemein wird
unter der Bezeichnung «Sage» dem-
nach die Erzihlung von etwas Verflosse-
nem angenommen, in der Regel von
Ereignissen aus ferner Vergangenheit,
als sich noch Dinge ereignet haben sol-
len, denen wir heute kaum mehr Glau-
ben schenken wiirden.

Manche Sage durfte zu Anfang
nichts anderes als die personliche Schil-
derung eines Ereignisses gewesen sein.
Diese erste Erzdhlung, als Memorat be-
zeichnet, wird in der Folge immer wei-
ter erzahlt. Die Schilderung aus zweiter
oder dritter Hand jedoch reicht noch
nicht aus, um das Memorat als Sage zu
benennen, da diese gentigend Distanz
zum Erfahrenen braucht, um schliess-
lich den individuellen Erzahlbericht
abzulésen. Durch die staindig weiterge-
gebene Uberlieferung aber entsteht
mit der Zeit ein Fabulat, das zum Gene-
rellen ibergeht und wie ein Bericht ver-
fasst ist.

Wenn wir uns dem einst offensicht-
lich bestehenden gesellschaftlichen
Geist zu offnen vermoégen, kann uns
das tberlieferte Sagengut einen viel

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26

umfassenderen Einblick in das kultu-
relle Erbe unserer Vorfahren vermit-
teln, als uns das etwa alte Gebiude,
Werkzeuge oder Schmuck zu tun ver-
mogen, denn Sagen sind auch dann
Birgen des geistigen und kulturellen
Erbes, wenn sie im Lauf der Zeit ab-
und umgewandelt worden sind. In der
Tradition — in der Uberlieferung — sind
sie mithin nicht nur Abbild eines Zeit-
punktes, sondern Sinnbild einer stark
erweiterten vergangenen Zeitspanne.

Sagen und ihre Entstehung
Sprachlich und stilistisch sind die Sa-
gen in ihrer urspriinglichen Form eher
einfach gehalten, oft skizzenhaft und
mundartlich gefirbt; sie haben keine
fest verankerte Struktur und dndern
sich im Lauf der Zeit durch Ergdnzun-

«Der Nini verzellt.»
Holzschnitt nach
einer Zeichnung
von Ludwig Richter
aus dem Jahr 1851.

gen, Kiirzungen und Umgestaltungen.
Durch den Prozess des vielfiltig wieder-
holten Erzéhlens werden die urspriing-
lichen Ereignisse tiberformt und erwei-
tert. Damit bewegt sich die Sage erzahl-
technisch zwischen inhaltlich orientier-
tem, aber wenig gestalteten Erinne-
rungsbericht (Memorat) und stilisie-
render, ausschmtickender Erzahlung
(Fabulat). Aus dieser Art der Entste-
hung lasst sich auch erklaren, weshalb
Sagen haufig als literarisch weniger
wertvoll empfunden werden als andere
Erzahlformen.

In den meisten Fallen weiss niemand
genau, wann sich die Sagengeschichten
ereignet haben, und noch weniger las-
sen sich die Begebenheiten beweisen.
Anhaltspunkte sind vielleicht Nieder-
schriften in frithen Biichern, die Orte,

1



Objekte, Gebdaude oder Ereignisse er-
wahnen, woraus wir moglicherweise
eine vage Zeitangabe ableiten konnen.
Die meisten Sagen stammen aus Epo-
chen, als die Menschen im Vergleich zu
heute den Launen der Natur noch viel
starker ausgesetzt waren. Die natiir-
lichen Ursachen hinter Phanomenen
der hoheren Gewalt waren damals mit
dem Verstand schwer erklarbar. Die ge-
schilderten Geschehnisse werden da-
her mit mythischen Erklarungsmustern
gedeutet und so in allgemeine Sinnzu-
sammenhange einer bestimmten Glau-
bensvorstellung tiberfiithrt. In einer Mi-
schung aus subjektiver Wahrnehmung
und objektivem Geschehen wird in den
Sagen einem Ubernattrlichen Erlebnis
aus dem Reich des Unbekannten und
Unerklarlichen ein erklirendes Ge-
wand verpasst: der Mensch kann und
will bekanntlich nichts dem Unbekann-
ten tiberlassen. So miissen Zwerge und
Nymphen, Feen und Heilige, Zauberer
und Hexen, Drachen und Greife die-
sen unerklarbaren Raum ersetzen. Die
gewdhlten Kreaturen sind Ausdruck ei-
ner lingst vergangenen Wahrnehmung
der Welt, in der zugleich die einfache
Natur als Quelle der Inspirationen
dient.

Zur Unterscheidung von Sagen,
Marchen, Legenden und Mythen
® Sagen stehen fir volkstimliche Ge-
schichten, die hdufig einen historischen
Kern aufweisen. Zur Sage gehort eine
klare Aussageabsicht, die in der Zeit ih-
rer Aktualitat verstanden wurde, heute
aber womoglich nicht mehr einfach
nachvollziehbar ist. Hinzu kommen die
Ausschmiickungen und Umgestaltun-
gen im Zeitenlauf. Anders als die Mar-
chen sind Sagen stets eng verbunden
mit einem Ort, einer Region sowie mit
einer strengen Scheidung zwischen
dies- und jenseitigem Bereich, womit
der Anspruch der Sagen an die Wirk-
lichkeit tiber dem der Marchen steht.

® Medrchensind eine eigentliche Litera-
turgattung von zumeist kurzen Erzih-
lungen, ausgeschmuickt mit surrealen
und wunderbaren Elementen. Sie wir-

12

ken in erster Linie durch eine allge-

mein gultige Botschaft: doch auch die
Urheber der Miarchen bleiben unbe-
stimmt. Sie wurden tber teilweise gros-
se Zeitraume hinweg mundlich tiberlie-
fert, weswegen sie in zahlreichen Va-
rianten aufzutauchen pflegen, bissie ir-
gendwann gesammelt und schriftlich
festgehalten wurden. Nicht selten frei-
lich enthalten die Mdrchen anonymi-
sierte Sagenstoffe.

® Anders auch als die Sage ist die Le-
gendeein Bericht tiber ein tatsachliches
Ereignis, der zur frommen Erbauung
des Lesers wiedergegeben wird. Ganz
ursprunglich aber beschrieben Legen-
den das Leben von Heiligen. Die Ab-
grenzung von Sage und Legende ist in
der Forschung umstritten. Wahrend in
der Sage das Auftreten des Wunderba-
ren den verschiedensten Michten -
Teufel, Damonen, Zwergen, Hexen —
zugeschrieben wird, bewirken dies in
der Legende immer der christliche
Gott, Engel oder Heilige; die Legende
ist damit Zeugnis naiven Volksglaubens
und erfullt die belehrende Funktion
zur Festigung der Volksfrommigkeit
und der Heiligenverehrung, wahrend
die Sage oft dem Aberglauben zugeord-
net wird, obwohl auch sie 6fters christ-
lich iiberformt ist.

® Bei den Mythen handelt es sich um
gesellschaftliche Sichtweisen oder Welt-
anschauungen unter Verwendung von
religiésen Symbolen und Gleichnissen.
Ein Mythos beruht manchmal auf
Inhalten, die als vernunftwidrig einzu-
stufen sind, aber auch auf Erfahrungen
der Wirklichkeit, die jenseits sachlicher
Erfassbarkeit liegen. Von der Sage im
engeren Sinn unterscheiden sie sich
durch komplexe dichterische Formen,
die sich ebenfalls sagenhafter und
mythologischer Stoffe bedienen. Dazu
zahlen etwa die Gottersagen, die Hel-
denlieder und die skandinavischen
Sagas.

Otto Henne am Rhyn bezeichnet die
Mythen als «Kinder des Glaubens und
der Poesie»: Vom Glauben hitten sie
den Inhalt, von der Poesie die Form.
Alle Mythen als Teile der Entwicklung
von religiosem Bewusstsein liessen sich
auf Vorgange in der Natur deuten, vor-
ab auf jene, die den Menschen Furcht
und Achtung abnotigten: Blitz und
Donner, Sonne und Mond, Wind, Re-
gen, Schnee und Eis, Tag und Nacht,
Sommer und Winter, Morgen- und
Abendrot, der Regenbogen, die Fliisse
und Stréme, die — eingebildete — Unter-
welt, namentlich auch die Gestirne, der
Himmel und die Erde selbst, die darauf



wachsenden Pflanzen und wandelnden
Tiere. Alle diese Wesen und Erschei-
nungen wurden als lebend gedacht
und vorgestellt und erhielten in der
Phantasie der Menschen Gestalten, die
als Ddmonen wirklich lebenden Wesen
entlehnt oder aus verschiedenen zu-
sammengesetzt sind — lebendige Hiil-
len far ubergeordnete Naturmachte
und nach dem Volksglauben seelenlose
Wesen, jedoch mit hoheren Geistes-
gaben als die Menschen sie haben.!

Thematik und Schriftlichkeit
der Sagen

Eine Einteilung der Sagen ldsst sich
grundsatzlich fast beliebig vornehmen.
In der vorliegenden Arbeit wurde ver-
sucht, die Uberlieferungen thematisch
zu ordnen, indes mit der Erkenntnis,
dass Uberschneidungen nicht zu ver-
meiden sind.

In der Volkskunde wird die Typolo-
gie der Sagen nach funktionalen oder
formalen Aspekten gegliedert. Volks-
sagen in ihrer mundartlich gefassten,
sprachlichen und stilistischen  An-
spruchslosigkeit enthalten haufig Ele-
mente der Magie, des Wirkens einer
Gottheit oder eines Damons. Natur-
sagen versuchen, seltsame Naturer-

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26

scheinungen oder -ereignisse auf eine
vergangene Art zu erkliren. Geschlech-
tersagen behandeln die Entstehung und
Geschichte eines bekannten und zu-
Wan-
dersagen, deren Inhalte und Motive aus

meist vornehmen Geschlechts.

Volkssagen fremder Kulturen tber-
nommen worden sind, wurden fiir ge-
wohnlich an eigene landschaftliche
und zeitbedingte Eigentiimlichkeiten
angepasst. Die sogenannten dtiologi-
schen Sagen erklaren die Herkunft von
etwas, das man in der Wirklichkeit vor-
findet: beispielsweise einen Brauch, ein
Ereignis oder eine Ortlichkeit. Histori-
sche Sagen haben ein bestimmtes Be-
gebnis zum Gegenstand und bei den
epischen Sagen handelt es sich eher um
eine archaische Art der Geschichts-
schreibung in meist hochst kunstvoller,
dichterischer Form. Normalerweise
schmucken sie die Abenteuer eines
grossen Helden aus, die in einem histo-
rischen Zusammenhang stehen.
Sammlungen sogenannter «Volks-
poesie» — Marchen, Sagen und Lieder —
entstanden erstmals wahrend der Ro-
mantik. Bekannteste Beispiele im deut-
schen Sprachraum sind etwa Grimms
Mdrchen® oder die Liedersammlung
Des Knaben Wunderhorn®. Das Mittelal-

ter wird in dieser Zeit verherrlicht und
gilt als Ideal: Kunst und Architektur je-
ner Epoche werden geschitzt, gepflegt
und gesammelt, Ubel und Missstinde
jedoch bleiben unbeachtet. Die Ro-
mantiker empfinden die reale Gegen-
wart als unzuldnglich, ungentigend ist
auch die eigene Existenz. Sie sehnen
sich nach Fernem, nach Unerreichba-
rem, nach Harmonie. Das Wort selbst
leitet sich vom Adjektiv «romantisch»
ab, was ‘poetisch, phantastisch, stim-
mungsvoll und gefiihlsbetont’ bedeu-
tet. Mit diesen Leitwortern sieht sich
die Romantik als Entgegnung auf die
ihr vorgegangene und die Vernunft ver-
herrlichende Zeit der Aufklarung. Als
Inbegriff der romantischen Personlich-
keit wird insbesondere das kunstleri-
sche Genie verstanden; das Naturver-
standnis steigert sich zu einer eigentli-
chen Mystik.

Die Zeit der Romantik lasst sich in
drei Abschnitte gliedern: in die Friithro-
mantik (1795-1804), die Hochroman-
tik (1805-1814) und in die Spatroman-
tik (1815-1835). Wahrend in der Frih-
romantik noch das Wunder, das Mysti-
sche und das Ratselhafte gepriesen
werden, tauchen von der Hochroman-
tik an vermehrt Schauergeschichten
auf, die das Bedngstigende, das Gruseli-
ge und das Furchterregende suchen.
Genauso beliebt wie Marchen und Lie-
der der Volkskultur werden daher auch
Sagen gesammelt und herausgegeben.
Textausgaben zur Volksliteratur dieser
Art tragen in dieser Zeit zugleich zu ei-
ner Erneuerung des nationalen Selbst-
bewusstseins bei und erwecken ein Ge-
fiihl der Wesenseinheit eines Volkes:

1 Nach Henne 1874, S. 1ff.

2 1812 erschien der erste Band der Kinder-
und Hausmdrchen, in dem die Briider Grimm
ihre bis dahin gesammelten Marchen verof-
fentlichten, 1815 folgte der zweite.

3 Unter dem Titel Des Knaben Wunderhorn
verOffentlichten  Clemens Brentano und
Achim von Arnim von 1805 bis 1808 eine drei-
bindige Sammlung von Volksliedern — Liebes-
lieder, Soldatenlieder, Kinder- und Wanderlie-
der — vom Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert.

13



Sagen als Volkspoesie, interpretierbar
als «innere» Wahrheit der nationalen
Geschichtstiberlieferung. Beredtes Bei-
spiel hierfir ist die Tell-Sage.

Sagensammlungen in
der Farbe der Landschaft

Die ersten Vermittler von schriftli-
chen Sagen und lokalen Legenden wa-
ren Chronisten wie etwa Johannes
Stumpf, Aegidius Tschudi und Peter-
mann Etterlin oder der Naturforscher
Johann Jakob Scheuchzer sowie weitere
Sammler von Wundergeschichten. Spa-
ter kamen Reiseschriftsteller wie Jo-
hann Gottfried Ebel oder Gustav
Schwab hinzu. 1815 gab Johann Rudolf
Wyss? (1782-1830) «Idyllen, Volkssa-
gen, Erzahlungen und Legenden aus
der Schweiz» heraus. Wegweisend fur
spatere Sammlungen von Sagen aber
wurden die «Deutschen Sagen»
(1816-1818) der Gebrider Grimm. Im
19. Jahrhundert setzte das Sammeln
von Sagen nach Regionen ein. Mit dem
Aufkommen der Volkskunde gegen
Ende des 19. Jahrhunderts begann die
moderne Sagenforschung.

Wie all die zahllosen seither gesam-
melten Sagen unschwer erkennen las-
sen, ist die Volkssage in ihrer frei ge-
schaffenen Gestalt seit jeher vor Erwei-
terung und Verstimmelung ebenso we-
nig geschiitzt, wie sie auch nicht am Ort
ihrer Entstehung haftet. Bliitensamen
vergleichbar zieht sie tber das Land,
keimt an weit entlegener Stelle wieder
auf und fasst dort Wurzeln. An ihrem
Wesen aber dndert sich dadurch nicht
viel, auch wenn sie die Farbe der Land-
schaft und die Eigenart des jeweiligen
Menschenschlags annimmt und damit
Heimatrecht in verschiedenen Gegen-
den erlangt.

Damonische Machte

Dem Ursprung aller unserer Volkssa-
gen nachzugehen wirde den Rahmen
dieser Arbeit bei Weitem sprengen; ei-
nige grobe Konturen mussen uns an
Stelle Allgemein
menschlich ist zum Beispiel der Glaube

dieser gentigen.

an Wassergeister. In ihrer Grausamkeit,

14

Menschen anzulocken und in die Tiefe
zu ziehen, lebt vielleicht eine leise Erin-
nerung an alte grausame Menschenop-
fer weiter. Alt auch ist die Vorstellung
vom wutenden Heer, das im Sturm da-
herbraust und unter christlichem Ein-
fluss teuflischen Charakter annimmt,
ebenso der Totenzug.

Berg- und Waldgeister spiegeln den
Eindruck der wilden Waldnatur auf das
Gemiit des Menschen. In spateren Sa-
gen wird ihre Einfalt, Plump- und
Dummheit wie auch ihre Uberlistung
durch den Menschen manchenorts auf
den Teufel tibertragen; es sind Erkla-
rungssagen, welche die Herkunft von
Naturphdnomenen deuten. Auch die
verschiedenen  Erscheinungsformen
der Zwerge als Berg- und Wildleute,
Schratte und Kobolde entstammen
zum Teil Naturerlebnissen. Mit ihnen
hat sich haufig der Glaube an das Fort-
leben der Toten und spaterer Teufels-
glaube vermischt.

Schratte oder Schrattlinge sind Qual-
geister, die auf FErfahrungen des
Traums zurtickgehen. Sie setzen sich
dem Schlafenden auf die Brust, dru-
cken und wiirgen ihn, dass er schweiss-

gebadet und matt erwacht. Oft entle-

digt sich der Traumende der bedngsti-
genden Last dieses Albdrucks durch ei-
nen heftigen Ruck, einen Aufschrei,
der ihn aus dem Schlaf weckt und das
Gespenst verscheucht. Daraus schliesst
die Sage, dass der Angsttraum entflieht,
sobald er mit Namen genannt wird und
damit auch seine damonische Macht
verliert. Durch die Benennung werden
auch andere Unholde, Geister, Hexen
und der Teufel verscheucht. Ebenso
verschwinden Wundergaben — das gol-
dene Blatt oder die Kohle, die zu Gold
wird — sobald Vorwitz oder Ungeduld
nach dem Woher der wunderbaren Er-
scheinung griibelt.

Reizvolle Verbindung
von Motiven

Zu den étiologischen Sagen mitihrer
Lehre von den Ursachen im weiteren
Sinn gehoren auch die von grossen Fre-
veln und ihrer Strafe, denn in diesen
handelt es sich meistens um die phan-
tasievolle Erklirung von Naturerschei-
nungen. Die Sage ist geneigt, in ihnen
die Spuren gottlicher Strafgerichte fir
sindhaften Ubermut oder Herzlosig-
keit fraherer Geschlechter zu erbli-
cken. Frevler aller Art werden auf der




Stelle zu Stein. Wo der Pflug Zeugen al-
ter Ansiedlungen zutage fordert, da
muss einst eine Stadt gestanden haben,
deren Bewohner den Zorn Gottes her-
ausforderten. Eine sindhafte Stadt, das
Dorf, wo lauter Hartherzige wohnten,
sind von Fluten oder Gletschern ver-
schlungen worden. Was solchen Sagen
im Volk eine starke Wirkung sichert, ist,
dass sie an die Statte der Ode und Ver-
lassenheit friheren Reichtum und
Wohlstand setzen und von einem gol-
denen Zeitalter erzahlen, das die Men-
schen durch eigene Schuld verscherzt
haben.

In dem Wildwasser, das aus unzu-
ganglichen Schluchten hervorbricht
und den Anwohnern Verderben bringt,
sieht die Volksphantasie ein schlangen-
artiges Untier. Durch phantastische
Vergrosserung erwiachst aus dem Bild
der Drache oder Lindwurm. Viele ur-
timliche Deutungen von den Seelen
verwunschener und auf Erlésung har-
renden Menschen — Schatz- und Spuk-
geister — beruhen auf Erscheinungen.

Es bleibt aber in der Sage kaum bei
der Erfindung der einfachen Motive,
sie werden vielmehr in reizvolle Verbin-
dung zueinander gesetzt. An gewissen
Vorstellungen hat das Volk besondere
Freude und leitet gegentiber dem Sa-
gengut fur sich das Recht ab, sie nach
freier Wahl zu immer neuen Gebilden
zuverschmelzen oder sie gegenseitig zu
durchkreuzen, womit es seine freie
Schaffenslust bestatigt.

Verdunkelte Tatsachen

Etwas schwieriger fallt es, die ur-
sprunglichen Motive ausfindig zu ma-
chen, wenn die Sage historische Vor-
ginge und Personen behandelt. Ir-
gendein Geschehnis, das in der Erinne-
rung des Volkes haftet, dessen tiefere
Ursachen aber unbekannt geblieben
oder vergessen sind, regt seine Phanta-
sie zu einem Wiedererschaffen der
wirklichen Geschichte in der Sage an.
Je langer diese lebt, je weiter sie sich
von der Zeit und dem Schauplatz des
historischen Geschehnisses entfernt,
desto freier werden die Tatsachen vom

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26

Erzihler gehandhabt und verdunkelt.
Fur kleinere Geschichten — die Taten
beherzter Manner und Frauen, Erleb-

nisse und Schicksale von Menschen, die
sonst in der Masse verschwinden wiir-
den —geben bedeutende weltgeschicht-
liche Ereignisse einen prachtigen Hin-
tergrund ab. Schwere Bedriangnisse —
die Pestztige etwa oder die Zeit der
franzosischen Durchziige und die Be-
setzung — hinterlassen tiefe Spuren im
Gedachtnis der Menschen. In ihrer
Vorliebe fiir das Ausserordentliche er-
greift die Sage mitunter offen fir Leute
Partei, welche die Gesellschaftsord-
nung Ubertreten: kithne Rauber und
geniale Betriger, die haufig vermeint-
lich die Gabe der Zauberei besitzen.

Religiose Musterbilder
als gemeinsames Gut

Die Bevolkerungsgruppen, die am
Alpenrhein leben, bertihren sich seit je-
her eng. Daher wird — wie in vielen kul-
turellen Belangen — auch im Sagen-
schatz viel gemeinsames Gut bewahrt.
Ein grosser Teil der Motive in unserer
Region findetsich nicht nur im benach-
barten Sarganser- und Biindnerland;
sie reichen iuber den studdeutschen
Raum und das Vorarlberg ins Tirol, par-
tiell iber Sudtirol und Karnten bis ins
rumanische Siebenburgen. Sagen als

Ausdruck der Denkweise der Volks-
gruppen lassen auch hier eine gewisse
Verwandtschaft nicht verleugnen.

Tatsdchliche Begebenheiten und Ge-
fahren wie Nutzungskonflikte und Ka-
tastrophen oder der staindige Kampf
mit der Natur werden in den Erzahlun-
gen oft vermengt mit religiosen Vorstel-
lungen, des Fegefeuers etwa oder mit
aus dem Mittelalter iiberlieferten Mira-
kelgeschichten. Kennzeichnend ist die
ausgesprochene Anschaulichkeit, und
bei den Frevel-Strafe-Sagen fillt jeweils
die Harte der Strafen auf. Weiteste Ver-
breitung haben allgemein jene Sagen
gefunden, in denen ein Verstoss gegen
den kirchlichen Moralkodex gestiihnt
wird. Haufig richten sie sich gegen
Randgruppen, wobei sie kaum je sozia-
len Protest ausdriicken.

Nach neueren Erkenntnissen tiber-
liefern Sagen meist nicht etwa altheid-
nisches Brauchtum, wie dies die durch
die Romantik beeinflussten Sammler
glaubten. Sie basieren viel eher auf
Musterbildern des konfessionellen
Zeitalters: Ihr Zweck ist die christliche
Disziplinierung des Volkes. In diesem
Ausfluss von moralischen Vorstellun-
gen durch die Geistlichkeit haben
durchaus auch Hexen in Menschen-
und Tiergestalt, ebenso Wetter- und
Schadenzauber einen Platz gefunden.
Sagen erfiillen damit gleichsam die
Funktion «erzdhlerischer Vehikel» fur
die kollektiven und religidsen Denk-
und Gefiihlswelten der Volksgemein-
schaften.’

Andererseits hat die Volkskundlerin
Sabine Wienker-Piepho festgestellt,
dass weltweit nur rund 2500 Marchen
verzeichnet werden; sie geht davon aus,
alle weiteren Motive seien lokale Va-

4 Johann Rudolf Wyss (1782-1830) war ein
Schweizer Dichter und Professor der Philoso-
phie. Er verfasste den Text zur fritheren
Schweizer Nationalhymne «Rufst du mein Va-
terland». Am bekanntesten wurde er jedoch
als Herausgeber des von seinem Vater Johann
David Wyss geschriebenen Buches Die Schwei-
zer Familie Robinson.

5 Nach Brunold-Bigler 2005.

15



rianten. Sie sympathisiert mit der Ar-
chetypen-Theorie von Carl Gustav
Jung, der von einem «kollektiven Un-
bewussten» ausgeht, das allen Men-
schen gemeinsam sei und sich etwa in
Kunst, Religion, Mythen und in Mar-
chen ausdriicke. Sie ist der Uberzeu-
gung, dass Letztere beispielsweise als
Lebenshilfe gedacht seien und unter
anderem der Verarbeitung von Angs-
ten und Frustrationen zu dienen hat-
ten. Nicht nur Kinder brauchten Mar-
chen, sagt die Forscherin, da sie auf
indirekte Weise etwa helfen wurden,
Urédngste besser zu bewiltigen. Welt-
weit fanden sich immer dieselben Mar-
chenmotive, was auf Gemeinsamkeiten
aller Menschen hinweise; die lokalen
Varianten widerspiegelten nur die Ei-
genarten der jeweiligen Kulturkreise.®

Kein kollektives Gedachtnis
in die graue Vorzeit

Der Zeithorizont des gemeinsamen
Gedichtnisses aber ist zweifellos einer
Beschrankung unterworfen. Kulturwis-
senschaftler bestatigen heute, dass die
geschichtliche Erinnerung des Volkes

e

)ﬁ

4SS

1

16

nicht weiter zurtckreicht als bis zur
«Franzosenzeit» und dass der Grenz-
wert des Erinnerungsvermogens einer
Gruppe zwischen 100 und 150 Jahren
liegt. Mittels schriftlicher Zwischenglie-
der oder muindlicher Prozesse wie Pre-
digten, Vorleseakte in Schule und Reli-
gionsunterricht konne es jedoch verlin-
gert werden, stellt Brunold-Bigler fest.”
Blcher, Predigttexte und Sagen sind da-
herseitihrer Drucklegung am Ende des
18. Jahrhunderts keineswegs selbst ent-
standene Kundgebungen der «Volks-
seele», sondern griinden in zweckorien-
tierten alteren Medien als eigentlichen
literarischen Zwischenstiitzen, die das
kollektive Gedachtnis verlangerten. Ins-
besondere der gebildete Klerus durfte
iber gewisse Kenntnisse der antiken
Literatur verfagt haben. Das Volk selber
besitzt jedoch kein «Elefantengediacht-
nis», das bis in graue Vorzeit zuriick-
reicht, wie es gewisse Sammler noch vor
hundert und weniger Jahren wahrha-
ben und aus Sagen und Brauchen alt-
germanische Naturkulte rekonstruie-
ren wollten. Trotzdem pragten Sagen
uber Generationen das Denken breiter

Kreise, und — jeglicher historisch-kriti-
schen Forschung abhold - feiert die
Theorie, Sagen seien Uberreste pra-
historischer Kulte insbesondere auf der
Esoterikwelle noch heute frohliche Ur-
stand.

Indes verweisen die Sagen nicht bloss
auf die Vermundlichung von Literatur.
Das hiesse dann doch, die Gestaltungs-
kraft des Volkes zu unterschitzen. Die
schopferische Wirksamkeit dussert sich
jedoch hauptsichlich im Einbetten der
Motivkerne in die jeweils aktuellen Le-
bensumstinde einer Volksgruppe.

Sozial disziplinierende Inhalte
Durch die Anpassung der Predigten
auf den eigenen kulturellen und sozia-
len Lebensraum basiert eine grosse
Vielzahl der Sagen allein auf dem kirch-
lichen Moralkodex, der das Denken
und Handeln der Menschen bis an die
Schwelle zur Gegenwart mitbestimmt.®
«Man verfallt keineswegs der Spekula-
tion, wenn man annimmdt, dass die Mehr-
zahl der erstmals im 19. Jahrhundert auf-
gezeichnelen “Volkssagen’ mit sozialdiszi-
plinierenden Inhallen thre Entstehung




der friihneuzeitlichen Idee eines ‘Gottes-
staates’ verdanken», betont denn auch
Ursula Brunold-Bigler nachdrucklich,
«Katechismen, Andachts- und Predigt-
biicher diirften als Langzeitstiitzen dieses
ideologischen Gebdudes gedient haben.»

Die systematische christliche Diszipli-
nierung der Bevolkerung setzte vorab
im konfessionellen Zeitalter ein, als
Prediger beider Konfessionen erheb-
lich in die Lebensweise der Menschen
einzugreifen begannen. Die Religion
durchdrangin der Folge den Alltag tief:
Karten- und Wiirfelspiel, Tanz und Hu-
rerei, Fluchen und Fasnachtstreiben
galten als teuflische Laster. Sittenman-
date und Gesellschaftsordnungen er-
hielten mittels der erzihlten Drohbot-
schaften eine bildhafte Ausformung,
hinter der letztlich die Idee eines friih-
neuzeitlichen Gottesstaates als Abbild
des himmlischen Jerusalem auf Erden
stand. Das theologische Fundament bil-
den Stellen aus der Apokalypse — der
Offenbarung —, worin der gottliche Wil-
le besagt, dass in diesem himmlischen
Jerusalem kein Platz ist fir Unreine.
Alles Regelwidrige und Unordentliche
gilt als Schopfung des Teufels, wodurch
auch die damals bestehenden Rand-
gruppen ddmonisiert wurden. Diese
seelsorgerischen Denkinhalte von Pre-
digt und christlicher Unterweisung
mussen sich tief in die Denkstrukturen
der Menschen eingegraben und bis ins
20. Jahrhundert konserviert haben. Als
irrtiimlich erweist sich damit auch die
Ansicht, Sagen liessen sich nicht mit
dem kirchlich begrindeten Weltbild in
Einklang bringen!®

Grossstadtlegenden -
«urban legends»

Ein Wort noch zu den sogenannten
«modernen» Sagen und Mythen: Wer
kennt sie nicht, jene Geschichte von
dem Mann, der auf einer Reise von ei-
ner Frau verfihrt wurde und nach dem
Aufwachen bemerken musste, dass ihm
eine Niere zur Transplantation ent-
nommen worden war? Oder jene vom
gebadeten Pudel zum Trocknen im Mi-
krowellengerat, von der Schlange im

WERDENBERGER JAHRBUCH 2013/26

Abwasserkanal oder von den Rasierklin-
gen im Apfel? In aller Regel lassen sich
die Quellen solcher mehr oder weniger
skurriler Begebenheiten, die meist
mundlich, heute auch mittels moder-
ner Medien wie E-Mail oder tber sozia-
le Netzwerke wie Facebook weitergege-
ben werden, nicht zurickverfolgen. Es
wird jedoch oft berichtet, dass eine ahn-
liche Geschichte dem Freund eines Be-
kannten passiert sei, und es gibt Fille,
wo sie als Zeitungsenten gar als Nach-
richten erscheinen — moderne Sagen!

Der haufig brutale Aspekt dieser
Erzahlungen mit ihrem schwarzen
Humor beschreibt den Erfindungs-
reichtum von Kriminellen, warnt vor
Leichtglaubigkeit und Unachtsamkeit,
spiegelt Angste vor einer undurch-
schaubaren Technik oder undurchsich-
tigen politischen oder wirtschaftlichen
Michten. Und auch alle diesen moder-
nen Sagen verwandten Verschworungs-
theorien gehdren dazu, ebenso all jene,
die als Mittel zur Ausgrenzung und Dif-
famierung die Angst vor Fremden the-
matisieren: unappetitliche Zusatze im
Essen auslandischer Restaurants, ver-
schwundene Reisebegleiter, muslimi-
sche Rattenmadchen, in Flaschen gezo-
gene chinesische Bonsaikatzen und
dergleichen. In solchen Geschichten,
die zudem einer gezielten Angstpada-
gogik entsprungen sein durften und
von vielen fur wahr gehalten werden,
sind die Handelnden meist namenlos;
es ist Scherz, Schabernack, meistens
aufgelegter Schwindel.

Diese Art von modernen Sagen kur-
sieren — zur Abgrenzung gegeniiber
den klassischen und den eher in landli-
chen Gebieten angesiedelten Erzahl-
formen —unter dem englischen Begriff
«urban legends», «stadtische Sagen»,
«Grossstadtlegenden» oder «moderne
Mythen», einer zwar problematischen
Bezeichnung, wenn darunter im her-
kommlichen Sinn Erziahlungen von
Heiligen oder Menschen und Géttern
verstanden werden. Werden Textsorten
wie Marchen, Mythen, Sagen, Schwank
und Witz der traditionellen Volksprosa
zugeordnet, schliesst die moderne Er-

zahlforschung dartber hinaus auch
diese «urban legends» mit ein, ebenso
Alltagsgeschichten, Erinnerungen, au-
tobiographische Erzihlungen, Kran-
ken- oder Reiseberichte. Sie alle sind
jedoch nicht Thema dieses Jahrbuchs.

Aufklarung zu leisten tiber die Denk-
weisen, den Lebensbereich und die
Mentalititen unserer Vorfahren und
damit einen weiteren Beitrag zur regio-
nalen Volkskunde zu erfiillen, das sind
die erklarten Ziele dieser Sammlung.
Sagen seien alte Miinzen, die zwar ih-
ren Kurs verloren hatten, nicht jedoch
ihren Wert, wurde schon vor mehr als
einem Jahrhundert erkannt. Dieser
Feststellung mochten wir uns mit dem
ihr Wert
gleichsam als «Blick in einen musealen
Bildersaal» «Archiv der
Mentalititsgeschichte» unter dem ewig
rollenden Rad der Zeit zunehmend
wachst: Sagen und uberlieferte Erzah-
lungen wirken damit als Medien sinn-
bildlich zum Eintritt und zum Einfiih-
len in unser eigenes «Haus der Ge-
schichte».1?

Zusatz anschliessen, dass

und in ein

Fotos
Hansjakob Gabathuler, Buchs

Flurnamen

Die Schreibweise der Flurnamen im ganzen
Schwerpunktteil dieses Bandes richtet sich in
der Regel nach den Flurnamenkarten der Ge-
meinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams
und Sennwald des Forschungsprojektes Wer-
denberger Namenbuch (Buchs 2003ff.).

Glossar und Literaturverzeichnis

Im Anschluss an den Schwerpunktteil dieses
Bandes findet sich ein umfassendes Glossar zu
in den Texten enthaltenen sachspezifischen
und lokaltypischen Begriffen (S.287ff.) und
das Verzeichnis der verwendeten Quellen und
Literatur (S.291f.)

6 Nach Zeit online, Volkskunde (www.zeit.de/
2006/34/volkskunde-maerchen).

7 Brunold-Bigler 2005, S. 156.

8 Nach Brunold-Bigler 2005.

9 Nach Brunold-Bigler 2005, S. 162.
10 Kremer 2009, S. 306 f.

17



	Vom Wesen der Sagen : ein Medium zum Eintritt ins "Haus der Geschichte"

