
Zeitschrift: Werdenberger Jahrbuch : Beiträge zu Geschichte und Kultur der
Gemeinden Wartau, Sevelen, Buchs, Grabs, Gams und Sennwald

Herausgeber: Historischer Verein der Region Werdenberg

Band: 25 (2012)

Artikel: Gallus und Grabs : Umstände und Bedeutung der Flucht nach
Churrätien

Autor: Schär, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gallus und Grabs
Umstände und Bedeutung der Flucht nach Churrätien

Max Schär

Die beiden Reichenauer Mönche
Wetd und Walahfrid berichten im

15. Kapitel ihrer Gallus-Viten Folgendes:

Bereits am siebten Tag nach der

Rückkehr des Gallus von der Erkundung

im Steinachwald habe Willimar
einen Brief des Herzogs Gunzo erhalten,

worin ihm befohlen wurde, zusam¬

men mit Gallus nach Überlingen zu
kommen. Dies, weil Gunzos Tochter

Fridiburga schwer erkrankt sei und weil
der Herzog von Gallus Hilfe erhoffe.
Gallus habe aber stattdessen seine Zelle

aufgesucht und sei schon am folgenden
Tag zusammen mit zwei Schülern Richtung

Churrätien aufgebrochen. Vor
seinem Aufbruch habe er seinen Brüdern
(Jratribus) im Steinachwald verboten,

irgendjemandem zu sagen, wohin er
gehe. Wenn sie aber allzu sehr bedrängt
würden, sollten sie sagen, er habe einen
Brief Columbans erhalten, in dem dieser

ihn auffordere, möglichst rasch

nach Italien zu kommen.
Die Krankheit der Fridiburga und

den Hilferuf ihres Vaters halte ich für
glaubwürdig. Gallus' Vorhaben, in
Abgeschiedenheit zu leben, wurde
durchkreuzt. Die Welt meldete sich. Im Übrigen

wirft die Geschichte aber verschiedene

Fragen auf. Ein erster
Fragenkomplex ist grundsätzlicher Natur.
Warum, so kann man sich fragen, hat
sich Gallus der Reise nach Überlingen
überhaupt entzogen? Immerhin ging
es um einen schwer kranken
Menschen, der dringend Hilfe benötigte.
Und warum wählte er als Alternative
ausgerechnet Churrätien?

Ich bin der Meinung, dass sich Gallus

vor dem Herzog fürchtete. Immerhin
war es Gunzo gewesen, der die Colum-
ban-Mönche aus seinem Hoheitsgebiet
ausgewiesen hatte. Dass er es nun mit
Gallus gut meinte, konnte dieser noch
nicht wissen. Vielmehr musste er
befürchten, dass der Herzog ihn in eine
Falle locken könnte, um ihn gefangen
zu nehmen und wegen Zuwiderhandlung

gegen einen ausdrücklichen Be¬

Heilung der Fridiburga durch Gallus. Der Hilferuf des Herzogs Gunzo, seine Tochter zu

heilen, hatte Gallus zur Flucht nach Grabs bewogen. Buchmalerei aus «St.Galler

Hausheilige», 1452. Cod. Sang. 602, S. 57, Stiftsbibliothek St.Gallen

70



fehl zu bestrafen. Angst konnte Gallus

aber auch davor haben, dass ihm die

Heilung nicht gelingen würde und er
dann erst recht dafür büssen müsse. In
den vorausgehenden Kapiteln der Vi-

ten ist nirgendwo davon die Rede, dass

der Columban-Schüler als Heiler aufgetreten

wäre. Woher sollte er wissen, dass

er dazu berufen war? Auch der
Gedanke an eine Flucht ist also ohne
Weiteres nachvollziehbar und die Flucht
selber ebenso wie der Hilferufvon Herzog

Gunzo glaubwürdig. Die Frage
schliesslich, warum Gallus ausgerechnet

nach Churrätien floh, ist leicht zu
beantworten. Wenn er sich dorthin
begab, stand er «nicht mehr unter der
Hoheit des Kunzo, sondern eines in Chur
sitzenden Praeses».1 Zudem stellt sich

die Frage, ob ihn vielleicht der Mut
verlassen hatte, so dass er in einer von ihm
für ausweglos gehaltenen Lage doch
seinem Lehrer nach Italien folgen wollte.2

Ein zweites Problem ergibt sich bei
der Datierung der Geschichte. Sie ist in

chronologischer Hinsicht widersprüchlich.

Unmittelbar nach der Erkundung
des Steinachwaldes kann es dort noch
keine Zelle gegeben haben. Ebenso
waren noch keine Brüder da, denen Gallus

Verhaltensregeln hätte geben
können. Entweder ist also die ganze
Geschichte zu früh angesetzt oder der Ruf
des Herzogs erging tatsächlich schon

bald, nachdem Gallus von seiner (ersten)

Erkundungstour zurückgekehrt
war, und die «Brüder», genauer: die

Waldbrüder, sind später in die
Geschichte eingefügt worden. Auch möglich

wäre schliesslich eine dritte Variante,

nämlich dass Gunzos Brief zu einem

Zeitpunkt überbracht worden ist, da
Gallus bereits im Wald lebte, aber noch
ohne «Zelle» und ohne Brüder.

Der Entscheid hängt zusammen mit
einem dritten Problem, nämlich der

angeblichen Notlüge, die Gallus seinen
«Brüdern» zugemutet haben soll. Von
zwei anderen Notlügen hören wir
anlässlich der Konstanzer Bischofswahl.
Gallus soll das Bischofsamt einmal mit
Berufung auf das Messverbot und ein
andermal mit dem Verweis auf das Indi-

genatsprinzip (Bischofwerden darfnur
ein Einheimischer) ausgeschlagen
haben. Beide Begründungen halte ich für
erfunden.3 Dasselbe nehme ich auch

von der angeblich den Brüdern ans

Herz gelegten Notlüge an. Warum soll
eine solche überhaupt nötig gewesen
sein? In Churrätien konnte der Herzog
Gallus nichts anhaben. Zudem erfahren

wir später aus den Viten, dass Willi-
mar trotz des angeblichen Geheimhaltegebots

Gallus problemlos gefunden
habe. Wie Geschichten von Notlügen
weiterwuchern können, wenn der
Bann einmal gebrochen ist, zeigen
schliesslich zwei Stellen, die sich im
selben Erzählzusammenhang finden. Wa-

lahfrid zufolge hat Gallus seine Weigerung,

nach Uberlingen zu gehen, Willi-
mar gegenüber damit begründet, dass

er sich «um das Wohl und die Bedürfnisse

seiner Brüder» kümmern müsse,4

obwohl er doch offensichtlich einen
andern Grund für sein Verhalten hatte.
Und in Grabs sollen die drei Männer
vorgegeben haben, «von weit her
gekommen zu sein».5

Wenn aber im Steinachwald keine

Notlüge zu erzählen war, dann brauchte

es dort auch keine «Brüder». Dies

schliesst nicht aus, dass Gallus damals

trotzdem schon im Wald lebte.6 Allerdings

erst seit kurzer Zeit und nur in
einer einfachen Hütte.7 Sicher ist in-

Dieser Aufsatz enthält verschiedene einschlägige

Abschnitte zum Thema aus meinem Buch
Gallus. Der Heilige in seiner Zeit, Basel 2011

(Schär 2011).

1 Blanke 1940, S. 123.

2 Hilty 2001, S. 85.

3 Siehe Schär 2011, Kap. X 5 (Bischofswahl:
Johannes statt Gallus).

4 Walahfrid I 15 (ed. Krusch 1902, S. 296):
«Vadam prius ad cellulam meam, ut provide-
am utilitatem et necessaria fratrum, qui ibi
sunt Domino servituri.»

5 Ebenda: «Finxerunt enim, se de longe tunc
venisse.»

6 Dafür könnte sprechen, dass Willimar von
Gallus' Flucht erst später erfahren haben soll
(Wetti 16; Walahfrid I 16).

dessen nur, dass der herzogliche Brief
nicht schon 612 eingetroffen sein kann,
sondern erst 613. Denn die Erkrankung

der Herzogstochter steht in
unmittelbarem Zusammenhang mit Sigi-
bert II.,8 und dieser war erst - und nur
für kurze Zeit - König im Jahr 613.9

Auch Gallus' Flucht nach Grabs und
alles Weitere, was im Zusammenhang
mit der Heilung der Herzogstochter
erzählt wird, ist folglich in diesemJahr
anzusetzen.10

Nur noch gestreift sei die Frage, wer
die Schüler gewesen sein können, die
Gallus begleitet haben sollen. Wetti
nennt sie alumni, Walahfrid discipuli
und präzisiert sogar «zwei von seinen
Schülern» (duos de discipulis suis). Im
17. Kapitel, wo es um die Schifffahrt
nach Uberlingen geht, spricht Wetti
wieder von zwei Alumnen cum duobus

alumnis), die Gallus begleitet haben
sollen; Walahfrid braucht diesmal den
Ausdruck «Brüder» (sumptis secum duobus

fratribus).u Es können also nicht
irgendwelche Schüler gewesen sein,
sondern Anhänger, «Jünger». Diese

müssten bei einer Frühdatierung der
Episode (junge) Männer aus Arbon
gewesen sein, bei einer Spätdatierung
eher Brüder aus der Waldsiedlung, in
denen wir freilich auch vorwiegend Ar-
boner sehen dürfen. Die Namen, die
einmal mehr ins Spiel gebracht werden

7 Walahfrids Bezeichnung der Galluszelle als

cellula ('kleine Zelle') ist dafür allerdings kein
Beleg. Diesen Ausdruck braucht der Hagio-
graph sogar noch für die Zeit nach Gallus' Tod
(Walahfrid II 5, ed. Krusch 1902, S. 316). Vgl.
Schär 2008, S. 348).

8 Schär 2011, Kap. XV 5 (Freunde: Herzogstochter

Fridiburga).

9 Ebenda, Kap. IX 2 (Machtträger: Merowin-
ger).

10 Die Flucht fand wohl am ehesten im Sommer

613 statt und die folgenden Geschehnisse
sind im Spätsommer/Herbst anzunehmen. In
den Wintermonaten nämlich wird Gallus den
beschwerlichen Weg über die appenzellischen
Alpen nicht beschritten haben. Ausserdem
war dann bereits Chlothar II. Herrscher des
Gesamtreichs.

11 Wetti 17; Walahfrid I 17.

WERDEN8ERGER JAHRBUCH 2012/25 71



Die Kamoralpen mit dem Kastensattel: Der nördlichste der drei denkbaren Übergänge,

über die Gallus ins Rheintal gelangt sein könnte. Foto Hans Jakob Reich, Salez

könnten, wären Hiltibod, Magnoald
und Theodor.

Der Weg
Was für ein Weg ist es gewesen, den

die ortskundigen Männer mit Gallus

zusammen eingeschlagen haben? Mit
dieser Frage hat sich seit den 1980er

Jahren vor allem der Zürcher Romanist
Gerold Hilty beschäftigt.12 Wetti schildert

den Fluchtweg mit folgenden Worten:

«Er begab sich mit zwei Alumnen
in die Abgeschiedenheit der Einöde,
überschritt dann eine Alp und gelangte
in den sogenannten Sennwald, in dessen

Nähe das Dorf Grabs Quaradaves
vicus) liegt.»13 Walahfrid schreibt: «Als

sie über den nächstgelegenen Berg
stiegen, kamen sie in eine Einöde, die Sen-

nia heisst. Von dort zogen sie weiter
zum nächsten Dorf, das QiiaracLaves

genannt wird.»14

Beide Autoren vermerken
übereinstimmend, dass die Männer eine Alp
beziehungsweise einen Berg überstiegen

hätten und dann zuerst in einen
Wald und in der Folge nach Grabs
gekommen seien. Der Weg über das

Rheintal, jedenfalls das untere, kommt
also nicht in Frage. Gerold Hilty führt

aus, warum. Zwar führte rechts des

Rheins eine alte Römerstrasse von Bre-

genz über Clunia (bei Feldkirch),
St.Luzisteig und Maienfeld nach Chur.
Sie hätte aber einen beträchtlichen
Umweg bedeutet und ausserdem eine

Gefährdung, da Gallus hier kaum
unbemerkt geblieben wäre.15 Die linke
Seite des unteren Rheintals bis zum
Hirschensprung kam als Route deshalb
kaum in Betracht, weil sie «mit
Waldparzellen, Sümpfen und grundlosen
Stellen durchsetzt war und immer wieder

überschwemmt wurde». Diese Seite

muss deshalb zu Beginn des V.Jahrhun¬
derts noch «weitgehend siedlungsleer»

gewesen sein und kann «kaum eine

regelmässig begangene Strasse»

aufgewiesen haben.16

Dass sich Gallus auf seinem Weg nach
Grabs an der Quelle im heutigen Weiler
Gallenbrunnen bei St.Margrethen
gelabt und hier neue Kräfte gesammelt
haben soll, ist deswegen als fromme
Legende und Zeugnis einer besonderen

Gallus-Verehrung an jenem Ort zu
betrachten.17 Diese Verehrung kommt
auch in der lebensgrossen Gallus-Figur
von Bildhauer Paul Walter Adam zum
Ausdruck, welche die Ortsgemeinde

St.Margrethen 1952 aus Anlass des

damaligen Gallusjubiläums im Weiler
aufstellen liess. Der Brunnen selber wird
erstmals 1406 erwähnt und war
ursprünglich wohl ein Holztrog. Der heutige

Brunnen besteht aus St.Margrether
Sandstein und soll seinen Dienst seit

1885 tun.18 Weitere «Gallusbrunnen»
sind in der Ostschweiz in Tuggen,
Eschenbach, Goldingen, Mosnang,
Mörschwil, Untereggen und St.Gallen

nachgewiesen.19

Mit der «Abgeschiedenheit der
Einöde» muss Wetti das Appenzellerland
gemeint haben. Dass dieses zu Beginn
des 7. Jahrhunderts wirklich eine
«Einöde», das heisst siedlungsleer war,
dokumentiert der namengeschichtliche

Befund. Alemannische Namen aus

dieser Zeit lassen sich nicht nachweisen.

Aber auch vorromanische Namen
fehlen. Die romanischen Namen, nicht
zuletzt der Name des «Säntis», erklären
sich schliesslich daher, dass romanische
Hirten vom Rheintal aus die appenzel-
lischen Alpen mit ihrem Vieh während
der Sommerzeit nutzten. Auch Gallus
und seine Begleiter müssen den
Marsch nach Grabs in den Sommermonaten

unternommen haben.20

Unklar ist, wo sie die «Alp» verlassen

beziehungsweise den «Berg» überstiegen

haben und wo sie ins Rheintal
abgestiegen sind. Die Formulierung Wa-

lahfrids, dass es der «nächstgelegene
Berg» (proximum montem) gewesen sei,

könnte dafür sprechen, dass sie über
den Stoss oder den Ruppen in den
Raum Altstätten abgestiegen sind.21

Dann wären sie aber im unteren Rheintal

gelandet mit seinen «Sümpfen und
grundlosen Stellen». Mit dem
«nächstgelegenen Berg» könnte ausserdem

der «Himmelberg» gemeint sein, der in
den Gallus-Viten im Zusammenhang
mit der ersten Erkundung genannt
wird.22 Dann stellt sich aber die Frage,
wo sich dieser befand. Der heute noch
so genannte «Himmelberg» bei Gon-

ten und die Hundwiler Höhe kommen
dafür kaum in Betracht.23 Diese lagen
bei einer vernünftigen Routenwahl
auch gar nicht am Weg.

72



Am Weg unmittelbar unter dem Rohrgrat: Vielleicht ein Übergang, der im Frühmittelalter

vom Rheintal her für die Bestossung der Alpen am Sämtisersee benützt wurde.
Foto Hans Jakob Reich, Salez

Am wahrscheinlichsten ist es also,
dass die Männer entlang der Sitter «bis

in den Raum des heutigen Weissbad

und dann dem Brüelbach entlang bis in
die Gegend des Sämtisersees» gingen.24
Wo genau sie die Bergkette überschritten

(Wetti: transgresso Alpe) und ins

Rheintal abstiegen, muss offen bleiben.
«Man hat schon die Kamoralpen, die

Alp Rohr und vor allem die Saxerlücke
in Vorschlag gebracht. Sicher ist, dass

er [Gallus] in einen Raum abstieg, der
bei Wetti als silva vocata Sennius

erscheint, bei Walahfrid als heremus quae
Sennia nominatur. Damit wird ein

sumpfiges Waldgebiet bezeichnet, das

südlich des heutigen Dorfes Sennwald

lag.» HansJakob Reich zufolge lässtsich

in diesem sumpfigen Waldgebiet
«unschwer der heutige, nach wie vor von
Mooren durchsetzte Salezer Schlosswald

erkennen».25 Von dort mussten
die Wanderer einen Bach überqueren,
der heute den Namen Simmi trägt, und
kamen schliesslich zum «nächsten
Dorf» (Wetti: vicus proximus). «Dieses

war Grabs und nicht etwa Garns, das zu

Beginn des 7. Jahrhunderts noch nicht
existierte.»26

Diakon Johannes
Mit der Herkunft und Bedeutung

des Ortsnamens «Grabs» (Quaradaves
oder Quadravedes?) müssen wir uns
hier nicht beschäftigen.27 In biographi-

12 Hilty 1981; Hilty 1992; Hilty 1994; Hilty
2001, S. 85-91.

13 Wetti 15 (ed. Krusch 1902, S. 265): «Com-
misit se cum duobus alumnis abditis heremi.
Ergo, transgresso Alpe, venit in silvam vocatam
Sennius, ubi et adfuit Quaradaves vicus proximus.»

14 Walahfrid I 15 (ed. Krusch 1902, S. 296):
«Cumque proximum montem transcende-
rent, venerunt in heremum quae Sennia nominatur,

indeque ad proximum vicum qui dicitur
Quaradaves digressi [...]».

15 Hilty 2001, S. 85f.

16 Ebenda, S. 86.

17 Diese muss im Zusammenhang stehen mit
Besitzungen und Rechten des Klosters St.Gal¬

len, die im Gebiet von St.Margrethen urkundlich

seit 980 bezeugt sind {Historisch-Biographisches

Lexikon der Schweiz 6, 1931, S. 75).

18 MÜLLER, PETER, Machte hier vor Fuhrwerken

Gallus Bast? In: St. Galler Tagblatt, 25.7.1996.

19 Huber 2008, S. 640.

20 Hilty 2001, S. 86-91.

21 Hilty 1992, S. 54.

scher Hinsicht bedeutsam ist jedoch,
dass Gallus in Grabs den Diakon Johannes

«gefunden» hat (invenerunt, repere-

runt). War es eine zufällige beziehungsweise

eine erste Begegnung, oder hatte
er den Geistlichen schon vorher
gekannt beziehungsweise von ihm
gehört? Nach beiden Reichenauer Hagio-
graphen wäre das Erste der Fall gewesen.

Die Männer hätten «vorgegeben»,
sie seien von weit her gekommen. Eine

Verbindung irgendwelcher Art hätte
also nicht bestehen können. Wie schon

erwähnt, schreibt Wetti aber auch, Gallus

habe den Brüdern vor seinem Weggang

verboten, den «bestimmten Ort»
anzugeben, wo er zu finden sei.28 Und
auch Walahfrid formuliert, die Brüder
hätten nicht sagen dürfen, «wohin er
gehen würde».29 Daraus wäre zu schlies-

sen, dass das Ziel bereits vor dem Weggang

bekannt gewesen ist.

Beide Erzählelemente, sowohl das

Geheimhaltegebot als auch die angebliche

Fehlinformation über die
Herkunft, scheinen aber Fiktion zu sein.

Zum ersten Element habe ich mich
bereits geäussert.30 Zum zweiten muss

man sich lediglich fragen, was für einen

22 Wetti 12 und Walahfrid I 12: «Himilin-
berc».

23 Hilty 2001, S.87f.

24 Ebenda, S. 90.

25 REICH, HANS JAKOB, Vom «Sennwald» bei
Sennwald. In: St. Galler Tagblatt, 27.7.2011,
S. 22. «Ein Dorf Sennwald gab es damals noch
nicht» (ebenda).

26 Hilty 2001, S. 91 u. 94.

27 Dazu ausführlich Hilty 1976, S. 363-394;
Hilty 2001, S. 195-203. - Über Grabs allgemein
liegt jetzt das ansprechende Buch von DAVID
VETSCH vor: Grabser Fibel. Relikte und Gedanken

zur Geschichte eines Werdenberger Dorfes,
Buchs 2010.

28 Wetti 15 (ed. Krusch 1902, S. 265): «Mane
dixit fratribus, ut nullus certum locum eum re-
quirendi demonstraret.»

29 Walahfrid I 15 (ed. Krusch 1902, S. 296):
«Sequenti die fratribus qui secum erant inter-
dixit, ne quis illorum cuipiam, quo pergeret,
indicaret.»

30 Siehe den ersten Abschnitt des vorliegenden

Beitrags.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2012/25 73



Grund es denn gegeben haben sollte,
dem Grabser Diakon etwas vorzumachen.

Wäre zu befürchten gewesen, dass

er Gallus bei Herzog Gunzo verraten
hätte? Ein absurder Gedanke! So erübrigt

es sich, die eine Fiktion gegen die
andere auszuspielen. Dessen ungeachtet

möchte ich davon ausgehen, dass

Gallus den Diakon johannes tatsächlich

erst in Grabs kennengelernt hat.

Nun stellt sich natürlich die Frage,
worin denn im Frühmittelalter die
Tätigkeit eines Diakons31 bestand. Dazu

ist zu sagen, dass dessen Aufgaben
anscheinend nicht klar festgelegt waren.
Wir hören, dass er dem Bischof oder
dem Priester bei der Messe assistierte.

Zum Beispiel brachte er die Opfergaben

in die Kirche und legte sie auf den
Altar. In anderen Quellen lesen wir,
dass er das Evangelienbuch in die Kirche

trug und zum Teil selbst daraus vorlas.

Er fungierte auch als Kantor und
hatte unter Umständen die Funktion
eines Küsters. Er konnte der Verwalter
des Kirchenguts sein. Auch mit
Botendiensten wurde er beauftragt.32 Wichtig
war ferner die karitative Tätigkeit. Der
Diakon gehörte zum Klerus. Wie alle

Kleriker trug er als Zeichen seines Stan¬

des die Tonsur, die der Bischof
vornahm.33

Gerade daraus ergibt sich, dass das

Diakonat im 7. Jahrhundert noch nicht
zur blossen Vorstufe des Priesteramtes

geworden war. Die Diakone gehörten
wie der Bischof und die Priester zum
höheren Klerus. Nur durften sie, wie
auch heute noch, die Messe nicht lesen.

Voraussetzung dazu war und ist die
Priesterweihe.

So fragt es sich, ob Johannes der
einzige Geistliche in Grabs war. Bisher hat
man dies, soweit ich sehe, fraglos
angenommen. Er ist ja der einzige Kleriker,

sogar der einzige Grabser, der in den
Gallus-Viten erwähnt wird. Wenn er
aber die Messe nicht lesen durfte, stellt
sich die Frage, wo denn die Grabser
den Gottesdienst besuchten? Wirkte
in Grabs ausser dem Diakon vielleicht
auch noch ein Priester, mehr als 200

Jahre, bevor ein Priester namens Laveso

in Grabs eine Urkunde schreibt?34

War Johannes überhaupt in der
Gemeinde tätig, oder erfüllte er gar keine
der oben erwähnten kirchlichen
Funktionen und stand stattdessen zum
Beispiel als Schreiber und Verwalter im
Dienst eines Grundherrn?35

Wie dem auch sei: Wetti berichtet,
Johannes habe Gallus und dessen

Begleiter in sein Haus geführt und ihnen
während sieben Tagen gedient.36 Bei
Walahfrid lesen wir: «Er nahm sie

gastfreundlich auf und umsorgte sie mit
aller menschlichen Hingabe.»37 Dazu

gehörte vor allem die Bewirtung mit
ausgesuchten Speisen, wie das Mahl
dokumentiert, das der Diakon seinen
Gästen bei einem späteren Anlass
bereitete. Ich komme im folgenden
Abschnitt darauf zu sprechen.38

Die Angabe, dass der Aufenthalt des

Gallus in Grabs sieben Tage gedauert
habe, ist gewiss nicht wörtlich zu
nehmen. Er dauerte aber mit Sicherheit lange

genug, so dass der Arboner Priester
Willimar Gallus ausfindig machen und
ihm nacheilen konnte. Im Unterschied
zu Gallus war er «wohl aufder erwähnten
rechtsrheinischen Strasse in den Raum
Schaan gelangt, von wo eine Fährverbindung

über den Rhein bestand».39 Willimar

soll es gelungen sein, Gallus zur
Rückkehr zu bewegen. Dieser soll zuerst
seine Zelle aufgesucht haben und dann,
mit zwei Begleitern, zu Schiff nach
Uberlingen gefahren sein, wo er der kranken

Herzogstochter Fridiburga half.40

Beim in den Gallus-Viten erwähnten «sumpfigen Waldgebiet» (silva vocata Sennius) handelt es sich zweifellos um den Salezer Schloss

wald - und bis heute bildet hier das Ineinander von Wald und Moor eine einzigartige Landschaft. Foto Hans Jakob Reich, salez

74



Blick aus der Saxer Lücke auf die Kreuzberge. Archäologische Funde deuten darauf hin,

dass dieser Pass schon in der Mittelsteinzeit begangen wurde. Vielleicht erblickte auch

Gallus von hier das Rheintal. Foto Hans Jakob Reich, Salez

Dass es tatsächlich Willimar und nur
er gewesen sein soll, der Gallus zur
Rückkehr bewegte, wage ich zu bezweifeln.

Geradezu selbstverständlich
erscheint es mir, dass Gallus mit Johannes,

der auch Seelsorger war, Gespräche

geführt und mit ihm über seine

schwierige Lebenslage gesprochen hat.

Wohl vor allem durch diese Gespräche
und den Rat des Diakons wird er zur
Uberzeugung gelangt sein, dass es gut
sei, zurückzukehren und die Reise

nach Uberlingen zu wagen.

«Romanische Welt»
Viel wurde geschrieben über die

«romanische Welt», in die Gallus in Grabs

hineingekommen sei. In der Tat gehörte

Grabs politisch zu Rätien und kirchlich

zum Bistum Chur. Tatsächlich war
das ganze Gebiet zwischen Buchs und
dem Hirschensprung zu Beginn des

7. Jahrhunderts und «mindestens bis ins
9. Jahrhundert» romanischsprachig.
Dies belegen die romanischen Ortsund

Flurnamen.41 Dass Gallus aber die
«romanische Welt» erst in Grabs

kennengelernt habe, ist nicht zutreffend.
Aus meinem vorangehenden Aufsatz

«Kam Gallus aus Irland oder aus dem

Elsass?» sollte deutlich geworden sein,
dass Gallus nicht zusammen mit Colum-
ban aus Irland gekommen ist, sondern

31 Als Synonym für «Diakon» wurde auch der
Begriff «Levit» verwendet. So werden sowohl
Johannes als auch der Diakon Hiltibod je einmal

als «Levit» bezeichnet (Wetti 14 und 17).
Vgl. ZULEHNER, PAUL M./PATZELT, ELKE,
Samariter - Prophet - Levit. Diakone im
deutschsprachigen Raum, Ostfildern 2003.

32 Weidemann 1982, Bd. 1, S. 221f. und 230f.

33 Tonsur. Die Entfernung eines Teils des

Kopfhaares. - Es war nicht die irische, sondern
die römische Tonsur. Das heisst, sie sah genauso

aus wie die heute bekannte Mönchstonsur.
«Die Tonsur musste ständig nachgeschnitten
werden, das Verbot des Nachschneidens war
eine Kirchenstrafe und galt als sichtbares
Zeichen der Amtsunfähigkeit» (Weidemann 1982,
Bd. 1,S. 227f.).

34 Diese Urkunde besiegelt den Verkauf eines

Grundstücks mit Gebäuden «im Dorf Grabs».
Sie ist 847, 851 oder 854 ausgefertigt worden
(Wartmann 1866, S. 22f.). Dass Laveso Priester
in Grabs war, liegt nahe, ist aber nicht eindeutig.
Er schreibt lediglich: «Ego Laueso presbiter ro-
gitus scripsi.» Zur ganzen Urkunde vgl. VOGLER,

WERNER, «In forasta numcupantem Salec-

tum». Salez in einer Urkunde aus demJahr847. In:
WerdenbergerJahrbuch 1997,10. Jg., S. 262-267.

35 Dies ein bestechender Gedanke des Theologen

PHILIPP HAUTLE in seinem 2012 zur

erst später, wahrscheinlich um 595, in
eines der von diesem gegründeten
Vogesenklöster - wahrscheinlich Lu-
xeuil - eintrat. Luxeuil lag damals

eindeutig im romanischen Sprachgebiet.
Im Elsass, wo Gallus allem Anschein
nach aufwuchs, ist «mit weitgehender
Germanisierung» zu rechnen.42 Gallus
hat also bereits vor seiner Ankunft im
Gebiet zwischen Zürichsee und Bodensee

beide Kulturkreise kennengelernt.
Welcher Kultur gehörte dieses

Gebiet damals an? Die alten Römerkastelle

Arbon und Konstanz waren mit
Sicherheit immer noch romanisch
geprägt.43 In Bregenz hatten sich, wohl
seit kurzer Zeit, auch Alemannen
niedergelassen.44 Dies dokumentieren die
Gallus-Viten. Was für eine Bevölkerung
lebte aber zu Beginn und in der ersten
Hälfte des 7. Jahrhunderts auf dem
offenen Land? Diese Frage lässt sich nur
mit Hilfe der Archäologie und der
Namenforschung beantworten.

Vor allem die Erstere lehrt, dass das

Gebiet der heutigen Nordostschweiz43

Aufführung gelangenden Sennwalder Gallus-
Spiel.

36 Wetti 15 (ed. Krusch 1902, S. 265): «Qui
[sc. Iohannes] eos domum introduxit nec non
et Septem diebus [...] ministravit.»

37 Walahfrid 115 (ed. Krusch 1902, S. 296): is-

que recepit eos hospitio et omni fovit humani-
tatis obsequio.

38 Siehe unten den Abschnitt «Romanische
Welt».

39 Hilty 2001, S. 96.

40 Dazu Schär 2011, Kap. XI 4 Charakterzüge:

Heilfähigkeit).

41 Hilty 2001, S. 91-94, ZitatS. 94.

42 Siehe im vorangehenden Aufsatz «Kam
Gallus aus Irland oder aus den Vogesen» den
Abschnitt «4. Sprachenkenntnis».

43 Siehe Schär 2011, Kap. VI 5 (SchauplätzeI:
Kastell Arbon und seine Bewohner) und Kap. VII
4 (Schauplätze II: Konstanz).

44 Ebenda, Kap. VII 2 (Schauplätze II: «Eine

längst zerstörte Stadt»).

45 Dazu zählen die Kantone Schaffhausen,
Thurgau, St.Gallen, Appenzell AR und IR, Gla-

rus, Zürich sowie der Nordrand des Kantons
Schwyz.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2012/25 75



Grabs vom unteren Studner Berg mit Blick talabwärts. Im Hintergrund links oben der

Salezer Schlosswald, das Gebiet «silva vocata Sennius». Foto Hans Jakob Reich, Salez

abseits der römischen Verkehrswege
und Siedlungsstellen wahrscheinlich
noch weitgehend Waldgebiet und nur
sehr dünn besiedelt war.46 Bei der
Erforschung des Bodens war seit den
1990erJahren massgeblich die Archäologin

Renata Windler beteiligt. Sie hält
die Grabungsbefunde folgendermas-
sen fest: Germanengräber finden sich

zwar schon seit der Mitte des 6.

Jahrhunderts; die Grabbeigaben weisen
aber eindeutig nach Westen, in Richtung

des fränkischen Kerngebiets, und
nicht nach Norden, in die Alemannia.47

«Ein (grösserer) Bevölkerungszuwachs
aus dem südwestdeutschen Raum (von
Alamannen also)» ist «für das 6. Jh.
nicht zu belegen».48 «Abgesehen von
einzelnen Ausnahmen werden erst vom
2. Viertel des 7. Jh. an im archäologischen

Fundgut deutliche Beziehungen

zum südwestdeutschen Raum
fassbar.»49 Diese Verbindungen zum
alemannischen Gebiet zeigen sich
«insbesondere in Gräbern der Oberschicht».
Sie reichen bis in den oberen Donau-
und Neckarraum.50

Daraus schliesst Windler, dass sich

die Romanen in der Nordschweiz länger

halten konnten, als man früher

angenommen hat.51 Wenn ferner im
6. Jahrhundert ausserhalb der alten
Römerkastelle und Wegstationen Germanen

lebten, so waren es kaum Alemannen,

sondern Franken.52 Franken, so ist

zu ergänzen, die seit 536/537, seit die

Ostgoten ihre «Schutzherrschaft»
aufgegeben und die Herrschaft in unserem

Gebiet den Franken überlassen

hatten, diese auch faktisch auszuüben

begannen. Alemannen «der breiten
Bevölkerungsschicht» scheinen «erst im
Lauf des 7. Jahrhunderts in grösserer
Zahl in die Gebiete südlich des Rheins

zugewandert zu sein».53 Diese Interpretation

des Befunds bestätigen nach
Windler auch die schriftlichen Quellen.

Aus ihnen lasse sich für das G.Jahr¬

hundert eine alemannische Besiedlung
unseres Gebietes nicht belegen.54

Was man früher als «alemannische
Landnahme» bezeichnete, hat also im
grösseren Stil keineswegs schon nach
260 n. Chr., der Aufgabe des Limes,
oder nach 401/402, dem Abzug der
römischen Grenzverteidigungstruppen,
auch nicht unmittelbar nach 536/537,
der fränkischen Machtübernahme,
stattgefunden. Die alemannische Besiedlung

im Gebiet zwischen Bodensee und

Zürichsee erfolgte erst im 7. Jahrhundert

und auch da nur allmählich. Selbst

das archäologische Fundgut seit dem
zweiten Viertel des 7. Jahrhunderts
muss nicht notwendigerweise von einer
alemannischen Oberschicht stammen,
die sich eben damals im Gebiet der

heutigen Nordschweiz festgesetzt hätte.
Es ist auch möglich, dass eine immer
noch romanische Oberschicht «stärkere

Verbindungen zum Raum nördlich
von Hochrhein und Bodensee aufgebaut»

hat.50

Wie verhält es sich nun mit der
Bevölkerung in Tuggen, jenem Ort, an dem
Columban und Gallus nach dem Zeugnis

der Gallus-Viten missioniert haben?

Meine Forschungen haben ergeben,
dass auch hier zur Zeit von Columban
und Gallus keine Alemannen lebten.
Vielmehr muss Tuggen eine provinzial-
römische Siedlung mit keltischem
Hintergrund gewesen sein. Unter alemannische

Herrschaft kamen die Tuggener
offenbar erst um die Mitte des 7.

Jahrhunderts. Sowohl das Zeugnis der Gal-

lus-Viten als auch die archäologischen
Funde deuten darauf hin, dass damals
ein Machtwechsel stattgefunden hat.56

Betrachten wir noch das bereits
erwähnte Mahl, das der DiakonJohannes
seinen Gästen Gallus und Willimar
«nach seiner Gewohnheit» bereitete:

«ungesäuerte Brote, eine kleine Schale

Wein, Ol, Butter und Honig in [separaten]

Gefässen, dazu geröstete Fische».57

Eine sorgfältige, die Grundnahrungsmittel

verfeinernde Speisewahl, zu der
auch der Wein gehörte.58 Fritz Blanke
sah darin geradezu den Inbegriff der
verfeinerten romanischen Lebensart,
«ein festliches Essen, bei welchem dem
Mönch aus dem Norden zum ersten
und einzigen Mal die heitere, weichere
Welt des Südens entgegentrat». 59

So neu und überwältigend kann dieses

Essen für Gallus aber nicht gewesen
sein. Abgesehen davon, dass er mit der
romanischen Lebensweise längst
vertraut war, hat er gleich oder ähnlich
durchaus auch in einem
germanischalemannischen Umfeld essen können.
Der Archäologe Rudolf Moosbrugger-

76



Leu hält fest, dass die Speisen, welche
die Gallus-Biographen nennen, «sich

auch in rein barbarischen Gräberfeldern

als bekannt nachweisen lassen».

Eine Ausnahme könne allenfalls das

Ol gewesen sein, «sofern es sich nicht
um einheimisches Nussöl» gehandelt
habe.60 Der schmackhafte Fisch - ich
habe das Rezept selber ausprobiert -
war also wohl weniger ein Zeugnis der
kultivierten romanischen Lebensart als

vielmehr ein Beweis der Gastfreundschaft

und der Hochschätzung für
Menschen, die aus der Fremde kamen. Für
Gallus selbst dürfte das Mahl eine nicht
gesuchte und wahrscheinlich auch

wenig geliebte Ablenkung von seinem
asketischen Alltag gewesen sein, wie
sicherlich weitere Unterbrechungen
der Askese in Arbon und Uberlingen -
nebst jenen, welche die Gastfreundschaft

im Steinachwald gebot.

Zusammenfassend lässt sich somit
sagen, dass Gallus der romanischen Kultur

mitnichten zum ersten Mal in Grabs

begegnet ist. Er hat zunächst in Luxeuil,
dann während kurzer Zeit in Tuggen
und Arbon und schliesslich gegen dreis-

sig Jahre im Steinachwald in einem
romanischen Umfeld gelebt. Auch seine

Gefährten in der Einsiedelei an der
Steinach dürften grösstenteils Romanen

gewesen sein. Was ferner uns
Heutigen als typisch romanisch erscheint,
kann durchaus auch Germanen geläufig

gewesen sein. Trotzdem wurde Grabs

für Gallus offensichtlich schicksalhaft.
Sein Aufenthalt bei Johannes war für
ihn von entscheidender Bedeutung.

Bedeutung des Grabser
Aufenthalts für Gallus

Dass Gallus in GrabsJohannes begegnet

ist, war eine glückliche Fügung.

Wäre dies nicht geschehen, wäre er
vielleicht nach Italien zu Columban
weitergezogen. Johannes war nach Walahfrid
«ein gerechter und gottesfürchtiger
Mann».61 Die beiden Männer verstanden

sich offensichtlich von Anfang an.
Sie müssen eine innere Verbindung
wahrgenommen haben. Diese Verbindung

hielt an. Nur kurze Zeit nach
seinem Weggang aus Grabs wird Gallus den
Diakon zu sich bitten, ihn eine Zeit
lang62 theologisch63 ausbilden und
hernach an seiner Statt zum Bischof von
Konstanz vorschlagen. Johannes wird in
der Osterzeit 615 zum Bischof gewählt
und geweiht.64 Als Bistumsvorsteher
wirdJohannes seinem Lehrer bedeutende

Dienste leisten: Er erteilt ihm seinen

bischöflichen Segen, er schickt ihm Leute,

die beim Bau der kleinen
Mönchssiedlung helfen. Und er leitet nach
seinem Tod die Totenfeier für ihn.65

46 Vgl. etwa die Karten bei REICH, WONNE,
Das Frühmittelalter im Kanton St. Gallen - ein
Uberblich. In: Helvetia archaeologica 27, 1996,
S. 137-148, hier S. 147 (eine direkt nachweisbare

Siedlungsstelle ist der Ochsenberg in der
Gemeinde Wartau). - Windler 1995, S. 110. -
Schoch/Zangger 2003, S. 195 mit Anm. 4. -
Stromer 2003, S. 273 («Aus dem Raum Bodensee

fehlen sankt-gallische Belege der
allerersten Siedlungsperiode [frühes 7. Jh.]»).
Auch aus der Sicht der Ortsnamenforschung
kann man sagen, dass nach dem Abzug der
römischen Truppen um 400 «das bereits
während der gesamten spätrömischen Epoche
nur noch schwach besiedelte südliche
Bodenseegebiet in einen nahezu siedlungsleeren
Zustand» zurückfiel (Egger-Perler 1992,
S. 269).

47 Windler 1995, S. 120.

48 Windler 1994, S. 163. Ähnlich Windler
1996, S. 159.

49 Windler 1994, S. 165.

50 Ebenda, S. 168.

51 Windler 1997, S. 268. Vgl. Schär 2011, Kap.
VI 3-5 (Schauplätze I: Tuggen und Arbon) sowie

VII 2 und 5 (Schauplätze II: Bregenz und
Konstanz)

52 Windler 1997, S. 265f.

53 Windler 1996, S. 162. Vgl. auch MARTI,
RETO/WINDLER, RENATA, Siedlung und
Besiedlung in derfrühmittelalterlichen Schweiz. In:
Zeitschrift für schweizerische Archäologie und

Kunstgeschichte 59, 2002, S. 237-254, hier
S. 237 (die alemannische «Landnahme» hat
«gemässjüngsten Forschungen erst im 7.

Jahrhundert in grösserem Umfang eingesetzt»).

54 Windler 1994, S. 160f.; ebenda, S. 171:

«Die Schriftquellen weisen unser Gebiet
jedoch nicht vor dem 7. Jh. als Teil der Alaman-
nia aus.» - Zu einem andern Ergebnis gelangte
noch der Sprachforscher Philipp Egger-Perler
(Egger-Perler 1992, S. 117). Ihm zufolge
besiedelten die Alemannen schon «seit der Wende
vom 5. zum 6.Jh. [...] schrittweise die Uferzonen

des Untersees und der nördlichen Teile
des Obersees sowie das untere und mittlere
Thurtal». Er stellt aber selber fest: «Wir dürfen
jedoch nicht vergessen, dass das Kartenbild
ausschliesslich auf der Lokalisierung von
Einzelbelegen der raumbildenden Ortsnamen-
Typen basiert. Diese haben keine absolute
Gültigkeit, sondern können einer
siedlungsgeschichtlichen Interpretation nur tendenziell

die Richtung weisen» (ebenda, S. 118).

55 Windler 1994, S. 168.

56 Siehe Schär 2011, Kap. VI 3 (SchauplätzeI:
Bevölkerung von Tuggen).

57 Walahfrid 117 (Krusch 1902, S. 297): «[...]
superveniens Iohannes diaconus secundum
consuetudinem optulit ei panes azimos et lan-

gunculam vini, oleum et butyrum et mel in vas-

culis cum piscibus assis.» Sehr ähnlich Wetti 17.

58 Nach Wetti und Walahfrid soll es eine
kleine Schale mit Wein (languncula vini)
gewesen sein, damit ja kein Mönch auf den Ge¬

danken kommen konnte, mit Berufung auf
Gallus etwa zu viel Rebensaft beanspruchen zu
wollen.

59 Blanke 1940, S. 128-134, ZitatS. 134.

60 MOOSBRUGGER-LEU, RUDOLF, Die
Schweiz zur Merowingerzeit. Die archäologische
Hinterlassenschaft der Romanen, Burgunder
und Alamannen, Bd. A (Gräberfelder und
Grabinventare), Bern 1971, S. 260.

61 Walahfrid I 15 (ed. Krusch 1902, S. 296):
«virum iustum et Deum timentem.» Dies ist ein
Schriftzitat:Jesus Sirach 2,1; Ps 2,11. Vgl. Wetti
15 (ebenda, S. 265): «servientem Domino in
iustitia et timore.»

62 Nach den Viten hätte die Ausbildung drei
Jahre gedauert. In Wirklichkeit aber begann
sie höchst wahrscheinlich nicht vor 614 und
endete spätestens im April 615. Vgl. Schär
2011, Kap. IV 5 (Chronologie: Stellungnahme)
undX 1 (Bischofswahl: Die KonstanzerBischofswahl

von 615 nach den Viten, Anm. 8).

63 Ich folge Walahfrid, der nur von einer
Einführung in die Bibelauslegung spricht: «ipse
vero remansit apud virum venerabilem, et ille
coepit eum introducere in cellaria scriptur-
arum, ostendens ei novi et veteris occulta
thesauri» (VitaGalli 120, ed. Krusch 1902, S. 299).
Siehe Schär 2011, Kap. XV 4 (Freunde: Bischof
Johannes).

64 Siehe Schär 2011, Kp. X (Bischofswahl).

65 Ebenda, Kap. X 5 (Bischofswahl: Johannes
statt Gallus, Schluss).

WERDENBERGER JAHRBUCH 2012/25 77



Im Vorfeld der Feier erfahren wir
auch, was Gallus für den BischofJohannes

bedeutete. Der ältesten Gallus-Vita

zufolge nannte er seinen einstigen Lehrer

«Bruder» beziehungsweise
«Vater».66 Auch Wetti67 betrachtet die
Beziehung zwischen Gallus undJohannes
als Vater-Sohn-Verhältnis. Walahfrid
bezeichnet die beiden Männer aber mit
seinem feinen Gespür für menschliche

Beziehungen mehrmals als Freunde.68

Ein «vertrauter Umgang» (familiaritas)
habe sich zwischen Johannes und Gallus

eingestellt.69 Walahfrid zögert nicht,

sogar von «gegenseitiger Liebe» (cari-
tas mutua) zu reden.70 So verwundert es

nicht, dass die beiden Reichenauer

Gallus-Biographen Johannes schon

umfangmässig ein grösseres Gewicht

geben als allen anderen Personen, die

in ihren Viten ausser Gallus vorkommen.

In nicht weniger als neun (bei
Wetti zehn) Kapiteln ist von ihm die
Rede.71

Blicken wir abschliessend aufdie
Episode in Grabs zurück, so wie sie die Ha-

giographen erzählen, so ergibt sich als

Resultat vor allem, dass Gallus an
diesem Ort einen Freund gewonnen hat.

Die auf jeden Fall tiefe Verbundenheit
und menschliche Wärme zwischen den
beiden Männern hat ihren Anfang in
Grabs genommen. Ferner ist Gallus
nach seinem Aufenthalt in Grabs an
den Bodensee zurückgekehrt, wie es

der Priester Willimar und Herzog Gun-

zo von ihm erwarteten.
Ich halte es für mehr als wahrscheinlich,

dass Gallus' Aufenthalt in Grabs,
wie kurz oder wie lang er auch immer
gedauert haben mag, in seinem Leben
eine eigentliche Wende darstellt.
Immerhin war es noch nicht lange her,
dass er sich zu einem eigenen Weg
entschlossen hatte, zu einem Weg ohne
Columban, den geistlichen Führer, und
ohne die gewohnte Gemeinschaft der
Mönche. Dieser Entscheid war revolutionär.

Er wurde aber höchst
wahrscheinlich wieder in Frage gestellt,
einerseits, wie es scheint, durch den
gebieterischen Ruf des Herzogs, anderseits

wohl auch durch Gewissensbisse.

War es wirklich richtig, Columban die
weitere Gefolgschaft zu verweigern? In
Grabs muss sich diese Frage geklärt
haben. In stiller Meditation72 und in
Gesprächen mitjohannes muss Gallus zur
Erkenntnis gekommen sein, dass sein

66 Vita Vetustissima 5 (ed. Müller, 1972,
S. 216f.) : «Audiens autem Iohannes pontifex
urbis Constantie, quod Gallus frater eius infir-
mabatur [... ] Iohannes vero pontifex aperiens
arcam, cumque uidisseteum, coepitflere ama-
re et dixit: 'Eu, eu mi pater!'»

67 Wetti übernimmt das Zitat und lässt Gallus
im Übrigen zu Johannes «Sohn» (fill) sagen
(Wetti 20, ed. Krusch 1902, S. 267).

68 Walahfrid I 30 (ed. Krusch 1902, S. 307f.):
«fidissimum amicum; amici cadaver; pro caris-
simo amico.»

69 Walahfrid 130 (ed. Krusch 1902, S. 307, Z. 31).

Entschluss richtig war. So blieb er bei
seinem neuen Lebenskonzept und
spürte nunmehr die Kraft, zur Herzogsresidenz

in Uberlingen zu gehen und
Fridiburga zu helfen. Den Weg nach
Süden verfolgte er nicht weiter.73

70 Walahfrid I 25 (ed. Krusch 1902, S. 304).
Vgl. auch I 20 (ebenda, S. 299): «dilecti ma-
gistri. »

71 Siehe Schär 2011, Kap. X 1 (Bischofswahl:
Die Konstanzer Bischofswahl von 615 nach den

Viten).

11 Willimar fand Gallus «lesend in einer Höhle»

(Wetti 17; ähnlich Walahfrid I 17).

73 Diese Überlegungen sind erwachsen aus

Gesprächen mit Fortunat Ferrari, dem Autor
des Oratoriums Gallus, das 2012 an der
Kantonsschule St.Gallen aufgeführt werden
wird.

Diakon Johannes von Grabs wird Bischof von Konstanz. Buchmalerei aus «St.Galler

Hausheilige», 1452. Cod. Sang.602, S. 71, Stiftsbibliothek St.Gallen

78



Die nachfolgenden Quellen- und Literaturangaben beziehen sich auch auf den vorstehenden
Beitrag «Kam Gallus aus Irland oder aus dem Elsass?».

Quellen

Bifft/Granata 2001: BIFFI, INOS/GRANATA,
ALDO (Hg.), Giona diBobbio, Vita di Colomba-

no e dei suoi discepoli, Milano 2001.

De Brigidae generatione und Gallus-Genealogie
(Cod. Sang. 553), ed. ILDEFONS VON ARX. In:
Monumenta Germaniae Historica, Scriptores 2,

Hannover 1829, S. 34. - KRUSCH, BRUNO in:
Monumenta Germaniae Historica, Scriptores re-

rum Merovingicarum 4, Hannover/Leipzig
1902, S. 241.

DIRLMEIER, CAMILLA/SPRIGADE, KLAUS:

Quellen zur Geschichte derAlamannen 3, Sigmaringen

1979.

Duft 1988: DUFT, JOHANNES, Die Lebensgeschichten

der Heiligen Gallus und Otmar (Bi-
bliotheca Sangallensis 9), St.Gallen/Sigmarin¬
gen 1988.

Haefele 1980: HAEFELE, FfANS F. (Hg.) Ekke-

hart TV., Casus sancti Galli - St. Galler Klostergeschichten,

Darmstadt 1980.

Jonas, Vita Columbani, ed. BRUNO KRUSCH,
in: Monumenta Germaniae Historica, Scriptores

rerum Germanicarum in usum scholarum,
Hannover/Leipzig 1905, S. 144-294; Giona di Bobbio,

Vita di Colombano e dei suoi discepoli. Intro-

duzione di INOS BIFFI, analisi e commento di
ALDO GRANATA, Milano 2001 (lat. Text aus
Krusch 1905 übernommen, Ubersetzung von
namentlich nicht genannten Benediktinerinnen

und ALDO GRANATA).

Krusch 1902: Siehe Vita Galli auctore Wettino;
Vita Galli auctore Walahfrido.

Krusch 1905: Siehe Jonas, Vita Columbani.

Meyer von Knonau 1870: Siehe Vita Galli auctore

Wettino.

Müller 1972: MÜLLER, ISO: Die älteste Gallus-
Vita. In: Zeitschrijtfür Schweizerische Kirchengeschichte

[ZSKG] 66, 1972, S. 209-249.

Vita Columbani: Siehe oben Jonas, Vita Columbani.

Vita Galli vetustissima, Siehe oben Müller 1972.

Vita Galli auctore Wettino, ed. GEROLD MEYER

VON KNONAU in: Mittheilungen zur Vaterländischen

Geschichte (MVG) 12, St.Gallen 1870,
S. 1-61; ed. BRUNO KRUSCH (Krusch 1902) in:
Monumenta GermaniaeHistorica, Scriptores rerum
Merovingicarum 4, Hannover/Leipzig 1902, S.

256-280 (danach zitiert). Deutsche Ubersetzung
u. a. vonJohannes Duft in Duft 1988, S. 15-53.

Vita Galli auctore Walahfrido, ed. BRUNO
KRUSCH (Krusch 1902) in: Monumenta
Germaniae Historica, Scriptores rerum Merovingicarum

4, Hannover/Leipzig 1902, S. 280-337.

Walahfrid: Siehe oben Vita Galli auctore
Walahfrido.

Walker 1957: Columbani Opera, ed. WALKER,
GEORGE STUART MURDOCH Scriptores Lati-
ni Hiberniae, vol 2), Dublin 1957 (mit englischer

Ubersetzung). Vollständiger Text mit
italienischer Ubersetzung: San Colombano, Le
Opere. Introduzioni di INOS BIFFI e ALDO
GRANATA, analisi e commento delle singole
Opere di ALDO GRANATA, Milano 2001 (übersetzt

von namentlich nicht genannten
Benediktinerinnen).

Walz 1989: WALZ, DOROTHEA, Auf den Spuren

derMeister. Die Vita des heiligen Magnus von
Füssen, Sigmaringen 1989.

Wartmann 1863/1866: WARTMANN,
HERMANN, ed.: Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen,

Theil I: Jahr 700-840, Theil II: Jahr
840-920, Zürich 1863 u. 1866.

Wetti: Siehe oben Vita Galli auctore Wettino.

Literatur

Alamannen 1997: Die Alamannen, hg. vom
Archäologischen Landesmuseum Baden-Württemberg,

Stuttgart 21997.

Angenendt 1972: ANGENENDT, ARNOLD, Mo-
nachi peregrini. Studien zu Pirmin und den mo-
nastischen Vorstellungen des frühen Mittelalters,
München 1972.

Berschin 1975: BERSCHIN, WALTER, Gallus
Abbas Vindicatus. In: Historisches Jahrbuch
(Hjb), Bd. 95,1975, S. 257-277.

Berschin 1988: BERSCHIN, WALTER, Biographie
undEpochenstil im lateinischen Mittelalter, II: Me-

rowingische Biographie, Italien, Spanien und die

Inseln im frühen Mittelalter, Stuttgart 1988.

Berschin 1991: BERSCHIN, WALTER, Biographie

und Epochenstil im lateinischen Mittelalter,
III: Karolingische Biographie 750-920 n. Chr.,

Stuttgart 1991.

Blanke 1940: BLANKE, FRITZ, Columban und
Gallus. Urgeschichte des schweizerischen

Christentums, Zürich 1940.

Borst 1974: BORST, ARNO (Hg.), Mönchstum,
Episkopat und Adel zur Gründungszeit des Klosters

Reichenau, Sigmaringen 1974.

Borst 1978: BORST, ARNO, Mönche am Bodensee,

610-1525, Sigmaringen 1978.

Bruckner 1936: BRUCKNER, ALBERT, Scriptoria

medii aevi helvetica. Denkmäler schweizerischer

Schreibkunst des Mittelalters, Bd. 2: Schreibschulen

der Diözese Konstanz, St. Gallen 1, Genf
1936.

Brunert 1994: BRUNERT, MARIA-ELISABETH,
Das Ideal der Wüstenaskese und seine Rezeption
in Gallien bis zum Ende des 6. Jahrhunderts,
Münster 1994.

Burg 1969: BURG, ANDRÉ-MARCEL, Das elsäs-

sische Herzogum. Ein Überblick. In: Zeitschrift

für die Geschichte des Oberrheins 117, 1969,
S. 83-95.

Clark 1926: CLARK, J [AMES] M[IDGLEY], The

Abbey ofSt. Gall as a centre of literature and art,
Cambridge 1926.

Claude 1963: CLAUDE, DIETRICH, Die Bestellung

der Bischöfe im merowingischen Reich.

In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für
Rechtsgeschichte, Kanonistische Abteilung, Bd. 49,
S. 1-75, Weimar 1963.

Cugnier 2003: CUGNIER, GILLES, Historie du
monastère de Luxeuil à travers ses abbés

590-1790, Langres-Saints-Geosmes 2003.

Duft 1953: DUFTJOHANNES/MEYER, PETER,
Die Irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek
St.Gallen, Olten/Bern/Lausanne 1953.

Duft 1956: DUFT, JOHANNES, Iromanie und
Irophobie. In: Zeitschrift für schweizerische

Kirchengeschichte 50, 1956, S. 241-262.

Duft 1965: DUFTJOHANNES, St.Columban in
den St. Galler Handschriften. In: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte 59, 1965,
S. 285-296.

Duft 1972: DUFTJOHANNES, Notker der Arzt.
Klostermedizin und Mönchsarzt im frühmittelalterlichen

St.Gallen, St.Gallen 1972.

Duft 1974: DUFTJOHANNES, Irische Einflüsse
aufSt.Gallen und Alemannien. In: Borst 1974,
S. 12, Anm. 20.

Duft 1990: DUFTJOHANNES, Die Abtei St.Gal¬
len. Beiträge zur Erforschung ihrer Manuskripte,
Bd. 1, Sigmaringen 1990.

Egger-Perler 1992: EGGER-PERLER, PHILIPP,
Namenschichtung und Besiedlungschronologie
zwischen Konstanz und St. Gallen. Ein
kontinuitätskritischer Beitrag der Toponomastik zur
Siedlungsgeschichte des Frühmittelalters. In: Thur-

gauer Beiträge zur Geschichte, Bd. 128 für das

Jahr 1991, Frauenfeld 1992, S. 5-306.

Ewig 2006: EWIG, EUGEN, Die Merowinger
und das Frankenreich, 5, aktualisierte Auflage
mit Literaturnachträgen von ULRICH NONN,
Stuttgart 2006.

WERDENBERGER JAHRBUCH 2012/25 79



Fontaine/Dupré 2006: FONTAINEJACQUES/
DUPRÉ, NICOLE (éd.): Sulpice Severe, Gallus.

Dialogues sur les 'vertus ' de Saint Martin.
Introduction, texte critique, traduction et notes (SC

510), Paris 2006.

Furger 1996: FURGER, ANDREAS (Hg.), Die
Schweiz zwischen Antike und Mittelalter, Zürich
1996.

Greith 1867: GREITH, CARL JOHANN,
Geschichte der altirischen Kirche, Freiburg i. Br.

1867.

Haseloff 1989: HASELOFF, GÜNTHER, Irische

Handschriften des 7. und frühen 8. Jahrhunderts.

In: ERICHSEN, JOHANNES (Hg.),
Kilian. Mönch aus Irland, aller Franken Patron,
Aufsätze, Veröffentlichungen zur Bayerischen
Geschichte und Kultur Nr. 19, München 1989.

HDA 3: Handwörterbuch des deutschen

Aberglaubens (HDA) 3, Berlin/Leipzig 1931

(fotomechan. Nachdruck Berlin/New York
1987.)

Helbling 1962: HELBLING, BARBARA/HELB-
LING, HANNO, Der heilige Gallus in der
Geschichte. In: Schweizerische Zeitschrift für Ge-

schichte 12/1962, S. 1-62.

HERREN, MICHAEL W., A ninth-century poem

for St. Gall'sfeast day and the «Ad Sethum» ofCo-

lumbanus. In: Studi medievali Ser. 3, Bd. 24

(1983) S. 487-520.

Hilty 1976: HILTY, GEROLD, Zur Herkunft des

Ortsnamens Grabs. In: Mélanges offerts à Carl
Theodor Gossen, éd. COLON, GERMÄN/KOPP,
ROBERT, Bern/Liège 1976.

Hilty 1981: HILTY, GEROLD, Die Flucht des

heiligen Gallus nach Grabs. In: Terra plana 1981,
Heft 4, S. 32-35.

Hilty 1985: HILTY, GEROLD, Gallus in Tuggen.
Zur Frage der deutsch-romanischen Sprachgrenze
im Linthgebiet vom 6. bis zum 9.Jahrhundert. In:
Vox Romanica 44, 1985, S. 125-155.

Hilty 1986: HILTY, GEROLD, Gallus am Bodensee.

Die Kontakte des Glaubensboten mit Germanen

und Romanen in der Nordostschweiz des

7. Jahrhunderts. In: Vox Romanica 45, 1986,
S. 83-115.

Hilty 1989: HILTY, GEROLD, Die Konstanzer

Predigt des heiligen Gallus und das Fortleben des

Romanischen am Südufer des Bodensees bis ins
7. Jahrhundert. In: MASSER, ACHIM/WOLF,
ALOIS (Hg.), Geistesleben um den Bodensee im
frühen Mittelalter, Freiburg i. Br. 1989.

Hilty 1992: HILTY, GEROLD, Wie der Diakon
Johannes von Grabs Bischof von Konstanz
wurde. Aus den Lebensbeschreibungen des heiligen
Gallus. In: WerdenbergerJahrbuch 1992, 5. Jg.,
S. 50-58.

Hilty 1994: HILTY, GEROLD, Gallus in Grabs.

Die Flucht des Glaubensboten nach Churrätien.
In: Vox Romanica 53, 1994, S. 138-155.

Hilty 1997: HILTY, GEROLD, Gallus in Bregenz.
In: Mondo Ladino 21, 1997, S. 473-490.

Hilty 2001: HILTY, GEROLD, Gallus und die

Sprachgeschichte der Nordostschweiz, St.Gallen
2001.

Huber 2008: HUBER, JOHANNES, Entlang der
Fürstenland-Strasse. Die Kulturlandschaft der
Abtei St.Gallen, 2 Bde., St.Gallen 2008.

Jäschke 1974: JÄSCHKE, KURT-ULRICH,
Kolumban von Luxeuil und sein Wirken im ala-
mannischen Raum. In: Borst 1974.

Keller 1976: KELLER, HAGEN, Fränkische

Herrschaft und alemannisches Herzogtum im
6. und 7. Jahrhundert. In: Zeitschrift für die
Geschichte des Oberrheins 124, 1976, S. 1-30.

Kleiber/Pfister 1992: KLEIBER, WOLFGANG/
PFISTER, MAX, Aspekte und Probleme der

römisch-germanischen Kontinuität. Sprachkontinuität

an Mosel, Mittel- und Oberrhein sowie im
Schwarzwald, Stuttgart 1992.

Lieb 1952: LIEB, HANS, Tuggen und Bodman.

Bemerkungen zu zwei römischen Itinerarstatio-
nen. In: Schweizerische Zeitschriftfür Geschichte

3/1952, S. 386-396.

Lieb 1967: LIEB, HANS/WÜTHRICH, RUDOLF,
Lexicon topographicum der römischen und
frühmittelalterlichen Schweiz, Bonn 1967.

Löwe 1982: LÖWE, HEINZ, Irische Genealogien
aus St. Gallen und ihr historischer Hintergrund.
In: KAMP, NORBERT/WOLLASCH, JOACHIM
(Hg.), Tradition als historische Kraft, Berlin/
New York 1982, S. 138-155.

Nuvolone 2006: NUVOLONE, FLAVIO G., Les

prodromes du voyage de Colomban: des «filidh» à
l'Océan. In: Pèlerinages et lieux saints dans
l'antiquité et le moyen âge, Paris 2006, S. 305-322.

Prinz 1974: PRINZ, FRIEDRICH, Frühes Mönch-
tum in Südwestdeutschland und die Anfänge der
Reichenau. In: Borst 1974, S. 37-76.

Richter 2002: RICHTER, MICHAEL, St.Gallen
and the Irish in the early Middle Ages. In:
DERS./PICARD, JEAN-MICHEL (Hg.), Ogma.

Essays in Celtic Studies in honour ofPrôinséasNi
Chathâin, Dublin 2002, S. 65-75.

Richter 2008: RICHTER, MICHAEL, Bobbio in
the early Middle Ages. The abiding legacy of
Columbanus, Dublin 2008.

Schär 1988: SCHÄR, MAX, Der heilige Golum-
ban und der Rabe. In: Studien und Mitteilungen
zur Geschichte des Benediktinerordens und seiner

Zweige, vol. 99,1988, S. 77-112.

Schär 1992: SCHÄR, MAX, Wie irisch war unser
Stadtgründer Gallus? In: St.Galler Tagblatt,
14.3.1992.

Schär 2002: SCHÄR, MAX, Derjunge Otmar. In:
WALZ, DOROTHEA (Hg.), Scripturus vitam.
Lateinische Biographie von der Antike bis in die

Gegenwart. Festgabe für Walter Berschin zum
65. Geburtstag, Heidelberg 2002.

Schär 2008: SCHÄR, MAX, St.Gallen zwischen
Gallus und Otmar 640-720. In: Schweizerische

Zeitschrift für Religions- und Kulturgeschichte
102, 2008, S. 317-359.

Schär 2010a: SCHÄR, MAX, Woher kam der heilige

Gallus? In: Studien und Mitteilungen zur
Geschichte des Benediktinerordens 121, 2010,
S. 71-94.

Schär 2010b: SCHÄR, MAX, «Gallus» - nur ein
Spitzname? In: St. Galler Tagblatt, 6.7.2010.

Schär 2011: SCHÄR, MAX, Gallus. Der Heilige
in seiner Zeit, Basel 2011.

SCHEIBELREITER, GEORG, Der Bischof in me-

rowingischer Zeit, Wien/Köln/Graz 1983.

Schoch/Zangger 2003: SCHOCH, WILLI/
ZANGGER, ALFRED, Zeiten der Wanderungen -
Blüte des Mönchtums - Vorherrschaft des Adels.

In: Sankt-Galler Geschichte 2003, Bd. 1, St.Gal¬

len 2003, S. 189-261.

Stromer 2003: STROMER, MARKUS, Besiedlung

im Mittelalter. In: Sankt-Galler Geschichte

2003, Bd. 1, St.Gallen 2003, S. 263-285.

Weidemann 1982: WEIDEMANN, MARGARETE,
Kulturgeschichte der Merowingerzeit nach den
Werken Gregors von Tours, 2 Bde., Bonn 1982.

Windler 1994: WINDLER, RENATA, Das
Gräberfeld von Elgg und die Besiedlung der Nordostschweiz

im 5.-7. Jh., Zürich/Elgg 1994.

Windler 1995: WINDLER, RENATA, Von der

Spätantike zum Frühmittelalter. In: Geschichte
des Kantons Zürich, Bd. 1, Zürich 1995,
5. 109-129.

Windler 1996: WINDLER, RENATA, Land und
Leute - Zur Geschichte derBesiedlung und
Bevölkerung. In: Furger 1996, S. 127-184.

Windler 1997: WINDLER, RENATA, Franken
und Alamannen in einem romanischen Land.
Besiedlung und Bevölkerung der Nordschweiz im
6. und 7. Jahrhundert. In: Alamannen 1997,
S. 261-268.

Zimmer 1909: ZIMMER, HEINRICH, Über

direkte Handelsverbindungen Westgalliens mit
Irland im Altertum und frühen Mittelalter. In:
Sitzungsberichte der königlich preussischen
Akademie der Wissenschaften,Jg. 1909,1. Halbband,
Berlin 1909, S. 363-400, 430-476, 543-580,
582-613.

80



«Wacht am Rhein» an der

Rheinbrücke Buchs-Schaan

Archiv Hansruedi Rohrer, Buchs


	Gallus und Grabs : Umstände und Bedeutung der Flucht nach Churrätien

